Pembina

Penanggung Jawab
Pemimpin Umum
Mitra Bestari

Pemimpin Redaksi
Sekretaris Redaksi
Redaktur Pelaksana

Dewan Redaksi
{Penyunting)

Desain Grafis

Tata Usaha

ALAMAT REDAKS!

Mushaf Al-Qur'an Standar
Kementerian Agama R, ditulis ulang
oleh Ustaz Baiquni Yasin dan tim,
tahun 1999-2001.

_ISSN 1979-6544

SUHUF

Jumal Kajian Al-Qu

Vol. 4, No. 1, 2011

Abdul Djamil
Asmu'i

Muhammad Shohib
Muchlis M. Hanafi

Darwis Hude (Institut PTIQ, Jakarta)

Irfan Mas'ud (UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta)

Abdul Hadi W.M. (Universitas Paramadina, Jakarta)
Irmawati M. Johan (Universitas Indonesia, Jakarta)
Annabel Teh Gallop (The British Library, London)

James Bennett (Art Gallery of South Australia, Adelaide)

Ali Akbar
Abdul Hakim
Mustopa

M. Bunyamin Yusuf Surur
Enang Sudrajat

Zaenal Muttagin

Abdul Aziz Sidqi

Deni Hudaeny
Khikmawati

Moh. Khoeron

Ahmad Yunani
Rita Zumara

Fajar Projo Asmoro
Fatmiarti Kusumaningrum
Hery Haryadi

Lajnah Pentashihan Myshaf Al-Qur'an,

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI
Gedung Bayt Al-Qur'an & Museum Istiglal
Taman Mini Indonesia Indah, Jakarta 13560
Telp./Faks. (021) 8416468, 87798807

Email: jurnalsuhuf@vahoo.com

S UHUF jumal Kajian Al-Qur'an dan Kebudayaan diterbitkan oleh Lajnah Pentashihan Mushaf
Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, terbit dua kali setahun. Redaksi menerima
tulisan mengenai kajian Al-Qur'an dan Kebudayaan dalam bentuk artikel ilmiah, hasil penelitian,
ataupun tinjauan buku. Panjang tulisan sekitar 20-25 halaman A4 1,5 spasi, diserahkan dalam bentuk
print out dan file format rtf dalam program Microsoft Word. Tulisan dapat dikirimkan melalui email.
Penulis harap menyerahkan abstrak dalam bahasa Indonesia dan Inggris, kata kunci, biodata singkat
dalam bentuk esai, dan alamat kantor/rumah, nomor telepon, dan email. Ketentuan pengiriman tulisan
lihat halaman belakang. Redaksi berhak menyunting tulisan tanpa mengurangi maksud tulisan. Bagi
lembaga yang ingin mendapatkan jurnal ini dapat menghubungi alamat di atas,




L]
-

v [n
/é.a;' Z 2
— A o il

i_f
i ) 3
*






IS5 1979-6444
] L ]
luraat Kapan Al-Gur'an dan Kebudayaan
Vol 4, No.1, 2011

Daftar Is:

Zainal Arifin M.
Mengenal Mushaf Al-Qur’an Standar Usmani Indonesia:
Studi Komparatif atas Mushaf Standar Usmani 1983 dan 2002
1—-22

Hamam Fuaizin
Mencium dan Nyunggi Al-Qur’an:
Upaya Pengembangan Kajian Al-Qur’an Melalui Living Qur'an
23—40

Agus Muhammad
Pesan Moral Perbudakan dalam Al-Qur'an:
Pesan Kemanusiaan yang Terlupakan
4132

Marvam Shofa
Sisi Sunni az-Zamakhsyar:
Telaah Ayat-ayat Siksa Kubur dalam a/-Kasysyaf
53-—-73

Hasani Ahmad Said
Metodologi Penafsiran Al-Qur’an Kontemporer:
Telaah atas Pemikiran Nasr Hamid Abu Zayd
dan Muhammed Arkoun
75—100



Irmawati Marwoto-Johuan
Museum lIstiglal dan Identitas Keislaman di Indonesia
101—109

Mohd Zahamri bin Nizar
Ikonografi Zulfikar dalam Sejarah Hubungan Turki dan Nusantara
111—141

Muhammad Musadad
Tinjauan Buku: Nama dan Kata dalam Qur'an: Pembahasan dan
Perbandingan
143—148

Pustaka
149—161

‘_,a:'-la
163—167



Pengantar Redaksi v

Pengantar Redaksi

Jumnal Suhuf Volume 4, No. 1 tahun 2011 menampilkan sejumlah
artikel, tinjauan buku, dan pustaka. Lima tulisan tentang kajian Al-
Qur'an dan dua tulisan tentang museum dan kebudayaan Islam.
Tulisan pertama berjudul “Mengenal Mushaf Al-Qur’an Standar
Usmani Indonesia: Studi Komparatif atas Mushaf Standar Usmani
1983 dan 2002” yang ditulis oleh Zainal Arifin M. seorang
pentashih pada Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Jakarta.
Penulis menjelaskan bahwa Indonesia memiliki Mushaf Al-Qur’an
Standar yang menjadi patokan dalam penulisan dan penerbitan Al-
Qur'an sejak tahun 1984. Ada tiga varian Mushaf Standar
Indonesia, yaitu Mushaf Al-Qur’an Standar Utsmani, Mushaf Al-
Qur’an Standar Bahriyah, dan Mushaf Standar Braille. Tulisan ini
bermaksud memperbarui pemahaman terhadap Mushaf Al-Qur'an
Standar Indonesia setelah mengalami dua kali penulisan, yaitu
tahun 1983 dan tahun 2002. Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia
berdasar pada riwayat Hafs dari ‘Asim. Beberapa hal yang menjadi
ciri khas mushaf ini bisa dilihat pada tanda baca, kelengkapan
tajwid, serta perangkat tanda baca lainnya, yaitu tanda sifir,
isymam, imalah, tashil, dan lain-lain.

Tulisan kedua berjudul “Mencium dan Nyunggi Al-Qur’an:
Upaya Pengembangan Kajian Al-Qur’an Melalui Living Qur'an”
oleh Hamam Faizin, dosen pada UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta.
Melalui tulisan ini penulis memperkenalkan lapangan kajian baru
yang belum banyak dikembangkan. Pada dasarnya, kajian Al-
Qur'an tidak melulu berfokus pada teks Al-Qur’an (ma fil-Qur'an)
dan kajian terhadap tafsir, ulumul-Qur'an (ma haulal-Qur'an),
namun bisa meluas sampai pada wilayah sosiologi dan antropologi
agama di mana manusia mempergunakan Al-Qur'an dalam
kehidupan sehari-hari atau yang sering disebut /iving Qur'an, yakni
Al-Qur'an yang hidup dalam masyarakat. Artikel ini mencoba
memperkenalkan pengembangan kajian Al-Qur’an ke ranah living
Qur'an, yang sejauh ini kurang mendapat perhatian di tengah-
tengah arus utama studi Al-Qur'an yang berkutat pada teks Al-



vi Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Qur'an. Living Qur'an bisa menjadi alternatif menarik dalam kajian
Al-Qur'an kontemporer.

Tulisan berikutnya adalah “Pesan Moral Perbudakan dalam Al-
Qur'an: Pesan Kemanusiaan yang Terlupakan™ oleh Agus
Muhammad dari Moderate Muslim Soceity, Jakarta. Penulis
menguraikan tiga tahap pembebasan budak dalam Al-Qur’an.
Pertama, tahap pencanangan pembebasan budak, di mana
pembebasan budak dan anjuran untuk memperlakukan budak
dengan baik dianggap sebagai kebajikan yang nantinya akan
mendapat imbalan pahala di akhirat. Kedua, tahap implementasi di
mana pembebasan budak dijadikan sanksi hukum. Ketiga, menutup
sumber perbudakan. Pada waktu Islam datang, salah satu sumber
perbudakan adalah perang. Pesan moral pembebasan budak dalam
Islam adalah komitmen untuk menghargai manusia sebagai mahluk
Tuhan yang bermartabat.

Tulisan selanjutnya berjudul “Sisi Sunni az-Zamakhsyarf:
Telaah Ayat-ayat Siksa Kubur dalam A/-Kasysydf oleh Maryam
Shofa dari UNSIQ Wonosobo, Jawa Tengah. Kecenderungan az-
Zamakhsyari terhadap aliran Mu‘tazilah memang sangat terlihat
dalam Kkitab tafsirnya al/-Kasysyaf. Banyak ulama yang sudah
mengungkap dan membuktikan sisi Mu‘tazilah az-Zamakhsyari
tersebut. la menggunakan kepiawaiannya dalam bidang sastra untuk
melakukan penafsiran yang mendukung paham alirannya. Namun,
tulisan ini melihat sisi lain az-Zamakhsyari, yaitu sisi Sunni-nya. la
melacak penafsiran az-Zamakhsyari khususnya ayat-ayat yang
berkaitan dengan konsep siksa kubur.

Tulisan berikutnya adalah “Metodologi Penafsiran Al-Qur’an
Kontemporer: Studi Komparatif atas Pemikiran Nasr Hamid Abu
Zayd dan Muhammad Arkoun™ oleh Hasani Ahmad Said dari IAIN
Raden Intan, Lampung. Penulis menengarai bahwa stagnasi
pemikiran yang dialami oleh umat Islam saat ini, salah satu faktor
penyebabnya adalah sulitnya mendialogkan realitas teks-teks
keagamaan yang mereka warisi dengan realitas kehidupan yang
mereka hadapi. Hal inilah yang mendorong para sarjana muslim
kontemporer melakukan perenungan kembali khazanah intelektual
yang mereka warisi dari ulama-ulama klasik (at-turas). Dan dalam
proses perenungan dan pembacaan ulang atas af-ruras itu, di Barat
berkembang dengan pesat metode pemahaman teks yang disebut
hermeneutika. Metode ini pun lalu menarik perhatian sarjana-



Pengantar Redaksi Vii

sarjana Muslim kontemporer untuk diaplikasikan dalam membaca,
memahami dan menafsirkan at-furas. Tulisan ini mengungkap dua
sosok yang cukup banyak mendapat sorotan, yaitu Nasr Hamid Abu
Zayd dan Muhammed Arkoun.

Tulisan selanjutnya adalah “Museum Istiglal dan Identitas
Keislaman di Indonesia” oleh Dr. Irmawati Marwoto-Djohan, ketua
Departemen Arkeologi Fakultas Ilmu Pengetahuan Budaya Univer-
sitas Indonesia. Penulis mengemukakan bahwa berdasarkan konsep
museologi baru, yaitu bahwa sebuah museum sesungguhnya ber-
fungsi sebagai institusi edukasi yang tujuannya adalah membuat
masyarakat sadar akan identitasnya, menguatkan identitas masyara-
kat dan keyakinan akan potensi dirinya untuk dapat berkembang
menjadi lebih maju. Museum Istiglal sebagai museum yang mere-
presentasikan keislaman di Indonesia diharapkan dapat menjadi
tempat pembelajaran bagi masyarakat tentang bagaimana Islam di
Indonesia, yaitu menyangkut kehidupan sosial, kehidupan sehari-
hari, kerukunan beragama, Islam yang inklusif. keragaman budaya
Islam di Indonesia, dan lain-lain.

Tulisan berikutnya adalah “lkonografi Zulfikar dalam Sejarah
Hubungan Turki dan Nusantara” oleh Mohd Zahamri bin Nizar,
dari Akademi Pengajian Melayu, Universiti Malaya, Kuala Lum-
pur. Tulisan ini mengkaji penggunaan motif Zulfikar dalam seni
rupa, khususnya dalam berbagai contoh bendera kerajaan dan ben-
dera perang di Turki dan Nusantara. Analisis formal digunakan
untuk mendiskusikan aspek-aspek estetik artefak tersebut, dan
analisis komparatif digunakan untuk melihat hubungan antara
penggunaan motif Zulfikar di Turki dan Nusantara. Kajian ini juga
melihat kompleksitas hubungan historis antara Turki dan Nusan-
tara, dan keterkaitannya dengan penggunaan motif Zulfikar. Ter-
akhir, kajian ini berusaha untuk mengungkap beberapa konsep
penting yang mendasari penggunaan ikonografi Zulfikar dalam
konteks historis.

Tulisan selanjutnya adalah tinjauan buku yang ditulis oleh
Muhammad Musadad, peneliti pada Lajnah Pentashihan Mushaf
Al-Qur’an. la meninjau buku baru karya Ali Audah mengenai nama
dan kata dalam Al-Qur’an.

Rubrik yang juga secara tetap ditampilkan dalam jurnal ini
adalah Pustaka, yang berisi ulasan singkat terhadap buku-buku baru
tentang kajian Al-Qur’an dan seni budaya Islam. Pada umumnya,



viii Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

buku-buku yang diulas dalam rubrik ini dapat menjadi rujukan bagi
kajian lebih lanjut.

Tak lupa kami mengucapkan terima kasih kepada James
Bennett, kurator seni Asia di Art Gallery of South Australia,
Adelaide, yang berbaik hati mengedit abstrak bahasa Inggris yang
mengawali setiap tulisan.

Selamat membaca.

Redaksi



Mengenal Mushaf Al-Qur 'an Standar Indonesia — Zainal Arifin |

Mengenal Mushaf Al-Qut’an
Standar Usmani Indonesia

Studi Komparatif atas Mushaf Standar Usmani
1983 dan 2002

Zainal Arifin M.
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, |akarta.

Indonesia memiliki Mushaf Al-Qur’an Standar yang menjadi patokan dalam
penulisan dan penerbitan Al-Qur'an sejak tahun 1984. Ada tiga varian Mushaf
Standar Indonesia, yaitu Mushaf Al-Qur’an Standar Usmani, Mushaf Al-Qur’an
Standar Bahriyah, dan Mushaf Al-Qur’an Standar Braille. Tulisan ini bermaksud
memperbarui pemahaman terhadap Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia setelah
mengalami dua kali penulisan, yaitu tahun 1983 dan tahun 2002. Mushaf Al-
Qur'an Standar Indonesia berdasar pada riwayat Hafs dari ‘Asim. Beberapa hal
yang menjadi ciri khas mushaf ini bisa dilihat pada tanda baca, kelengkapan
tajwid, serta perangkat tanda baca lainnya, yaitu tanda sifir, isymam, imdlah,
tashil, dan lain-lain.
Kata kunci: Al-Qur'an, mushaf, Mushaf Standar Usmani.

Indonesia has used a Qur’anic standard text as a reference for publishing the
Qur'an since 1984. There are three kinds of standard texts in Indonesia: the
Othmani Qur'anic standard text, the Bahriyah Qur'anic standard text, and the
Braille Qur’anic standard text of Indonesia. This article seeks to renew readers’
acquaintance with the standard text following its two editions in 1983 and 2002,
The Qur'anic standard text of Indonesia is based on Hafs from ‘Asim. Some
distinct aspects of the text can be observed in the signs of reading, the
completion of the rule for reading of the holy Qur'an (tajwid), and symbols such
as sifir, isymam, imalah, tashil, as well as other elements.
Keywords: the Qur'an, mushaf, the Othmani Qur'anic standard text.

Pendahuluan

Mushaf Al-Qur'an Standar Usmani, demikian nama resmi yang
tercatat dalam dokumen resmi Pemerintah Republik Indonesia ter-
kait tiga varian mushaf yang harus dijadikan patokan dalam
penulisan, peredaran, dan penerbitan Al-Qur'an di Indonesia sejak
tahun 1984. Tiga varian tersebut adalah (1) Mushaf Al-Qur’an
Standar Usmani untuk orang awas, (2) Mushaf Al-Qur’an Standar



2 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Bahriyah untuk para penghafal Al-Qur'an, dan (3) dan Mushaf Al-
Qur’an Standar Braille untuk para tunanetra.

Terhitung sejak ditetapkannya pada tahun 1984, tiga varian
mushat ini tersebar dan digunakan. baik dalam pengertian dibaca
maupun dijadikan sebagai objek kajian dan penelitian. Di antara
ketiganya, yang paling banyak dicetak dan diterbitkan adalah Mus-
haf Al-Qur'an Standar Usmani (selanjutnya disebut MASU).

Kebutuhan Al-Qur'an di Indonesia sangat besar.' Bila pendu-
duk Indonesia pada tahun 2010 mencapai 237.556.363 jiwa, dapat
dilihat dengan jelas betapa besar tingkat kebutuhan masyarakat
muslim Indonesia terhadap mushaf Al-Qur'an. Disayangkan, besar-
nya jumlah kebutuhan itu tidak dibarengi dengan buku penunjang
yang terkait mushaf, semisal mugaddimah atau buku panduan
untuk mengenalnya. Buku-buku sejenis ini relatif jarang, meski
pernah ada. Buku Mengenal Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia
yang pernah dikeluarkan Badan Litbang Agama Departemen
Agama RI pada tahun 1984/1985, saat ini sangat langka. bahkan di
kalangan pegawai Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an sendiri.
Padahal buku ini sangat penting, setidaknya untuk lebih mengenal,
serta menjelaskan proses penyusunan dan perbedaannya dengan
mushaf terbitan sebelumnya.

Belakangan, signifikansi itu semakin terasa seiring munculnya
pertanyaan kritis seputar MASU: kenapa, seperti apa, dan bagai-
mana terkodifikasinya?” Sejalan dengan itu, penelaahan dan pene-
litian tentu menjadi sebuah keniscayaan. Tidak hanya untuk menja-
wab pertanyaan yang berkembang, tetapi keberadaan mushaf yang
hingga kini menjadi pedoman, baik penerbit Al-Qur'an maupun
pentashih, menjadi urgensi tersendiri untuk diteliti dan dijelaskan.

' Berdasarkan data BPS tahun 2003 misalnya, muslim Indonesia mencapai
177.528.772 jiwa (88%) dari total penduduk 201.241.999 jiwa. Kalau
diasumsikan satu keluarga terdiri dari 5 orang (bapak, ibu dan tiga anak), berarti
ada 35.505.754 kepala keluarga muslim. Jika setiap keluarga harus memiliki
satu mushaf Al-Qur’an, berarti yang dibutuhkan adalah 35.505.754 mushaf.
Puslitbang Lektur Keagamaan, Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur'an Departemen
Agama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2005, him. 11-12

*Misalnya, buku Maftuh Bastul Birri, Irsyad al-Hairan fi Raddi ‘ala
Ikhtilafi Rasmil-Qur'an. Judul Indonesianya, Mari Memakai Al-Qur'an Rasm
‘Utsmaniy (RU): Kajian Tulisan Al-Qur'an dan Pembangkit Generasinya,
Lirboyo: Madrasah Murattilil Qur’anil Karim, Ponpes Lirboyo Kediri, 1417
H/1996 H.



Mengenal Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia — Zainal Arifin 3

Tulisan ini ingin memperbarui kembali pemahaman terhadap
MASU, untuk menelaah apa saja yang diperbaiki ketika diterbitkan
pertama kali tahun 1983 dan juga ketika ditulis ulang kedua kali
pada tahun 2002. Upaya ini sebelumnya pernah dilakukan dalam
beberapa tulisan, hanya saja masih ada yang terlewatkan. Tulisan
ini berusaha untuk melengkapi kekurangan itu.

Mengenal MASU Indonesia

Secara etimologi, istilah “Mushaf Al-Qur'an Standar Usmani™
dapat dipahami dari kata “‘standar™ yang dalam Kamus Besar Baha-
sa Indonesia berarti patokan atau standar baku.” Hal ini juga diku-
atkan dengan dokumen terjemahan Arab-Inggris pada Muker
Ulama ke-1X yang mengistilahkannya sebagai Mushaf al-Mi yari
al-Indinist atau The Indonesian Standarized Al-Qur'an.® Dengan
demikian MASU adalah mushaf resmi/standar yang beredar dan
berlaku di Indonesia.

Secara terminologi, MASU didefinisikan sebagai mushaf Al-
Qur'an yang dibakukan cara penulisannya, tanda baca (harakat)-
nya, dan tanda wagaf-nya, sesuai hasil yang disepakati dalam
Musyawarah Kerja (Muker) Ulama Ahli Al-Qur'an yang berlang-
sung sampai 9 kali, semenjak tahun 1974-1983 dan dijadikan
pedoman bagi Al-Qur'an yang diterbitkan di Indonesia.’

Merujuk beberapa dokumen hasil Muker I - IX, mushaf standar
ini disebut dengan beberapa nama, yaitu Mushaf Standar Usmani,
Al-Qur'an Mushaf Standar Usmani, Mushaf Al-Qur'an Standar,® Al-

* Tim Penyusun, Kamus Besar Bahasa Indonesiu, Jakarta: Pusat Bahasa
Departemen Pendidikan Masional, 2008, hIm.1375

* Puslitbang Lektur Keagamaan, Hasil Musyawarah Kerja (Muker) Ulama
Al-Qur 'an IX, Jakarta: Departemen Agama, 1982-1983, him, 96 dan 104.

® Puslitbang Lektur Agama Badan Penelitian dan Pengembangan Agama.
Proyek Penelitian Keagamaan RI, “Tanya Jawab tentang Mushaf Standar,”
dalam Mengenal Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia, Jakarta: 1973 s/d. 1984,
lampiran X, h.1.

® Sebutan ini bisa dilihat pada Puslitbang Lektur, Mengenal Mushaf Al-
Qur 'an Standar Indonesia, 1984-1985. Juga Drs. H. Mazmur Sya’roni, “Prinsip-
prinsip Penulisan dalam Al-Qur’an Standar Indonesia”, Jurnal Lektur, Vol. 5.
No. 1, 2007, him. 127.



4 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Qur'an Standar, dan juga Mushaf Standar.” Di antara nama tersebut,
penulis memilih sebutan “Mushaf Al-Qur’an Standar Usmani”,
sebab lebih mudah untuk menyebut dan membedakannya dengan
dua mushaf standar lainnya.

Tidak ada perbedaan mendasar antara MASU dengan Mushaf
Al-Qur'an lainnya yang beredar di kalangan umat Islam, baik di
Indonesia maupun di negara lainnya. Dari segi tulisannya, MASU
juga menggunakan kaidah-kaidah penulisan rasm usmani. Karena
itu, disebut Mushaf Usmani juga. Kalaulah ada perbedaan, seperti
dengan mushaf Al-Qur'an terbitan Saudi Arabia, itu terbatas pada
penggunaan beberapa harakat, tanda baca, dan tanda waqaf.*

Sejak pertama kali ditetapkan, MASU setidaknya sudah diter-
bitkan dalam dua edisi. vaitu edisi perdana (1983) dan kedua
(2002).

MASU Edisi Perdana, 1983

MASU edisi perdana selesai ditulis pada saat penyelenggaraan
Muker ke-I1X di Jakarta pada 1983 dan diterbitkan pada tahun yang
sama. Namun, SK Menteri Agama-nya baru keluar pada tahun
1984.” Mushaf ini ditulis sendiri oleh Muhammad Syadzali Sa‘ad
hingga khatam 30 juz, yang kemudian menjadi bahan pembahasan
Muker 1 - IX.

Sejak pertama kali diterbitkan, MASU edisi perdana sudah tiga
kali cetak, yaitu pertama. sampul warna merah (tahun 1983);
kedua, sampul warna hijau (tahun 1984-1985): dan ketiga. sampul
warna biru (tahun 1986-1987). Ini berawal dari adanya sayembara
untuk menemukan beberapa kesalahan yang kemudian menjadi
bahan perbaikan dan dicetak ulang dengan warna cover yang
berbeda-beda."

"Lihat juga Ahmad Fathoni, Sejarah Perkembangan Rasm Utsmani: Studi
Kasus Penulisan Al-Qur'an Standar Usmani Indonesia" .Tesis S2 Fakultas
Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Jakarta, 1999, him. 78.

®E. Badri Yunardi, Sejarah Lahirnva Mushaf Standar Indonesia, makalah
yang disampaikan pada Diklat Pentashih Mushaf Al-Qur'an, Pusdiklat Tenaga
Teknis Keagamaan Badan Litbang dan Diklat, di Jakarta, tanggal 13 Agustus
2008.

° Mazmur Sya’roni, op. cit.

""" Zainal Arifin M, Akselerasi Dakwah Al-Qur'an:  Studi  Analisis
Penggunaan Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia Sebagai Sebuah Metode
Lengkap Alternatif”, lampiran 2.



Mengenal Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia — Zainal Arifin 5

Gambar 1. Cover Mushaf Standar Usmani, terbitan 1983, 1984, dan 1986,
Sumber: Perpustakaan Lajnah.

Selain warna, mushaf edisi 1983 dan turunannya dapat dikenali
dari dua hal. Pertama, iluminasi sampul, baik dalam maupun luar,
berupa huruf Jawi (Arab-Melayu) dengan khat Kufi yang berbunyi:

& ladsT B1

aJulll = L] b E ‘U alEl 2l
L L L Sl R el DI als) &
> “ i B

L) Jlalh Olade el an)‘:-k;l Syldosas _ameina
el £ H

A YAAY =a YEGY J}_,at 'L......_ u.\..n ._,u._j..u), a5 ,JE;‘QJ

“Mushat” Standar Indonesia Hasil Penelitian Badan Litbang Agama dan
Musyawarah Ahli Al-Qur’an dikeluarkan oleh Departemen Agama Republik
Indonesia tahun 1403 H/1983 M.”

Kedua, medalion pada bagian tengah sampul luar berisi tulisan Q.S.
Al-Hijr/15: 9 dengan khat Su/ust.

Tulisan MASU edisi perdana menggunakan khat Naskhi de-
ngan huruf tidak terlalu tebal. Bentuk khat seperti ini sesuai usulan
Menteri Agama pada waktu itu."

i NG RE S

p~e-~£ N r,\iuaj,a@"-"!
@ :}_}]’Lhij\?}ﬂﬁ;zu.’;yml” ll',_z’};

Gambar 2. Bentuk khar Mushaf Standar Usmani edisi perdana.

| 2 ,
' Badan Penelitian dan Pengembangan Agama, Mengenal Mushaf Al-

Qur'an Standar Indonesia, Jakarta: Departemen Agama RI, 1984-1985, hlm. 18,



6 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Muker Ulama Al-Qur'an I dan II menyepakti bahwa penulisan
Al-Qur'an harus merujuk dan mempergunakan rasm usmant."
Untuk itu, MASU pun menggunakan rasm usmani. Bahkan pene-
gasan ke-usmanian-nya dicantumkan dengan kalimat “nusikha ‘ala
ar-rasm al-"‘usmani"” (ditulis berdasarkan rasm wusmant).

Persoalan mushaf Al-Qur'an harus ditulis dengan rasm usmani
sebenarnya bukan hal baru. Jauh sebelum Muker Ulama Al-Qur'an
I (1974), para ulama sudah mafhum tentang persoalan ini."”Dalam
diskursus ‘ulitmul-Qur'an sendiri terjadi perdebatan yang panjang
hingga sekarang."”

MASU Edisi Kedua, 2002

Pada tahun 1999-2001. MASU ditulis ulang. Idenya berawal
dari adanya usulan untuk mengembalikan tulisannya seperti khat
mushat Bombay yang lebih tebal. Tulisan model edisi perdana
dinilai terlalu tipis."” Di luar itu, tidak banyak perubahan yang dila-
kukan.

MASU edisi kedua ditulis oleh cucu penulis edisi perdana,
yaitu Baiquni Yasin bersama tim, sejak tahun 1999 — 2001. Naskah
aslinya adalah milik Yayasan Iman Jama‘ yang bekerja sama

Badan Penelitian dan  Pengembangan Lektur Agama, Pedoman
Pentashihan Mashaf’ Al-Owr'an tentang Penulisan dan Tanda Baca, Jakarta:
Badan Penelitian dan Pengembangan Agama Departeman Agama, 1976, hlm.
50-31.

" Ibid.

" Pertama, pandangan [bnu Mubarak (w.1090-1155 H/1678-1731 M) dan
‘Abdul-*Aziz ad-Dabag (w. 1090-1132 H/1678-1719 M) bahwa ar-Rasm al-
‘Usmant bersifat faugifi yang diterima para penulis wahyu secara raken for
granted dari Nabi saw. Kedua, pendapat al-Bagillani (w. 403 H/1013 M) dan
Ibnu Khaldiin (w. 808 H/ 1405 M) bahwa rasm usmani adalah produk ijtihad
sahabat Nabi saw pada masa Usman. Ketiga, pendapat al-*1zz ibnu ‘Abdussalam
(661 H/.1266 M) dan al-ZarkasyT (w. 794 H/1391 M) bahwa bagi orang awam,
selayaknya bentuk ortografi Al-Qur'an disesuaikan dengan perkembangan pola
penulisan. Namun bagi orang-orang tertentu, tetap mempergunakan rasm usmani
sebagai salah satu warisan khazanah klasik yang layak dilestarikan. Lihat Zainal
Arifin M, Legalisasi al-Rasm al-Utsmani dalam Penulisan al-Qur an. tesis S-2
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 2009, him. 11-14, lihat juga Subkht al-Silih,
Mabdahis fi Uliim al-Qur'an. Bairut: Dar al-Ilm 1i al-Malayin, 1988, cet. XVII,
hlm. 90-100.

5 Wawancara dengan Drs. H. Badri Yunardi, M.Pd.. Jumat, 7 Januari
2011,



Mengenal Mushaf Al-Our'an Standar Indonesia — Zainal Arifin 7

dengan Lajnah Pentashihahan Mushaf Al-Qur'an."” Sekarang
naskah tersebut disimpan di Bayt Al-Qur'an Taman Mini Indonesia
Indah, Jakarta. Pada fase ini, tulisan khat Kufi'' yang sempat
tercantum dalam MASU 1983 ditiadakan.

Gambar 3. Cover luar dan halaman judul dalam Mushaf Standar Usmani, 2002.
Sumber: Mushaf Standar Usmani, 2009.

Kalau mushaf edisi perdana (1983) ditulis dengan khat Naskhi
yang tidak terlalu tebal, bentuk khat edisi kedua (2002) jauh lebih
tebal, mendekati ketebalan mushaf dari Bombay. Berbeda dengan
edisi perdana (1983), halaman judul di awal mushaf dilengkapi
kalimat penegasan riwayat Hafy dari ‘Asim", tepatnya sebelum
kalimat nusikha ‘ala ar-rasm al-"usmant.

Penegasan ini penting, karena pertama, dalam ilmu gird'at al-
Qur'an dikenal beberapa riwayat imam Qurrd', seperti Qird'ah
Sab‘ah (bacaan imam tujuh)"” atau ‘Asyirah (bacaan imam
sepuluh). ‘Asim adalah salah satu imam tujuh (sab ‘ah) yang memi-

'® Departemen Agama, Al-Qur'an Al-Karim, Jakarta: 2009, him. 25.

" Tulisannya berbunyi, “Mushaf" Standar Indonesia Hasil Penelitian
Badan Lithang Agama dan Musvawarah Ahli Al-Qur'an  dikeluarkan oleh
Departemen Agama Republik Indonesia tahun 1403 H/1983 M.™

¥ Nama lengkapnya, Abu Bakr bin Abun-Najid al-Asadi, wafat di Kufah
tahun 127 H (ada juga yang meriwayatkan 128 H). Lihat ad-Dani, at-Taisir...,
him. 6. Lihat juga, Ahmad Isa al-Mi’sarawi, a/-Kamil al-Mufassal fi al-Qira‘at
al-Arba'ah ‘Asyr, al-Qahirah: Dar al-Imam as-Syatibt, 2009 M/1430 H, cet. Ke-
1, hlm, 15.

PMuhammad Arwani Amin al-Qudsi, Faid al-Bardkat fi Sab" al-Qira'at.
Kudus: Maktabah Mubiarakatan Tayyibatan, 1421 H/2000 M. lihat juga Ahmad
Fathoni, Kaidah Qira’ah Tujuh, Jakarta: Darul Ulum Press & Institut Studi IImu
al-Qur'an, 1996, cet. Ke-2.



8 Suhut. Vol. 4, No. 1,2011

liki dua perawi utama, yakni Su‘bah dan Hafs® MASU ditulis
berdasarkan riwayat Hafs: dan kedwa, penentuan jenis gird at juga
akan menentukan tanda baca gird ‘at yang bersangkutan.

Penegasan riwayat seperti ini lazim di beberapa negara muslim.
Sebagai contoh, Saudi Arabia dengan Mushaf Madinah bi riwayati
Warasy ‘an Nafi' al-Madan'; Libya dengan Mushaf al-Jamahi-
riyyah bi riwayati al-Imam Qalin; dan Sudan dengan mushaf Al-
Qur'an bi riwayati ad-Diirt ‘an Abt ‘Amvr.

Pembenahan MASU 1983

Naskah awal pembentukan MASU /983 adalah Mushaf Standar
Depag 1960-an. Naskah terakhir ini dikaji secara mendalam terkait
beberapa hal, seperti rasm, tanda baca, dan lain-lain, hingga
akhirnya menghasilkan mushaf standar Indonesia.

Sekilas, spesifikasi MASU 1983 dapat dijelaskan sebagai
berikut:*' Pertama, mengambil sumber pada rasm usmant™. Perso-
alan boleh tidaknya Al-Qur'an ditulis dengan selain rasm usmant
sempat menjadi diskusi hangat pada Muker I Ulama Al-Qur'an di
Ciawi (5-9 Februari 1974). Saat itu, hampir semua ulama dan kyai
yang hadir sepakat tentang keharusan mushaf Al-Qur'an ditulis
dengan rasm wusmani. Pembolehan tidak mengikuti rasm Usmani
hanya dalam keadaan darurat.”

Terkait itu, penulisan MASU Indonesia mengacu pada Al-
Qur'an terbitan Departemen Agama tahun 1960 yang sekaligus
tanda bacanya juga menjadi pedoman.”” Adapun kerja Muker
Ulama adalah membakukan tulisan rasm yang memiliki rujukan

" Ahmad Isa al-Masarawi, al-Kamil...,hlm. 7-26.

' E. Badri Yunardi dalam “Sejarah lahirnya Mushaf Standar Indonesia”
Jurnal Lektur Keagamaan, vol. 3, No.2 tahun 2005, h.293-295. Lihat juga
Mazmur Sya'roni. “Prinsip-prinsip...,” him. 127,

** Dalam konteks ilmu rasm usmani, menurut penelitian Ahmad Fathoni di
Indonesia mulai menggeliat dan kembali cksis adalah sejak lahimya Mushaf
Standar (Usmani) Indonesia pada tahun 1984, Ahmad Fathoni, "Sejarah
Perkembangan Rasm Utsmani: Studi Kasus Penulisan al-Qur'an  Standar
Ustmani Indonesia". Tesis S2 Fakultas Pascasarjana, Universitas Islam Negeri
Jakarta, 1999.

* Puslitbang Lektur Agama, Pedoman Pentashihan..., him. 51-52.

* Ibid. him. 96.



Mengenal Mushaf Al-Qur ‘an Standar Indonesia — Zainal Arifin 9

yang dapat dipertanggungjawabkan.” Terhadap yang tidak dijum-
pai rujukannya, dilakukan penyesuaian sesuai kaidah yang ada pada
salah satunya. Jadi, sistem penulisan MASU tidak hanya berkiblat
pada satu imam.” Bahkan masih didapati bentuk tulisan yang tidak
mengikuti pendapat dari dua Imam rasm di atas.

Beberapa Penulisan Rasm dalam MASU

No Surah/ayat ad-Dant Dg\l:'?ld Standar Usmani
1. | QS. al-Fatihah/1: 4 ngL.‘A dlL_‘A Sequil a(}-[)_:'iri&
-~ o~ Abt Dawtd™
e, (72 > ."‘1 =28
2. | Q.S. al-Baqarah: 7 ‘,,..'DJLa_;'l B ad-Dani
P - - : //, - ‘.T” 2 =AY
3. | Q.S. al-Baqarah/2: 167 “%’l)“"”' o Abt Dawud
-
“sa
4. | QS. al-Baqarah/2: 43 ;,u( 1 : d"'éj ot
: - aTatle: e Tidak mengikuti

keduanya™

»Rujukan yang dimaksud adalah dua madzhab Rasm Usmani (syaikhan
fir-rasm), Abti Dawud atau ad-Danf.

** Mazmur Sya’roni, “Prinsip-prinsip...” him. 129.

T Meskipun syaikhan (dua guru besar) rasm Usmani menyepakati hazaf
alif (membuang alif) pada lafaz maliki, namun kenyataannya beberapa Negara
Timur Tengah dan sebagian Afrika yang mencetak Al-Qur'an tetap dengan alif
(ishar), negara-negara tersebut antara lain, Mesir, 1891; Iran, 1927; Damaskus,
1955; Istambul Turki, 1960; Berlin Jerman, 1968; Kuwait, 1971; Baghdad,
1978. lihat Zainal Arifin, “Diskursus Ketaugifian Rasm Usmani” Suhuf, Vol. 3,
No. 1, 2010, hlm. 539

® Mushaf Al-Qur'an yang konsisiten dengan madzhab ad-Dant di
antaranya adalah Mushaf al-Jamahiriyah Tripoli Libia. Lihat ad-Dani, al-Mugni'
fi Rasm Masahif al-Amsar. al-Qahirah: Maktabah al-Kulliyat al-Azhariyah, t.t.

Mushaf Al-Qur'an vyang konsisten dengan madzhab Abu Daud di
antaranya adalah Mushaf Madinah/Saudi. Lihat Abu Daud Sulaiman bin Najah,
Mukhtasar at-Tabyin li-Hija' at-Tanzil, editor: Ahmad bin Ahmad Mu’ammar
Syirsyal, Arab Saudi: Mujamma Malik Fahd, 1421 H. Lihat juga Mazmur
Sya'rani, (peny), Pedoman Umum Penulisan... Departemen Agama RI.
Puslitbang Lektur Agama, Jakarta 1998/1999, hlm. 9.

30 pola penulisan tidak “bermadzhab” seperti ini lazim dipakai dalam
mushaf Bombay dan mushaf terbitan Depag tahun 1960. Namun demikian, perlu
untuk diketahui bahwa pola penulisan dengan secara ketat mengikuti dan lebih
memilih salah satu imam sebagai satu standar, khususnya kasus mushaf
Madinah menurut Dr. Subhi as-Salih adalah mulai tahun 1923-1924. Baca;



10 Suhuf. Vol. 4, No. 1, 2011

Pembakuan tanda baca yang familiar

Persoalan ini pernah disinggung E. Badri Yunardi dalam salah
satu artikelnya, sesuai hasil keputusan Muker ulama Al-Qur'an I-1X
dan X-1V.”'Tanda baca dimaksud diklasifikasikan menjadi dua:
penulisan harakat, dan penulisan tanda-tanda tajwid.

Tentang penulisan harakat, MASU melakukannya secara
penuh. Setiap huruf yang berbunyi diberi harakat sesuai bunyinya,
termasuk sukun untuk mad tabi‘i.” Pola penulisan harakat dalam
MASU juga cukup familier. Harakat fathah (- ).dammah (3),
kasrah, dan sukun(s)di tulis apa adanya, begitupun fathatain (%),
kasratain, atau dammatian (#). Khusus sukun, tidak ditulis bulat,
tetapi setengah lingkaran. Sebab kalau bulat penuh, akan redundant
dengan tanda sifir mustadir. Pola penulisan seperti ini sangat
berbeda dengan Mushaf Timur Tengah pada umumnya. Saudi
misalnya, tidak menuliskan harakat secara penuh; mad tabi ‘7 tidak
diberi sukun, beberapa kalimat pun tidak diberi harakat.*

Gambar 4. Perbandingan pola harakat Mushaf Standar Usmani dan Mushaf
Madinah, Saudi Arabia. (Sumber: Al-Our'an dan Terjemahnya, Mujamma’ Malik
Fahd, h. 1129),

Subkht al-Salih,, Mabahis..., hlm. 100. Selain itu berdasarkan data yang di
himpun oleh Yayasan Pendidikan Al-Qur’an terkait terbitan Mushaf Al-Qur’an
vang tidak sccara konsisten mengikuti salah satu imam rasm masih sangat
banyak bahkan berimbang. Lihat Zainal Arifin, "Diskursus Ketaugifian...” hlm.
59.

*' E. Badri Yunardi, “Sejarah lahimnya...” h.293-295

32 Mazmur Sya’roni, “Prinsip-prinsip Penulisan...” hlm. 130.

“Untuk memperjelas, lihat gambar Perbandingan Pola Harakat Mushaf
Standar Usmani dan Mushaf Saudi.



Mengenal Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia — Zainal Arifin 11

Selain tujuh di atas, MASU juga memiliki dua bentuk harakat

lagi yang menunjukkan bacaan panjang, yakni; dammah terbalik (¢)
dan fathah tegak/berdiri ().

Terkait tanda-tanda tajwid, MASU membakukan beberapa pola

dalam bagian ilmu tajwid, seperti idgam, iqlab, mad wajib, mad
ja'iz, dan bacaan mad selain mad tabi‘l, saktah, imalah, dan tashil.
Secara umum, tanda-tanda tersebut dapat diklasifikasikan sebagai
berikut:

L

Idgam (bigunnah, bila gunnah, mimi, mutamasilain, mutajani-

sain, dan mutaqaribain) semuanya diberi tanda tasydid ( » ).
’4-”" £

Contoh; s (di atas huruf Jam di beri tanda tasydid).

Iglab, ketika nun sukun atau tanwin bertemu huruf bs’, maka

digunakan tanda iqlab berupa huruf mzm kecil yang terletak di

dekat nun sukun atau tanwin tanpa menghilangkan keduanya.

L] ’./

Contoh: :04%23%&= (di tengah antara nun sukun dan ba terdapat
mim kecil).

Mad Wajib, ketika mad tabi'i bertemu hamzah dalam satu
kalimat, maka di atas alif diberi tanda khusus (#-7). Tanda ini
juga digunakan untuk mad vang berukuran panjang sama,
seperti:mad lazim musaqqal kilmi, mad lazim mukhaffaf kilmi,
mad farqi, dan mad lazim harfi musyabba .

Contoh: ,,_,_IJ

Mad Ja'iz, ketika mad tabi i bertemu hamzah dalam dua kalimat
atau awal kalimat berikutnya, maka di atas huruf mad diberi
tanda khusus mad ja'iz (= ). Perlu dicatat, lambang khusus ini
tidak ada kaitannya dengan kaidah khat. apakah naskhi atau
sulusi. tetapi merupakan tanda tajwid yang disepakati dan
distandarkan dalam penulisan MASU. Menurut Mazmur
Sya’roni, ini disebabkan ada pembedaan hukum yang terdapat
pada kedua mad tersebut.™

G
Contoh: ‘i

* Mazmur Sya'roni, Prinsip-prinsip... him. 135.



12 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

5. Saktah,” MASU tidak memberi tanda atau lambang tertentu,
tetapi menuliskan kalimah “4S.” di antara dua kata yang
terdapat hukum saktah tersebut. Ini juga akan sangat berbeda
dengan mushaf Saudi. yang memberi tanda -+ saja. Bacaan ini
hanya terdapat pada empat tempat; Q.S. al-Kahfi/18: [-2, Q.S.
Yasin/36: 52, Q S al-Qiyémahf?S:Z?. dan Q.S. al-Mutaffifin/83:
14. Contoh: S5 F¥

6. Imalah™ sebagaimana saktah, MASU juga langsung menulis
kata “al!™ di bawah huruf yang dibaca imalah. Bacaan ini hanya
terdapat pada Q.S. Hud/11: 41.

Contoh; g%l

7. Isymam,"ini juga tidak menggunakan lambang tertentu, tetapi
Iangsung menuliskan kata slesldi bawah kata yang bersangkutan
Bacaan ini hanya terdapat pada Q.S. Yasuf/12: 11. Contoh: s

8. Tashil,® ini juga langsung ditulis di bawah huruf yang
bersangkutan. Bacaan ini hanya terdapat pada Q.S. Fussilat/41:
44. Contoh: ¥

9. Nagl “tanda bacaan ini dihilangkan dalam MASU. Sebab sudah
terwakili dengan kaidah: “penulisan harakat dalam Mushaf
Standar Usmani berlaku secara penuh"”. Menurut riwayat Hafs
dari ‘Asim, bacaan ini hanya pada Q.S. al-Hujurat/49: 11

e \ it
f“‘i ol (harakat alif langsung dipindah (naql) ke huruf lam,
sehingga tidak terbaca bi 'sal ismu).

“Saktah adalah diam sejenak seraya menahan suara, kira-kira dua harakat,
dilakukan tanpa nafas, dan diniatkan untuk melanjutkan bacaan lagi. “‘Abdul *Ali
al-Mas’ul, Mu jam..., him. 230.

*® Imalah adalah melafalkan alif yang condong ke ya dan suara fathah yang
condong ke arah kasrah, sehingga mendekati huruf e (seperti kata cabe) *Abdul

‘Al ai Mas’ul, Mu jam..., hlm. 96,

TIsymam secara bahasa berarti saling berdekatan. Dalam konteks ini,
isymam berarti membaca ikhfa harakat, maka jadilah antara bacaan sukun dan
berharakat. * Abdul *Ali al-Mas ul, Mu jam..., him. 80.

®Tashil ialah meringankan ucapan dengan mengeluarkan suara antara
hamzah dan alif, *Abdul *Ali al-Mas ul, Mu jam..., hlm.135.

“Nagl ialah memberi harakat huruf mati dengan harakat hamzah
setelahnya, kemudian hamzah di buang dari lafal *Abdul *Ali al-Mas’ul, Mu jam
e Rl 328



Mengenal Mushaf Al-Qur 'an Standar Indonesia — Zainal Arifin 13

Pembakuan letak nisf Al-Qur'an (tengah Al-Qur'an)

MASU membakukan ‘tengah Al-Qur'an’ berada di sebelah Kiri.
Saat itu, para peserta Muker sadar bahwa ini sebenarnya bukan hal
prinsip. Dasar pertimbangannya hanya karena masyarakat awam
sudah familier dengan keberadaannya di sebelah kiri. Untuk alasan
kemaslahatan, ‘tengah Al-Qur'an’ distandarkan dan ditetapkan di
sebalah kiri.

Tidak mempergunakan nun idhar

Pada mushaf-mushaf lama, bacaan Izhar biasanya ditandai
dengan huruf sun untuk menunjukkan ke-izhagran-nya. Dalam
MASU, huruf #un ini dibuang karena berpotensi membingungkan.
Apalagi terkadang ada yang menganggapnya sebagai tanda wagaf.
Pada mushaf-mushaf lama, tanda izhar seperti ini jumlahnya
banyak sekali, dalam satu halaman bisa mencapai 3 atau 4. Artinya,
kalau semua harus diberi tanda ini, maka jumlahnya ribuan.*

RN 2 e R R

Gambar 5. Contoh Bentuk nin izhar dalam Ayat Al-Qur'an.
Sumber: Al-Qur'an Al-Karim, 1960, h. 26

Membenahi harakat membingungkan

Pada mushafl960-an, pola kerapian tulisan mungkin Kkurang
begitu diperhatikan, terlebih model khat Bombay yang tebal.
Bahkan biasanya letak harakat juga kerapkali berada pada tempat
yang bukan semestinya, sehinggga para pembaca awam kesulitan
membedakan huruf mana dengan harakat apa? Misalnya Q.S. an-
Nisa'/4: 94, harus dibaca liman atau lamin?

P PRI
(ag M) o,;f‘.,mam\m

Gambar 6. Harakat membingungkan.
Sumber: Mengenal Mushaf Standar, 1984-1985, h. 20

* Badan Penelitian dan Pengembangan Agama, Mengenal Mushaf..., him.
19-21.



14 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Membenahi penulisan kata yang berhimpit

Selain letak harakat yang tidak tepat, pada mushaf 1960-an
juga sering dijumpai beberapa penulisan kata yang berhimpitan.
Hal ini menyulitkan pembaca. selain juga dapat berlanjut pada
salah arti."'Misalnya penulisan kata s >pada Q.S. an-Najm/53: 31
di bawah ini, tidak jelas apakah kha " atu jim?

(70 @) greasdlyl gt 5 2 1 g g

Gambar 7. Huruf terlalu berhimpit.
Sumber: Mengenal Mushaf Standar, 1984-1983, h. 21

Membetulkan potongan kata salah

Pada beberapa mushaf 1960-an, terdapat kata-kata yang dipo-
tong atau dipisah secara tidak benar. Terkadang ini tidak begitu
terlihat. Bagi awam, hal ini mungkin tidak menimbulkan kesalahan
baca. Tetapi bagi vang mengerti bahasa Arab, akan terasa ganjil.
Maka dalam MASU, hal-hal seperti ini dibenahi.”” Misalnya dalam
Q.S. Hud/11: 26-27 di bawah ini, kata araziluna dipisah menjadi
dua; aradi baris atas. sementara «iluna di baris bawah.

l‘i@i}’-}hm&’:‘_’\ o plaglizal, 2V A pla 4ags o ya
(V2 298) bﬂﬁﬁb}&w&wrﬁ—ﬂ'@jbj&v‘t;ﬂe@g

Gambar 8. Potongan kalimat salah.
Sumber: Mengenal Mushaf Standar, 1984-1985, h. 22

Membenahi letak tanda berhenti yang kurang pas

Dalam Mushaf 1960-an, sering dijumpai awal baris yang dimu-
lai dari tanda berhenti. Padahal bentuk pemotongan seperti ini,
meski sebenarnya tidak salah, terlihat kurang menyenangkan,
kurang enak dilihat.

* Ibid. him. 21.
* Ibid. him 22.
“ Ibid. him. 22-23.



Mengenal Mushaf Al-Qur 'an Standar Indonesia — Zainal Arifin 15

ooy o) g5 1,\.;1-)'35\&.' Le\ s
) SN RSB B o0

Gambar 9. Pemotongan Kurang Tepat
Sumber: Mengenal Mushaf Standar, 1984-1985, h. 22-23

Membakukan ntin wasal

Nin Wasal dikenal juga sebagai nsn sillah atau niin wigayah.
Niin ini berfungsi menyambung kata yang berharakat tanwin dan di
depannya terdapat hamzah wasal. Bagi orang Arab atau yang
mengerti kaidah baku bahasa Arab, nmin ini mungkin tidak
signifikan. Akan tetapi bagi orang biasa, sangat membantu dalam
menghindari lompatan bacaan.

2. s 2wkt .
Pl L

Gambar 10. Pola penulisan Mushaf Madinah (kiri) dan pola penulisan MASU
(kanan).

Membakukan tanda sifir

Sifir adalah tanda berbentuk bulatan yang diletakkan di atas alif
za'idah.* Bentuk sifir dalam MASU dibedakan menjadi dua, yakni:
sifir mustadir (sifir bulat) dan sifir mustatil (sifir lonjong). Masing-
masing memiliki fungsi dan implikasi pada bacaan kalimat.

_ e
bR | R e |9
58
*

T P O e e

Gambar 11. Sifir mustadi (kirvi) dan sifir mustatil (kanan).
Sumber: Ma'liimar Mushaf Standar , 2009, h. 4

Sifir mustadir ( @ ) berfungsi menunjukkan bahwa alif yang
bertanda tersebut adalah tambahan. Karenanya dibaca pendek, baik

* Mazmur Sya'roni, Prinsip-prinsip..., him. 141.



16 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

ketika wasal maupun wagaf. Fungsi sifir mustafil (9 ) sebagaimana
sifir mustadir, hanya cara bacanya yang berbeda; saat waqaf dibaca
panjang, ketika wasal pendek.

Meringkas dan Menstandarkan Tanda Wagqaf.

Pada mushaf tahun 1960-an, sering didapati beberapa tanda
wagqaf yang bertumpuk pada satu tempat. Ini tentu berpotensi mem-
bingungkan orang awam, tanda waqaf mana yang harus diikuti.
Dalam MASU, penulisan tanda waqaf yang seperti ini ditiadakan,
hanya ditulis salah satunya, sehingga lebih memudahkan dan tidak
membingungkan pembaca.

&

Siaa e s m"»); umdg.:;‘g;mkﬂa®,_n

LLL] :'6: .a.- oy g Fade A me - . =
MUS'“' Vipaal  od oo O

Gambar 12. Tanda waqaf bertumpuk dan perbaikannya dalam MASU.
Sumber: Mushaf 1960, h. ii, dan Mushaf Syamil, h.ii

Selain itu, dalam beberapa mushaf Al-Qur'an, seperti cetakan ‘Afif
Cirebon, Sulaiman Mar‘i Surabaya atau Singapura, al-Ma‘arif
Bandung, yang dicetak tahun 1960-an* juga memiliki beberapa
kesamaan tanda wagaf yang berjumlah 12 macam: 1. Wagqfun
lazimun (#), 2. ‘Adamul-wagqfi (¥), 3. Waqfun ja'izun (¢), 4. Waqfun
murakhkhasun (=), 5. Wagfun mujawwazun (3 ) 6. al-Waslu al-
aula (=), 7. Qila ‘alaihil-waqfu (3 ), 8. al-Waqfu al-aula(—), 9.
Wagaf mutlag(®), 10. Kazalika mutabiqun ‘alama qablahu (2), 11.
Tanda saktah ( 111), dan 12. Mu ‘anagatun (:. , :. ). ** MASU telah
menyederhanakan 12 tanda waqaf ini menjadi 7 macam, sesuai
keputusan Muker Ulama. Berikut catatan hasil Muker terkait
penyederhanaan tanda waqaf:

* Berdasarkan data Puslitabang Lektur tahun 1984-1985.

4 puslitbang Lektur Agama. Pedoman Pentashihan Al-Qur an (penulisan,
Harakat, Tanda Baca dan Wagaf). Jakarta:Departemen Agama, 1982-1983, him.
58.; Puslitbang Lektur Agama Penelitian Keagamaan RI. Hasil Musyawarah
Kerja ke- IX Ulama Al-Qur’an, Jakarta: Departemen Agama, 1982-1983, him.
39,



Mengenal Mushaf Al-Qur ‘an Standar Indonesia — Zainal Arifin 17

1. Tanda waqaf (u<) dan () diganti (l=), karena maksudnya
sama;

2. Tanda wagaf (—%8) dan (&) diganti (%), karena maksudnya juga
sama;

3. Tanda waqaf (3) ditiadakan, karena tidak mu‘tamad (da'tf)
menurut jumhur ulama giraat;

4. Tanda waqaf (&) akan diisi dengan tanda wagqaf seperti
sebelumnya;

5. Tujuh tanda wagqaf (¢ <Y «z Lo B &S0 <:-r) adalah yang
sudah disederhanakan sesuai tanda waqaf Al-Qur'an terbitan
Mekah dan Mesir;

6. Tiap mushaf Al-Qur'an yang diterbitkan di Indonesia harus
disertai lampiran tanda-tanda waqaf tersebut beserta penjelasan-

-
nya-él.

Penyempurnaan MASU 2002

Secara umum, MASU edisi 2002 tidak mengalami banyak
perubahan, tetap sesuai hasil ketetapan Muker yang terkristal dalam
MASU 1983. Hanya ada sedikit penyempurnaan terkait penulisan
kalimat yang disesuaikan dengan kaidah rasm wusmani. Edisi ini
disempurnakan kembali pada terbitan 2007. dengan adanya pene-
tapan kembali atas klasifikasi Makivah dan Madaniyah beberapa
surah, serta penetapan atas satu nama dari beberapa penamaan
surah yang diperselisihkan.

MASU 2002 telah mengalami beberapa penyempurnaan pola
penulisan kalimat sesuai ilmu rasm usmani. Tepatnya ada di 54
tempat yang secara garis besar dapat diklasifikasi menjadi 10
kategori sebagaimana tabel berikut:"

I £ Perl)an?l_iaée_iﬁ_?gizl |
No | Kategori Istilah | Jml ___P__E"lq“f@____ | Surah/Ayat
1983 | 2002 |

- A0 et z i e .‘ 175
I Mcm_buan_g alif* 22 J__Z,%L‘Ji | J-‘g-bﬂi al-Baqgarah/2:69

7 Puslitbang Lektur Agama. Hasil Musyawarah..., him. 39-40.

* Daftar Penyempurnaan Penulisan Mushaf Al-Qur’an Standar Penulisan
Ulang (tahun 2002) di Bidang Pentashihan Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Qur’an.

** Membuang alif dalam disiplin ilmu rasm Usmani masuk dalam bab hazf
alif. Puslitbang Lektur, Pedoman Umum Penulisan..., him. 18,




18 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

2 7 3 —fo
2. | Menetapkan alif 9 | p=cali] 9L | al-Baqarah/2:257
Hamzah tanpa el s T T
3. ikt 2 ‘“_.})...;r %.é"i“' al-An’am/6:143
-’}." s s
4. | Ya'dikecilkan 5 d':.—@h! étf-! al-Furqan/25:49
-
PR “a s = F ;
5. | Penambahan ya’ I el 9l J,_f:ﬁé_;‘l Yusuf/12:59
- b
6. | Membuang ya' I R g\ i as-Sajdah/32:10
- - - v
= 273 oYerl asy-
7. | Membuang nabrah | 7 ,‘-<..—J P Syu'ara/26:176
~ 23 ~ o}
8 | Membuang waw 2 % 33 N al-Ahzab/33:51
Menetapkan W P L —
9. | obeah 3 ‘,L,_\:,‘ ) ] az-Zariyat/51:47
Membuang tanda (1 s S i e
10 “gin” | _;k,.a.g -;‘P-“";’ al-Gasyiyah/88:22
Jumlah 34 |

Penetapan perbedaan klasifikasi Makkiyah dan Madaniyah

Dalam sidang pleno Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an di
Wisma Haji Tugu Bogor (2007), telah disepakati penetapan surah-
surah Makkiyah dan Madaniyah, di antaranya sebagai berikut:™

No Nama Surah Edisi 1983 Edisi 2002
s Makkiyah wa gila i

I al-Fatihah Madaniyah Makkiyah

2. al-Falaq Madaniyah®' Madaniyah

3. an-Nis Madaniyah* Madaniyah

0 Reflita, “Dasar Pengelompokan Surah Makkiyah dan Madaniyah dalam
Mushaf Standar Indonesia,” Suhuf, Vol. 3. No.2,2010., h.193-217.

' Dalam Al-Qur’an dan Terjemahnya Departemen Agama tahun 1988-
1989 dikatakan Makkiyah, lihat dalam A/-Qur'an dan Terjemahnya, Bandung
Gema Risalah, 1991, him. 1119

2 Ibid, him. 1121.




Mengenal Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia — Zainal Arifin 19

Pembakuan nama-nama surah
Selain penetapan surah Makiyah dan Madaniyah, pada sidang
pleno tahun 2007 juga dilakukan pembakuan nama-nama surah,

sebagimana tabel berikut:

No Perbedaan Nama Surah Standar, 1983 Standar, 2002

1. at-Taubah/Bara'ah at-Taubah at-Taubah

2. al-Isra”/Bani lsra'il Bant Isra'tl al-lsrd'

3. as‘saldﬂhg;’;gi#am am as-Sajdah as-Sajdath

4. al-Mu'min/Gafir al-Mu'min Gafir

5. Muhammad/al-Qital Muhammad Muhammad

6. | al-Mujadilah/al-Mujadalah al-Mujadalah al-Mujadalah

. al-Mumtaha_nahfaL al-Mumtahanah al-Mumtahanah
__ Mumtahinah _ B SO

8. al-Insan/ad-Dahr ad-Dahr al-Insan

9. al-Mutaffifin/at-Tatfif at-Tatfif al-Mutaffifin

10. al-Insyirah/asy-Syarh al-Insyirah asy-Syarh

1. az-Zalzalah/Az-Zilzal Az-Zilzal az-Zalzalah

12. al-Lahab/al-Masad al-Lahab al-Lahab

13 hd Mim Sajdah/Fussilat ha Mim Sajdah Fussilat™

Pembahasan nama-nama surah seperti tabel di atas juga pernah
mengemuka pada awal-awal Muker. Dalam dokumen yang ada.
dilaporkan setidaknya ada 38 surah yang memiliki nama lebih dari
satu.” Misalnya nama Surah at-Taubah, dinamakan juga a/-Barzah,
al-‘Azab, al-Munagarah (al-Mugaranah), al-Hafirah, al-Mutsitah,
al-Muttaridah, al-Mudamdamah, dan al-Mukhzivah.”

Penutup

MASU didesain sedemikian rupa untuk umat Islam Indonesia.
MASU mengakomodasi beberapa pemahaman yang sudah menga-
kar yang tidak menyalahi prinsip dasar membaca Al-Qur'an berda-

 Untuk penetapan nama surah Ha Mim Sajdah menjadi Fussilat, penulis
tidak menemukan keterangannya dalam Rekomendasi sidang Pleno Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur’an pada tahun 2007, namun langsung diperban-
dingkan dalam mushaf Standar, 1983 dan 2002 (yang dicetak 2009).

 puslitbang Lektur Agama, Pedoman Pentashihan...,him. 46-48.

* Ibid, him 47.



20 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

sar riwayat Hafs dari ‘Asim. Tujuan yang ingin dicapai oleh Muker
Ulama Al-Qur'an dan Lajnah saat itu adalah agar umat Islam
Indonesia dapat membaca Al-Qur'an dengan benar, sesuai kaidah
mu ‘tabar. Hal ini bisa dilihat dari penyesuaian tanda baca, keleng-
kapan tajwid, serta perangkat pelengkap tanda baca seperti sifir,
isymam, imalah, tashil, dan lain-lain.

Namun, bukan berarti MASU dapat menggeser signifikansi
guru Al-Qur'an. Sebab, bagaimanapun mushaf hanyalah piranti.
Faktor talagqi kepada yang kompeten dalam gira'ah (mutgin) ada-
lah sebuah keniscayaan. Karena itu, patut diapresiasi komentar
menarik ‘Abdul Fatah al-Qadi yang juga disitir oleh M.M. A*dami
terkait bacaan Al-Qur'an sebagai berikut:

iy o2y L2 LY aggy iy A8 e JaE G sl &y
“Sesungguhnya bacaan Al-Qur'an itu sangat bertumpu pada aspek talaqqi.

bersambungnya sanad dan jalur periwayatan, bukan semata-mata tergantung pada
khat, rasm, ataupun tulisan.”* []

Daftar Pustaka

Al-Mas'iil, *Abdul ‘Ali, Mu'jam Mustalahar ‘llm al-Qira’at Al-Qur'aniyah,
Mesir: Dar as-Salam, 2007 M/ 1428 H, cet. ke-1.

Salih, Subkhi, Mabahis fi Uliim al-Qur'an. Bairut: Dar al-llm li al-Malayin,
1988, cet. XVII.

'Abd al-Fattah 'Abdul Gani al-Qadi,, a/-Qira at fi Nazr al-Musytasyrigin wa al-
Mulhidin, al-Qahirah, 1426 H/2005 M. cet. Ke-1I.

Ad-Dani, Abu Amr Usman bin Sa’id, al-Mugqni' fi Rasm Masahif al-Amsar. al-
Qahirah: Maktabah al-Kulliyat al-Azhariyah, t.t.

Ad-Dani, Abu Amr Usman bin Sa’id, at-Taisir fi al-Qira at as-Sab’, Bairut: Dar
al-Kutub al-‘ Arabi, 1984 M-1404 H, cet. Ke-2.

Al-A‘zami, M. M., Sejarah Teks Al-Qur'an dari Wahyu Sampai Kompilasi,
terjemahan Suharimi Solihin, et.al. The History The Qur'anic Text. Jakarta:
Gema Insani Press, 2005.

% M. M. Al-A'zami, Sejarah Teks Al-Qur'an dari Wahyu Sampai
Kompilasi, terjemahan Suharimi Solihin, et.al. The History The Qur'anic Text.
Jakarta: Gema Insani Press, 2005, cet. I, hlm. 106-107. Lihat teks aslinya dalam;
'Abd al-Fattah 'Abdul Gani al-Qadi, al-Qira at fi Nazr al-Musytasyrigin wa al-
Mulhidin, al-Qahirah, 1426 H/2005 M. cet. Ke-1, him. 100.



Mengenal Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia — Zainal Arifin 21

Al-Ma’sarawi, Ahmad Isa, al-Kamil al-Mufassal fi al-Qira'at al-Arba‘ah al-
‘Asyar, al-Qahirah: Dar al-Imam as-Syatibi, 2009 M/1430 H, cet. Ke-1.

Arifin, Zainal M, “Akselerasi Dakwah Al-Qur'an: Studi Anlisis Penggunaan
Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia Sebagai Sebuah Metode Lengkap
Alternatif”, Skripsi Sarjana Sosial Islam, Jakarta; Perpustakaan Institut
PTIQ, 2006.

Arifin, Zainal M, "Diskursus Ketaugifian Rasm Usmani.” Suhuf, Vol. 3, No. I,
2010.

Arifin, Zainal M, Legalisasi al-Rasm al-Utsmani dalam Penulisan al-Our an,
tesis S-2 UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 2009,

Arwani Amin, Muhammad, Faid al-Barakat fi Sab* al-Qird'ar. Kudus: Maktabah
Mubarakatan Tayyibatan, 1421 H/2000 M.

Badan Penelitian dan Pengembangan Agama, Mengenal Mushaf Al-Qur'an
Standar Indonesia, Jakarta: Departemen Agama R1, 1984-1985.

Badan penelitian dan Pengembangan lLektur Agama, Pedoman Pentashihan
Mashaf Al-Qur'an tentang Penulisan dan Tanda Baca, Jakarta: Badan
Penelitian dan Pengembangan Agama Departeman Agama, 1976

Departemen Agama, Al-Qur'an al-Karim, Jakarta: 2009.

Fathani, Ahmad, "Sejarah Perkembangan Rasm Usmani: Studi Kasus Penulisan
al-Qur'dn Standar Ustmani Indonesia” Tesis S2 Fakultas Pascasarjana,
Universitas Islam Negeri Jakarta, 1999.

Fathani, Ahmad, Kaidah Qira'ah Tujuh, Jakarta: Darul Ulum Press & Institut
Studi Hmu al-Qur’an, 1996, cet. Ke-2

http//www.bps.go.id/tab_sub/view.bph?tabel=1&dafiar=1&id subjek=12&notab
=1 di akses pada hari Kamis, 13 Januari 201 1.

Najah, Abu Daud Sulaiman bin Najah, Mukhtasar at-Tabvin Lihija’ at-Tanzil,
editor: Ahmad bin Ahmad Mu’ammar Syirsyal, Arab Saudi: Mujamma
Malik Fahd, 1421 H.

Proyek Pengadaan Kitab Suci Al-Qur'an al-Karim Departemen Agama RI,
“Ma’lumat” A/-Qur'an al-Karim, lakarta: 1983/1984.

Proyek Peningkatan Pelayanan Kehidupan Beragama Pusat Departemen Agama
R1, “Alamat al-Wagfi,” Ma Tumen. A1-Our'an al-Karim, Jakarta: 2004.

Pusat Penelitian dan Pengembangan lektur Acama. Pedoman Pentashihan
Mashaf Al-Our'an tentang Penulisan dan Tanda Baca, Badan Penelitian
dan Pengembangan Agama Departemen Agama. tahun, 1976,

Puslitbang Lektur Agama Badan Penelitian dan Pengembangan Agama. Proyek
Penelitian Keagamaan Rl Pedoman Pentashifiun Al-Qur'an (penulisan,
Harakat, Tanda Baca dan Wagaf, Jakarta:Departemen Agama, 1982-1983.

Puslitbang Lektur Agama Badan Penelitian dan Pengembangan Agama. Proyek
Penelitian Keagamaan RI, Hasil Musyawarah Kerja ke- IX Ulama Al-
Qur'an, Jakarta:Departemen Agama. 1982-1983



22 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

Puslitbang Lektur Agama Badan Penelitian dan Pengembangan Agama. Proyek
Penelitian Keagamaan RI, “Tanya Jawab Tentang Mushaf Standar,”
Mengenal Mushaf Al-Qur'an Standar Indonesia, Jakarta:1973 s/d. 1984,
lampiran 1X.

Puslitbang Lektur Keagamaan, Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur'an Departemen
Agama, Jakarta; Badan Litbang dan Diklat, 2005,

Reflita, “Dasar Pengelompokan Surah Makkiyah dan Madaniyah dalam Mushaf
Standar Indonesia,” Suhuf, Vol. 3. No.2, 2010.

Sya'roni, Mazmur, Pedoman Umum Penulisan dan Pentashihan Mushaf al-
Qur'an dengan Rasm Usmani, Departemen Agama RI, Badan Penelitian
dan Pengembangan Agama Puslitbang Lektur Agama. Jakarta 1998/1999,

Sya’roni, Mazmur, Prinsip-prinsip Penulisan dalam Al-Qur'an Standar Indonesia,
Lektur, Vol. 5. No. 1, 2007.

Tim Penyusun. Kamus Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa Departemen
Pendidikan Nasional, 2008.

Yunardi. E. Badri, “Sejarah lahirnya Mushaf Standar Indonesia™ Jurnal Lektur
Keagamaan, vol. 3, No.2 tahun 2005.

Yunardi, E. Badri, Sejarah Lahirnya Mushaf Standar Indonesia, Makalah
Disampaikan Pada Diklat Pentashih Mushaf Al-Qur'an, Pusdiklat Tenaga
Teknis Keagamaan Badan Litbang dan Diklat, di Jakarta, Tanggal 13
Agustus 2008.

Wawancara

Wawancara dengan Drs. H. E. Badri Yunardi, MPd. Pada hari Jum’at, 7 Januari
2011.



Mencium dan Nyunggi Al-Qur'an — Hamam Faizin 23

Mencium dan Nyxngg Al-Qur’an
Upaya Pengembangan Kajian Al-Qur’an
Melalui Lzving Qur'an

Hamam Faisin

UIN Syarif Hidayatullah

Pada dasarnya, kajian Al-Qur'an tidak melulu berfokus pada teks Al-Qur’an (ma
Jil-Qur'an) dan kajian terhadap tafsir, ulumul-Qur'an (ma hawlal-Qur 'an), namun
bisa meluas sampai pada wilayah sosiologi dan antropologi agama, yaitu ketika
manusia mempergunakan Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari. Inilah yang
sering disebut /iving Qur'an, yakni Al-Qur'an yang hidup dalam masyarakat.
Artikel ini mencoba memperkenalkan pengembangan kajian Al-Qur’an ke ranah
living Qur'an, yang sejauh ini kurang mendapat perhatian di tengah-tengah arus
utama studi Al-Qur'an yang berkutat pada teks Al-Qur'an. Living Qwr'an bisa
menjadi alternatif menarik dalam kajian Al-Qur'an kontemporer.
Kata kunci: Living Qur'an, masyarakat, tafsir, teks, Al-Qur’an.

Basically, the study of the Qur'an does not always focus on the text (or what is in
the text), exegesis or research into iis science and knowledge. The study can be
extended to the fields of anthropology and sociology of religion in examing how
people use the Qur'an in their daily lives. This is the so-called “living Qur'an”
and the article seeks to introduce developments in mainstream Qur'anic research
into the “living Qur'an”. This is a field which has not vet received sufficient
attention in textual studies of the Qur’an. Studving the Quir'an within the context
of the "living Qur'an” can present an interesting alternative approach for
contemporary times.
Keywords: Living Qur'an, society, Qur anic exegesis, texis, the Qur'an,

Pendahuluan

Al-Qur’an diyakini sebagai kitab suci umat Islam yang memuat
banyak hal dan bisa digunakan untuk banyak hal. Beberapa ulama
mendukung pendapat tersebut, salah satunya adalah Abu Hamid Al-
Gazali (w. 505 H/1111 M) yang di dalam /hva' ‘Uliimiddin menye-
rukan bahwa Al-Qur'an memuat semua jenis ilmu dan pengetahuan
eksplisit-implisit. Secara turun-temurun, pendapat ini masih dipe-
gang erat, tidak hanya oleh well-versed muslim, tetapi juga muslim
awam. Di antara sarjana muslim yang mengikuti pendapat Al-



24 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

Gazali adalah Farid Esack. Di dalam bukunya, The Quran: a Short
Introduction, Farid Esack menyatakan bahwa Al-Qur'an fulfills
many of functions in lives of muslims.! Al-Qur'an mampu meme-
nuhi banyak fungsi di dalam kehidupan muslim.

Al-Quran bisa berfungsi sebagai pembela kaum tertindas. pe-
ngerem tindakan zalim. penyemangat perubahan, penenteram hati,
dan bahkan obat (syifa’) atau penyelamat dari malapetaka. Dari
fungsi-fungsi itu, nyatalah bahwa Al-Qur'an benar-benar memberi-
kan makna yang konkret dalam kehidupan seorang muslim. Oleh
karena itu, hingga kini. Al-Qur'an tetap dijadikan pegangan hidup.

Walhasil, Al-Qur'an adalah kitab yang salih likulli zaman wa
makan yang selalu dibaca, dikaji, dipelajari dan dikembangkan
kajiannya dari sejak diturunkan hingga sekarang, tidak hanya oleh
muslim sendiri, tetapi juga oleh non-muslim. Artikel ini mencoba
menawarkan pengembangan kajian Al-Qur'an tidak pada teks Al-
Qur'an an sich, tetapi pada kepentingan dan fungsi praksis Al-
Qur'an (di luar aspek tekstual Al-Qur'an). Mengingat interaksi
(baca: resepsi) umat Islam terhadap Al-Qur’an di dalam kehidupan
sehari-hari sangat beragam, tidak hanya menafsirkan teks Al-Qur'an
saja, tetapi memperlakukan Al-Qur'an sebagai ‘entitas’ yang ber-
nilai atau yang dalam artikel ini disebut dengan istilah /living
Qur'an (A1-Qur'an yang hidup dalam kehidupan sehari-hari). Kaji-
an living Qur 'an ini masih jarang mendapatkan perhatian.

Interaksi Manusia Terhadap Al-Qur'an

Memetakan bagaimana interaksi umat beragama terhadap Al-
Qur'an bukanlah pekerjaan mudah. Meskipun begitu, tidaklah salah
kiranya melakukan pemetaan awal sebagai langkah untuk menge-
tahui secara jelas posisi-posisi manusia (umat beragama) dalam
berinteraksi dengan Al-Qur'an. Mengingat, tidak hanya umat Islam
saja yang berinteraksi dengan Al-Qur'an, melainkan juga non-
muslim.

Dalam sejarah studi Al-Qur'an—sejauh pengetahuan penulis—
hanya ada dua sarjana yang berusaha melakukan pemetaan ini,
yakni almarhum Fazlur Rahman (w. 1988), intelektual muslim

" Farid Esack, The Qur'an: A Short Introduction, (England: Oneworld
Publication, 2002), him. 16



Mencium dan Nyunggi Al-Qur'an — Hamam Faizin 25

kelahiran Pakistan, dan Farid Esack, doktor bidang ilmu tafsir Al-
Qur'an berkulit hitam asal Afrika Selatan.

Dalam pemetaannya, Fazlur Rahman menggunakan analogi
sebuah negara. Menurut pengamatannya, ada tiga kelompok besar
pengkaji Al-Qur'an, yakni citizents (penduduk asli, umat Islam).
foreigners (kelompok asing/non-muslim yang mengkaji Al-Qur'an)
dan invanders (penjajah, kelompok yang ingin menghancurkan Al-
Qur'an).

Sedangkan pemetaan yang dilakukan oleh Farid Esack dalam
bukunya The Qur'an: a Short Introduction’ agak jauh berbeda dan
lebih mendetail. Farid Esack dalam hal ini menggunakan analogi
interaksi antara seorang pencinta (lover), kelompok yang berinter-
aksi dengan Al-Quran, dan yang dicinta (beloved), yakni Al-
Qur'an.

Pemetaan ini tidak berpretensi menilai (evaluative) bahwa cara
interaksi suatu kelompok tertentu itu lebih baik daripada kelompok
yang lain. Namun, pemetaan ini lebih ditujukan sebagai sebuah
gambaran (descriptive) umum saja, tidak ada penilaian (evaluation)
di dalamnya, sebagaimana yang diungkapkan di dalam buku ter-
sebut.

Secara garis besar, ada dua bagian besar yang masing-masing
bagian itu dibagi ke dalam tiga kelompok. Bagian pertama adalah
umat Islam sendiri, dan bagian kedua adalah non-muslim.

Bagian pertama ini memuat tiga kelompok. Kelompok pertama
disebut dengan uncritical lover (pencinta tak kritis). Kelompok ini
adalah orang-orang muslim awam (ordinary muslims). Kelompok
ini berinteraksi dengan kekasihnya (baca: Al-Qur'an) secara 'buta',
bahwa kekasihnya, Al-Qur'an, adalah segala-galanya. tanpa pernah
mencoba meragukan atau menanyakan tentang Al-Qur'an. Bahkan,
keindahan dan keagungan Al-Qur'an bisa menjadikan mereka
mengalami sebuah pengalaman spiritual yang hebat. Dalam kelom-
pok ini, Al-Qur'an menjadi sebuah entitas yang bernilai dengan
sendirinya dan memberikan pengaruh kepada mereka dalam kehi-
dupan sehari-hari.

Kelompok kedua adalah scholarly lover, yakni sarjana muslim
konvensional. Mereka adalah pencinta Al-Qur’an yang berusaha

2 Fazlur Rahman, “Some Recent Books on the Qur'an by Western Authors,”
dalam The Journal of Religion, Vol. 16 No. 1, Januari 1984.
3 Farid Esack, The Qur'an: A Short Introduction, him. 1-10.



26 Suhuf. Vol.4,No. 1,20i1

menjelaskan kepada dunia mengapa Al-Qur’an bisa disebut sebagai
wahyu dari Allah yang membawa kebenaran. dan oleh karenanya
perlu diterima dan dijadikan sebagai pegangan hidup. Para pencinta
ini menjelaskan kehebatan atau /'jaz Al-Qur’an secara ilmiah de-
ngan piranti-piranti keilmuan yang sudah mapan, yakni ilmu tafsir
(ultim al-Qur'an).

Ulama-ulama yang termasuk kelompok ini di antaranya adalah
Abi al-‘Ala al-Maududi dengan Tafhim al-Qur'an, Amin Ahsan
Islahi dengan Tadabbur al-Qur'an, Husain Tabataba't dengan A/-
Mizan fi Tafsir al-Qur'an, A'isyah ‘Abdurrahman (Bintu Syati®)
dengan At-Tafsir al-Bayan li al-Qur'an al-Karim, Abu al-Qasim al-
Khi'i dengan Al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an dan masih banyak lagi
lainnya.

Kelompok ketiga adalah critical lover, pencinta yang kritis.
Mereka berusaha bertanya tentang sifat-sifat, asal-usul (otentisitas)
dan bahasa kekasihnya (Al-Qur'an), sebagai refleksi kedalaman
cinta. Di antara sarjana muslim yang termasuk kelompok ini adalah
Fazlur Rahman, Nasr Hamid Abi Zayd dan Muhammad Arkoun.

Bagian kedua yang memuat non-muslim terbagi menjadi tiga
kelompok juga. Kelompok pertama dinamai the friend of lover,
teman pencinta. Kelompok ini berbeda tipis dengan kelompok
critical lover. Yang membedakan hanyalah identitas keagamaan,
yakni non-muslim. Biasanya kelompok ini dihuni oleh para orien-
talis (outsider) yang ‘baik’, di antara mereka adalah Kenneth Cragg
dengan karyanya The Event of the Qur 'an—Islam and its Scripture:
Reading in the Qur'an, Montgomery Watt dengan karyanya
Campanion to the Qur’'an, William Graham dengan karyanya
Divine Word and Prophetic World in Early Islam.

Kelompok kedua sering disebut dengan revisionist. Kelompok
non-muslim ini acap kali ingin melakukan perubahan-perubahan
yang sifatnya merevisi Al-Qur'an beserta aspek-aspek inherennya.
dan berusaha melemahkan Al-Qur'an dengan bukti-bukti akademis.
Kasus terbaru yang termasuk dalam kelompok ini adalah ulah
Christoph Lexenborg (nama samaran) yang menyatakan bahwa Al-
Qur'an itu sebenarnya berasal dari bahasa Aramaik-Syiria. Sebelum
dia, ada beberapa orientalis yang memiliki kecenderungan yang
sama, di antaranya adalah Patricia Crone dan Michael Cook. Ke-
lompok ketiga adalah polemicist, yakni non-muslim yang menolak



Mencium dan Nyunggi Al-Qur’an — Hamam Faizin 27

Al-Qur'an secara membabi-buta. Model kelompok ketiga ini
termasuk bentuk interaksi terhadap Al-Qur'an.

Kiranya, pemetaan baru ini atau lebih tepatnya tipologi inter-
aksi manusia terhadap al-Qur’an perlu diperkenalkan kepada umat
Islam sebagai khazanah dan frame dalam melihat begitu banyaknya
gaya dan model interaksi manusia terhadap Al-Qur'an. Wilayah
living Qur'an lebih banyak berfokus pada kelompok pertama dari
bagian pertama (uncritical lover). Namun tidak menutup kemung-
kinan juga pada kelompok lainnya.

Living Qur'an yang dilakukan oleh umat Islam tidak melalui
pendekatan teks atau bahasa Al-Qur'an. Sebab, mereka (orang-
orang yang tidak mempunyai otoritas keagamaan dan tidak mempu-
nyai kemampuan dalam memahami bahasa Al-Qur'an) tidak pernah
melakukan pendekatan terhadap bahasa atau teks Al-Qur'an.
Mereka hanya mencoba secara langsung berinteraksi, memperlaku-
kan, dan menerapkan Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari
mereka secara praktis.

Interaksi terhadap Al-Qur'an semacam itu sudah menjadi
budaya atau lebih tepatnya sudah mendarah daging di kalangan
masyarakat, yang pada akhirnya akan memproduk mode of conduct
(pola perilaku) tertentu. Pola perilaku ini didasarkan pada asumsi-
asumsi mereka terhadap objek yang dihadapi, yakni Al-Qur'an.
Asumsi-asumsi inilah yang disebut dengan mode of thought (pola
berpikir). Bagi pelakunya, cara interaksi itu lebih bermanfaat
(meaningful), dinamis, dan sangat mempengaruhi sisi psikologis si
pelaku.

Contoh-contoh Living Qur'an

Dalam lintasan sejarah Islam. bahkan pada era yang sangat
dini, praktik memperlakukan Al-Qur’an atau unit-unit tertentu Al-
Qur'an sehingga bermakna dalam kehidupan praksis umat pada
dasarnya sudah terjadi. Menurut suatu riwavat. Nabi Muhammad
saw pernah menyembuhkan penyakit dengan rugyah melalui Surah
al-Fatihah atau menolak sihir dengan bacaan Surah al-Mu ‘awwi-
Zatain. Pada zaman ini. Al-Qur'an (baca al-Fatihah dan Surah al-
Mu ‘awwizatain) diperlakukan sebagai pemangku fungsi di luar
kapasitasnya sebagai teks.' Apa yang dilakukan oleh Nabi

* Muhammad Mansur, “Living Qur'an dalam Lintasan Sejarah Studi Al-
Qur'an™ Makalah disampaikan pada Seminar Living Qur'an dan Hadis,



28 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Muhammad saw tersebut bergulir sampai generasi-generasi beri-
kutnya bahkan sampai sekarang.

Dalam pengamatan penulis ada sejumlah buku, yang sedikit
banyak menyinggung persoalan ini dan cukup mampu merangsang
penelitian-penelitian tentang living Qur'an lebih jauh lagi. Buku-
buku tersebut adalah:

1. “Kitab Suci” dalam [Indonesia Bagian dari Desa Saya
karya Emha Ainun Nadjib." Di dalam buku ini Emha berkisah:

«__.kalau Al-Qur’an sava terjatuh karena kurang berhati-hati waktu berlari-
lari dari rumah menuju Masjid di magrib hari, dengan wajah sedih Ibu saya
menyuruh saya mencium dan nyunggi (Jw: membawa) Kitab Suci itu di
kepala saya sambil membaca istigfar, minta maaf, sorry pada Tuhan.,..”

Dalam kisah tersebut, Ibu Emha menyakini (mood of thought)
bahwa Al-Qur'an adalah sesuatu atau entitas yang sacred, dan
bernilai tinggi, sehingga ia harus diperlakukan secara baik (mood of
conduct). Apabila tidak diperlakukan dengan baik, maka berdosa
dan harus minta maaf.

“...ketika saya mencuri krai (semacam mentimun) di sawah sehabis pulang
sekolah. .. perbuatan jahat saya itu diketahui Ibu, dan beliau naik pitam.
Saya dan adik saya digiring ke rumah Mak Tun, pemiliki krai itu dan
disuruh mohon ampun habis-habisan. “Qur’anmu jatuh dari ubun-ubunmu™,
kata Ibu, “kamu harus membayar ongkosnya dengan nderes [membaca])
Qur’an tujuh kali khatam.”

Kutipan di atas menyiratkan bahwa Al-Qur’an adalah kendali
otak manusia. Apabila manusia melakukan kesalahan maka kendali
tersebut jatuh dari otaknya. Dan kendali itupun harus dikembalikan
dengan cara membaca Al-Qur'an. Al-Qur'an digunakan sebagai
‘semacam alat penebus dosa’ atau alat menumbuh kebaikan untuk
memupus dosa.

“...ternyata hal cium-mencium Kitab Suci ini memang soal serius....
Memang mencium fisik Qur'an makin lama makin terasa bau keringat,
apak, karena sering dipakai... Tapi mencium ruhnya, sekarang atau nanti,

diselenggarakan oleh Jurusan Tafsir Hadis UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
tanggal 8-9 Agustus 2005.

> Emha Ainun Nadjib, /ndonesia Bagian dari Desa Saya (Yogyakarta:
SIPRESS, 1992), him. 108-114.



Mencium dan Nyunggi Al-Qur'an — Hamam Faizin 29

esok atau lusa, minggu depan dan bulan berikut. makin semerbak kembang.
Qur'an selalu memberi pengalaman baru. Memberi rasa baru, rasa baru yang
riil, memberi kehidupan baru. Terus-menerus.”

Nalar yang dibangun orang awam ketika mencium Al-Qur’an
bukanlah mencium fisiknya, tetapi ruhnya. Ruh itu mewujud dalam
rasa yang baru dalam kehidupan yang terkadang susah digambar-
kan, sebagaimana kutipan berikut ini:

“... dalam proses pergaulannya dengan si ruh, Kitab Suci merupakan gerak
ke cakrawala tanpa pernah henti. Nanti sampai di rumah, sesekali kita baca
fisik Al-Qur'an itu dengan tartil dan tiba-tiba lahirlah sesuatu vang baru.
Jiwa kita menjadi baru. Ruh itu menumbuhkan kekayaan yang baru...”

Kemudian:

“....Nilai-nilai dasar yang dikandung Kitab Suci itu sudah tertera dalam
naluri jiwa manusia secara fitrah. Jadi, asal setia penuh pada hati nurani,
insyaallah sesuai dengan Kitab Suci. Ada lagi orang yang sekadar bisa baca
Qur'an saja: punya tradisi nderes Quran berjam-jam.../li. bercinta begitu
khusyuk dan romantik dengan Tuhannya. Memang ia tidak bisa
mengartikan Bahasa Arab, tetapi percintaan itu sudah berlangsung dengan
sistem komunikasi tersendiri.”

Kutipan di atas menyatakan bahwa Al-Qur'an itu sudah ada di
dalam nurani manusia, sehingga apabila manusia melakukan sesu-
atu yang bertentangan dengan nurani kebanyakan manusia, maka
perbuatan itu bertentangan dengan Al-Qur'an. Kutipan di atas juga
menyatakan bahwa Al-Qur'an diyakini sebagai alat komunikasi
percintaan antara manusia dengan Tuhannya yang sangat rahasia.
Komunikasi yang dibangun melalui Al-Qur'an ini bisa mengasah
instink keilahian manusia, sebagaimana kutipan berikut ini:

“....Kitab suci itu semacam ungkal.” Kita pakai untuk mengasah clurit batin
kita. Mengasah kesetiaan, Iman taqwa. Rasa cinta. Komitmen. Kelembutan
intuisi dan ketajaman instink keilahian kita.”

2. The Qur'an: A Short Introduction, Karya Farid Esack. Secara
umum, buku ini adalah buku Ulumul Qur'an, namun Farid Esack
memasukkan pembahasan “The Qur'an in the Lives of Muslims".

® Alat pengasah atau penajam.
” Baca him. 13-29.



30 Suhuf, Vol.4,No. 1,2011

Pada Bab | buku ini, Farid Esack banyak berkisah tentang bagai-
mana muslim Afrika mengenal Al-Qur'an, mempelajari, menghafal,
dan memperlakukan Al-Qur'an. Anak-anak di Afrika belajar mem-
baca Al-Qur'an seusai pulang sekolah selama dua jam. Bahkan
Farid Esack juga bercerita ketika di Inggris dia bertemu dengan
orang Mesir Koptik yang hafal separuh Al-Qur’an. Proses meng-
hafal tersebut dilakukannya ketika masih di desa dan orang tuanya
merasa menghafal Al-Qur'an adalah hal yang lebih penting
ketimbang lainnya.

Farid Esack juga mengisahkan ibunya yang menjadi ibu rumah
tangga. Tatkala memasak makanan, ibunya sering bergumam mem-
bacakan salah satu ayat Al-Qur'an dengan tujuan agar makanannya
menjadi lezat. Sebagian besar rumah di Afrika dipajangi beberapa
tulisan Al-Qur'an dengan tujuan agar selamat dari ancaman bahaya.
Anak-anak kecil bila ingin terhindar dari gonggongan atau gigitan
anjing membaca ayat-ayat tertentu dari Al-Qur'an. Fenomena-
fenomena tersebut mengantarkan Farid Esack pada kesimpulan
bahwa bagi muslim Al-Qur'an itu hidup (alive) dan memiliki quasi-
human personality.

Dalam bab ini, Farid Esack juga mengutip sebuah kisah dari
Abdullah Qasem Ahmad yang mengisahkan Hujjatul [slam al-
Gazali. Kisah ini diriwayatkan dari Imam Al-Gazali dari Ahmad
Ibn Hanbal. Ahmad Ibn Hanbal pernah bermimpi bertemu Tuhan.
Ahmad Ibn Hanbal bertanya tentang orang-orang yang begitu dekat
dengan Tuhan dan bagaimana mereka bisa meraih kedekatan
tersebut. Tuhan menjawab. “Dengan firmanku, wahai Ahmad.”
Ahmad Ibn Hanbal mengejar lagi dengan mengajukan pertanyaan
selanjutnya, “Dengan memahami makna firman-Mu atau tanpa
memahaminya?” Terhadap pertanyaan ini. Tuhan menjawab. “Baik
dengan memahaminya maupun tidak.”

Fenomena-fenomena interaksi manusia sehari-hari dengan Al-
Qur'an yang dilukiskan oleh Farid Esack sebetulnya sangat
menarik untuk diteliti lebih jauh.

3. The Qur'an: God and Man Communication Kkarya
Almarhum Nasr Hamid Abu Zayd.* Dalam tulisan panjang tersebut

¥ Tulisan ini merupakan makalah pidato ilmiah. Bisa diakses di http:// www.
stichtingsocrates.nl/teksten/The_Qu'ran_God_and_man_in_communication_-
_Oratie_Rijksuniversiteit_Leiden.pdf



Mencium dan Nyunggi Al-Qur'an — Hamam Faizin 3|

ia ingin membuktikan bahwa Al-Qur'an merupakan channel komu-
nikasi manusia dengan Tuhan.

Pada awalnya, Nasr Hamid memaparkan asal mula proses
pewahyuan, bahwa lima ayat pertama Al-Qur’an menentukan ben-
tuk atau model komunikasi manusia dan Tuhan. Jibril meme-
rintahkan Nabi Muhammad untuk membaca (igra’, yang kemudian
menjadi gira'ah dan qur'an). Kehadiran Jibril adalah sebagai
pembicara atau pemberi wahyu. dan Nabi Muhammad sebagai yang
dituju.

Dari sini Nasr Hamid menganggap penting bahwa wahyu dan
bacaan (gira'ah) itu dua hal yang tidak bisa dipisahkan, karena
keduanya merupakan ruang tengah eksistensi di mana Tuhan dan
manusia bertemu. Ada dimensi lain, selain wahyu dan qiraah. yakni
dimensi oral dan aural yang hadir dalam pertemuan Nabi Muham-
mad dan Malaikat Jibril. Sebelum membaca, Nabi Muhammad
mendengarkan. Dalam pewahyuan berikutnya, Nabi dinasehati
untuk tidak membaca secara tergesa-gesa apa yang telah diwah-
yukan kepadanya (Q.S. al-Qiyamah/75: 18). yang berarti bahwa
Nabi Muhammad seharusnya mendengarkan terlebih dahulu secara
penuh perhatian kepada Malaikat dan kemudian membacakannya.
Mendengarkan secara penuh perhatian terhadap pembacaan Al-
Qur'an, menurut Al-Qur'an, merupakan sebuah kesempatan bagi
seorang yang beriman untuk mendapat rahmat Tuhan (Q.S. al-
A‘raf/7: 204). Mendengarkan bukan sekadar sebuah aksi pasif.
namun lebih pada aksi internal, intim dan aksi perasaan hati.

Dalam sebuah hadis, pembaca Al-Qur'an dianjurkan membaca
Al-Qur'an seolah-olah Kitab Suci ini diwahyukan ke dalam hatinya.
Konsekuensinya, pendengar harus sadar kenyataan bahwa dia (laki-
laki maupun perempuan) sedang mendengarkan wahyu Tuhan. Di
dalam salat, orang yang beriman menjadi pembaca dan pendengar
sekaligus, yang kemudian beraksi sebagai pembicara dan penerima
wahyu dalam waktu yang sama.

Oleh sebab itu, segala kegiatan yang melibatkan Al-Qur'an
(wahyu Tuhan yang dibaca) pada dasarnya sedang terjadi komuni-
kasi antara manusia dengan Tuhan. Di dalam salat, misalnya,
terjadi komunikasi langsung antara Allah dan Muhammad melalui
sebuah perjalanan yang disebut dengan mi 'raj yang disinggung di
dalam Surah an-Najm.



32 Suhuf, Vol.4,No. 1,2011

Di dalam ayat-ayat pertama dari Surah an-Najm kita bisa
memahami sebuah pertemuan kosmis yang di dalamnya Muham-
mad, Jibril, dan Tuhan hadir. Ayat-ayat tersebut secara nyata
menunjuk orang-orang Mekah; baik Muhammad maupun Jibril
dirujuk dengan kata sifat. Muhammad sebagai sahibikum, saudara-
mu (Q.S. an-Najm/53: 2). dan Jibril sebagai ‘Kekuatan yang besar,
dan memberkahi dengan kearifan (Q.S. an-Najm/53: 5-6). Sumpah
‘demi jatuhnya bintang” di dalam ayat pertama merefleksikan
sebuah pergerakan ke bawah, berlawanan dengan gerak ke atas
Muhammad menuju, a/-ufug al-'ala. di mana Muhammad akan
menerima wahyu secara langsung. Jibril digambarkan sudah berada
di al-ufuq al-‘ala. Kata ganti-kata ganti yang merujuk kepada
Muhammad, Jibril dan Tuhan secara puitis ambigu di dalam ayat 8
dan 13. Perjalanan kosmis menyeluruh ini disimpulkan oleh
indikasi bahwa Muhammad benar-benar melihat beberapa tanda
kebesaran Tuhannya, sebuah rujukan yang jelas pada perjalanan
malam, al-isra' (Q.S. al-Isra'/17: 1-2).

Selama perjalanan kosmis ini, mi ‘raj, dan melalui wahy secara
langsung salat diperkenalkan sebagai sebuah ritual wajib yang
harus dilaksanakan lima kali sehari. sehingga sumber-sumber Islam
menginformasikan kepada kita. Peristiwa ini menjadikan salat
sebuah status yang sangat unik bila dibandingkan dengan ritual-
ritual lainnya. Menurut hadis Nabi. salat menjadi pilar agama
(‘imad ad-din). Pentingnya salat lebih jauh ditekankan oleh sebuah
hadis Nabi yang di dalamnya Nabi pernah berkata, “Tuhan hadir di
dalam kiblatnya orang yang salat™ (4llah fi giblat al-musalli,) yang
menunjukkan secara jelas fungsi komunikatif salat. Diriwayatkan
Jjuga di dalam hadis Nabi—ketika beliau membedakan antara iman
dan ihsan—yang mengatakan, “al-ihsan huwa an ta‘buda Allaha
ka’annaka tarahu, fa’in lam takun tarahi fa-innahu yarak, " (ihsan
adalah kamu menyembah Allah seolah-olah kamu melihat-Nya:
Jika kamu tidak melihatnya, [dan sesungguhnya kamu benar-benar
tidak melihat-Nya], maka Dia melihatmu.” Signifikansi partikel
kesamaan, ka'anna adalah kiasan untuk keadaan ‘imajinasi’ yang
dengannya ini memungkinkan untuk merasakan sebuah image
Tuhan yang memudahkan proses komunikasi. Maknanya adalah
untuk mengajak orang beriman sepenuhnya dan mengakui bahwa
dia secara langsung menyapa Allah dan menerima tanggapan dari
Tuhan.



Mencium dan Nyunggi A1-Qur'an — Hamam Faizin 33

Jadi, salat yang di dalamnya ada banyak sekali bacaan Al-
Qur'an, memberikan sebuah channel komunikasi yang sederajat
atau sama lain dengan pola komunikatif yang khas, yang melalui-
nya Al-Qur'an diwahyukan. Taslim, as-salamu ‘alaikum wa-rahma-
tullahi wa-barakatuh, merupakan rukun untuk mengakhiri komuni-
kasi, sebagaimana takbir, rukun untuk memasuki salat (memasuki
komunikasi). Dimensi aural dan oral yang ditemukan di dalam
struktur wahyu pada dasarnya dapat juga ditemukan di dalam salat
dan di dalam berbagai kegiatan yang melibatkan pembacaan Al-
Qur'an.

Kegiatan-kegiatan lain yang disorot oleh Nasr Hamid adalah
haji dan penyebutan istilah-istilah Qur'ani dalam kehidupan sehari-
hari, misalnnya penggunaan kata A/luh. Nama Tuhan, Allah. hadir
hampir dalam setiap aksi bicara. Dalam bahasa Arab, khususnya
dalam dialek Mesir, seringnya mengutip nama Allah dalam pembi-
caraan setiap hari berkali-kali adalah hal lumrah. Kata tersebut
mengekspresikan apresiasi yang dalam atau kekaguman, jika kata
tersebut diucapkan dengan huruf vokal yang panjang dengan
akhiran penutup yang pendek. Namun kata tersebut bisa mengeks-
presikan kemarahan atau ketidakpuasan jika diucapkan dengan
tekanan nada yang keras atau tinggi dengan menekan pada rasdid
lam-nya yang diakhiri dengan intonasi gaya bicara bertanya. Dalam
konteks semacam itu, kata 'Allah’ berperan sebagai "pembuat"
keadaan tertentu dari pikiran dan tidak ada hubungannya dengan
ungkapan keagamaannya. Kata tersebut tidak memiliki signifikansi
keagamaan dan bahkan dapat digunakan dalam situasi-situasi vang
tidak diperbolehkan oleh agama. Seorang penjudi. misalnya, bisa
saja menggunakan kata ini untuk mengekspresikan kekecewaannya
atas perilaku pesaing judinya. Kata tersebut bisa jadi mengandung
arti cemoohan atau hinaan jika diulang berkali-kali.

Beberapa kata atau istilah lain pun dielaborasi, seperti syaha-
dat, takbir, isti‘azah, istigfar, basmalah, salam. haugalah, al-Fati-
hah, hamdalah serta doa. Semuanva itu adalah bentuk kecil
komunikasi manusia dan Tuhan. yang pada dasarnya merupakan
Al-Qur'an yang hidup (alive) dalam kehidupan sehari-hari. Nasr
Hamid juga mengeksplorasi budaya pembacaan Al-Qur'an sebelum
acara-acara resmi, pembacaan Surah al-Fatihah sebelum kegiatan-
kegiatan tertentu dimulai.



34 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

4. Discovering The Qur'an: A Contemporary Approach 1o A
Vailed Text, karya Neal Robinson.” Buku yang ditulis oleh Neal
Robinson pada dasarnya adalah tulisan yang mengungkapkan kein-
dahan atau keajaiban (i jaz) teks-teks Al-Qur'an dengan pendekatan
yang kontemporer, misalnya dengan melihat ritme surah-surah
tertentu yang simetris dan balance, sehingga ia menyimpulkan
bahwa Al-Qur'an adalah wahyu Tuhan yang memiliki kualitas
musikal yang tinggi (the innate musical qualities of revelation)."
Ada satu bab, The Qur'an as Experienced by Muslims, adalah bab
khusus yang menggambarkan bagaimana Al-Qur’an diperlakukan
di dalam kehidupan masyarakat. Neal Robinson menceritakan
keajaiban seorang Taha Husain ketika menghafalkan Al-Qur'an.
Juga mengungkapkan sejarah pertama kali Al-Qur'an diperdengar-
kan melalui radio, yakni pada tahun 1934, hingga AIl-Qur'an
menjadi sangat familiar di setiap mulut umat Islam. Banyak sekali
istilah-istilah atau kata-kata Al-Qur'an yang digunakan manusia
dalam kehidupan sehari-hari, seperti basmalah dan al-Fatihah. Dia
juga menjelaskan perkembangan kemasan Al-Qur’an dengan ada-
nya iluminasi (hiasan pinggir berupa ukir-ukiran) dan kaligrafi.

5. The Qur’an: A Biography. karya Bruce Lawrence.'' Dalam
buku ini Bruce Lawrence menuliskan pengalaman beberapa tokoh
dalam mendekati atau memahami Al-Qur'an. Tokoh-tokoh tersebut
adalah Nabi Muhammad saw, Ja’far Sadiq, Ibnu Jarir at-Tabarf,
Robert of Ketton (penerjemah Al-Qur'an paling awal), Muhyiddin
Ibn ‘Arabi, Jalaluddin Rumi, Ahmad Khan, Muhammad Iqgbal,
W.D. Muhammad, Usamah bin Laden dan Muhammad Zubhri.
Bagian yang menarik dan relevan dengan kajian living Qur'an
berada pada pembahasan tokoh Muhammad Zuhri.”” Muhammad
Zuhri adalah tokoh sufi revolusioner yang menggunakan ayat-ayat
Al-Qur'an, seperti Surah al-Fatihah untuk menyembuhkan penyakit
HIV/AIDS. Dalam buku ini, Bruce mengisahkan:

“Nuerology can also play a crucial role in the ta’widz or prescription for
mercy that deviners/saint make to dispel the evil one. Every letter in Arabic

% Neal Robinson, Discovering The Qur'an: A Contemporary Approach to A
Vailed Text,(London: SCM Press, 2003), Cet. 2.

'° Ibid., him. 14

'"" Bruce Lawrence, The Qur'an: A Biography, (London: Atlantik Book,
2006). Buku ini sudah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia

"2 Biografi, tulisan-tulisannya dapat dilihat di www.pakmuh.com



Mencium dan Nyunggi Al-Qur'an — Hamam Faizin 35

alphabet carries a value. Those numbers when added up can give vou a
total that simbolically represents the holy phrase. No phrase is deemed to
be more than the Opening Chapter. ‘Those seven verses, ' declared a Sufi
pravtitioner, ‘provide the key to acquiring riches, success and strenght.
They act as a medicine and a cure, dispelling sadness. depression, anguish,
and fear' "

Numerologi juga memainkan peran penting dalam resep rah-
mat yang digunakan tabib/sufi untuk mengusir setan. Setiap huruf
alfabet Arab memiliki nilai. Bilangan-bilangan itu ketika ditambah-
kan dapat menghasilkan jumlah total secara simbolis yang meng-
gambarkan ayat suci. Tidak ada ayat-ayat yang dinilai lebih penting
selain al-Fatihah. Tujuh ayat dalam surah ini, kata seorang praktisi
sufi, “bisa menjadi kunci untuk mendapatkan kekayaan, kesuksesan
dan kekuatan. Ayat-ayat ini berfungsi sebagai obat dan penyembuh,
mengusir kesedihan, depresi. kemarahan dan ketakutan.”

Ayat-ayat Al-Qur'an dengan berbagai formulasinya yang diha-
silkan para sufi untuk mengobati (sufi healing) menjadi menarik.
Dalam buku ini Bruce Lawrence bertanya. “Apakah ini sihir atau
agama, bid’ah atau ortodoksi?” Banyak orang berdebat soal per-
tanyaan ini. Namun bagi orang yang sakit ini adalah masalah agama
praksis: apa saja yang bisa menyembuhkan akan digunakan dan
keberhasilan penyembuhan bergantung pada kenyakinan—bukan
hanya pada wali/sufi/tabib, tetapi juga pada perantara Al-Qur'an—
karena apalah arti sebuah Kitab Suci bagi orang yang beriman jika
ia juga bukan sebuah kitab rahasia-rahasia, kata-katanya adalah
portal yang menguak kebenaran yang lebih dalam. lebih besar dan
tak terlihat?

6. Al-Qur'an, Surat Cinta Sang Kekasih karya lslah
Gusmian." Dalam buku ini Islah Gusmian memetaforkan Al-Qur'an
sebagai surat cinta dari sang kekasih dengan analisis sufistik dan
psikologis. Ada banyak dimensi /iving Qur'an yang diungkap dalam
buku ini, misalnya aktivitas membaca Al-Qur'an dapat melem-
butkan dan membersihkan hati. Hal ini diperkuat dengan teori-teori
kimia. Al-Qur'an adalah kalam Allah dan Allah adalah cahaya
langit dan bumi. Cayaha itu memiliki frekuensi yang beresonansi
terhadap hati. Membaca ayat-ayat Allah berarti bergaul dengan

'* Bruce Lawrence, The Qur'an: A Biography, him. 190-191,
" Islah Gusmian, Al-Qur'an, Surat Cinta Sang Kekasih, (Yogyakarta,
Galang Press, 2005).



36 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

cahaya yang melembutkan hati dan membersihkannya. Islah
Gusmian juga menjelaskan tradisi semaan Al-Qur'an yang dirintis
Gus Mik dan GBPH Joyokusumo, yang sampai sekarang menjadi
tradisi kuat di Yogyakarta, Jawa Tengah. Jawa Timur, dan diikuti
oleh banyak sekali jamaah. Islah juga menjelaskan begitu terhor-
matnya Al-Qur'an—oleh sebagian muslim Al-Qur'an tidak hanya
dihafal, namun juga teks-teksnya dipakai sebagai medium berdoa.
Model dan cara penggunaannya pun beragam. Islah juga
menyebutkan kitab-kitab mujarrabat karya ulama Indonesia dan
Timur Tengah."

Selain enam buku di atas, mungkin masih banyak lagi buku-
buku lainnya yang membahas fenomena-fenomena sosial yang
bersinggungan dengan Al-Qur'an dalam kehidupan sehari-hari.
Atau, mungkin fenomena tersebut sudah ada tetapi tidak
mendapatkan perhatian serius, misalnya di Yogyakarta setiap kali
ada orang yang meninggal, ahli warisnya akan memutarkan kaset
tartilan Al-Qur'an mulai pagi hari hingga waktu pemakaman. Di
pesantren-pesantren yang masih salaf, sebagian besar santrinya
meletakkan Al-Qur'an di rak paling atas dibandingkan dengan
kitab-kitab lain yang berbahasa Arab. Sebagian muslim juga
memperlakukan ayat-ayat Al-Qur'an tertentu sebagai azimat (Jawa:
jimat), kekebalan tubuh, penglaris, dan sebagainya, dan masih
banyak lagi contoh cara interaksi masyarakat yang tidak mampu
memahami bahasa Al-Qur'an dalam memperlakukan Al-Qur’an. Di
sini, teks Al-Qur'an ditransformasikan hingga menjadi bernilai
dengan sendirinya.

Nah, cara berinteraksi atau memperlakukan Al-Qur'an seperti
di atas, di Indonesia khususnya, belum benar-benar mendapat
perhatian serius oleh pengkaji Al-Qur'an. Padahal, cara seperti itu
pada intinya sama dengan menafsirkan Al-Qur'an dengan melalui
teks, yakni sama-sama mencari makna Al-Qur'an sehingga Al-
Qur'an bisa bermakna dan berarti dalam kehidupan.

Living Qur'an Luput dari Perhatian

Orang-orang yang tidak mempunyai otoritas dan kemampuan
dalam memahami bahasa Al-Qur’an—di samping mengekor pada
tokoh kepercayaannya—juga mempunyai cara tersendiri dalam

'3 Islah Gusmian, A/-Qur’an Surat Cinta Sang Kekasih, him. 182-185



Mencium dan Nyunggi Al-Qur'an — Hamam Faizin 37

memperlakukan atau berinteraksi dengan Al-Qur'an. Hal ini, sekali
lagi, dilakukan hanya semata ingin menemukan signifikansi Al-
Qur'an terhadap kehidupan mereka. Cara yang tersendiri itu
memang jauh berbeda dengan mainstream yang ada.

Luputnya perhatian itu, bagi penulis, paling tidak disebabkan
oleh, pertama, anggapan bahwa cara berinteraksi terhadap Al-
Qur'an sebagaimana di atas bukanlah termasuk dalam ruang
lingkup kajian Al-Qur'an atau tafsir. Atau, kedua, anggapan bahwa
cara tersebut memang sesat, bid'ah. khurafat, atau tidak sesuai
dengan ajaran-ajaran tafsir pada umumnya. Bagaimana hal yang
seperti itu luput dari perhatian atau bahkan dicap sesat? Bukankah
cara interaksi yang seperti itu masuk dalam jenis tafsir anagogik?
Juga, bukankah cara seperti itu pantas disebut sebagai Al-Qur'an
yang hidup dalam fenomena sosial-budaya masyarakat atau /iving
Qur'an?

Yang dimaksud living Qur'an dalam konteks ini adalah kajian
atau penelitian ilmiah tentang berbagai peristiwa sosial terkait
dengan kehadiran Al-Qur'an atau keberadaan Al-Qur’an di sebuah
komunitas muslim tertentu. Penelitian ilmiah ini dikemukakan
untuk menghindari masuknya tendensi keagamaan tertentu. Dengan
tendensi ini berbagai peristiwa tersebut akan dilihat dengan
kacamata ortodoksi yang ujung-ujungnya berupa vonis hitam putih,
sunnah-bidah, syar ivvah-ghairu syar'iyyvah atau meminjam istilah
yang agak berimbang dengan istilah /iving Qur'an maka peristiwa
tersebut sebetulnya lebih tepat disebut the dead Qur'an. Artinya,
jika dilihat dengan kacamata keislaman (sebagai agama) tentu
peristiwa sosial dimaksud berarti telah membuat teks-teks Al-
Qur'an tidak berfungsi. Karena hidayah Al-Qur’an terkandung di
dalam tekstualitasnya dan hanya dapat diaktualisasikan secara
benar apabila bertolak dari pemahaman teks dan kandungannya.
Sementara banyak dari praktik perlakuan atas Al-Qur'an dalam
kehidupan kaum muslim sehari-hari yang tidak bertolak dari
pemahaman atau kandungan yang benar (secara agama) dari teks
Al-Qur’an.'

Misalnya, Al-Qur'an memang mengklaim dirinya sebagai syifa’
yang dalam bahasa Indonesia diterjemahkan sebagai obat. Tetapi

'® Muhammad Mansur, “Living Qur'an dalam Lintasan Sejarah Studi Al-
Qur’an”, him. 6



38 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

ketika unit-unit tertentu darinya dibacakan untuk mengusir jin atau
setan yang konon merasuk ke dalam tubuh manusia, maka bukan
berarti praktik ini tidak berdasarkan pemahaman atas kandungan
teks Al-Qur'an. Dari sudut pandang Islam, tentu praktik ini berarti
menunjukkan the dead Qur an, tetapi sebagai fakta sosial, praktik
semacam ini tetap terkait dengan Al-Qur'an dan betul-betul terjadi
di tengah komunitas muslim tertentu. Itulah yang kemudian perlu
dijadikan objek studi baru bagi para pemerhati dan sarjana Al-
Qur'an.

Kesimpulan

Orientasi studi Al-Qur'an selama ini lebih banyak didominasi
pada ranah kajian isi teks. Wajar jika Nasr Hamid Abu Zayd
mengistilahkan peradaban Islam sebagai hadarah an-nass (pera-
daban teks). Oleh sebab itu, penelitian Al-Qur'an yang berorientasi
resepsi hermeneutik belaka lebih banyak daripada studi yang
berkaitan dengan aspek resepsi kultural dan estetik. Jika selama ini
ada kesan tafsir dipahami harus berupa teks verbal, maka sebenar-
nya tafsir tersebut bisa diperluas untuk dapat mengimbanginya
dengan semua aspek non-verbal dari teks tersebut. Seperti respon
atau praktik suatu mayarakat yang diinspirasi oleh kehadiran Al-
Qur'an. Hal ini dalam bahasa Al-Qur'an disebut dengan istilah
tilawah (pembacaan yang berorientasi pada pengamalan) yang
berbeda dengan gira'ah (pembacaan yang berorientasi pada
pemahaman). Maka, melalui kajian living Qur'an, diharapkan dapat
memberikan kontribusi yang signifikan bagi pengembangan studi
Al-Qur'an lebih lanjut. Kajian tafsir akan lebih banyak meng-
apresiasi respon dan perilaku masyarakat terhadap kehadiran Al-
Qur'an, tafsir tidak lagi hanya bersifat elitis, melainkan eman-
sipatoris yang mengajak partisipasi masyarakat. Pendekatan feno-
menologis, sosiologis, antropologis dan analisis ilmu-ilmu sosial-
humaniora serta beberapa disiplin ilmu lainnya, tentu menjadi
faktor yang sangat menunjang dalam kajian ini.

Labih lanjut, living Qur'an dapat juga dimanfaatkan untuk
kepentingan dakwah dan pemberdayaan masyarakat, sehingga
mereka lebih maksimal dalam mengapresiasikan Al-Qur'an. Seperti
fenomena menjadikan Al-Quran sebagai jimat, mantera dan
berbagai fenomena lain sebagaimana diungkap di atas. Dari kajian
ini pula nantinya dapat diketahui lebih komprehensif latar belakang



Mencium dan Nyunggi Al-Qur'an — Hamam Faizin 39

serta aspek-apek yang mempengaruhi perilaku “menyimpang”
masyarakat tersebut. Hingga kemudian, cara pikir klenik secara
bertahap dapat ditarik kepada cara pikir akademik. Karena
menjadikan Al-Qur'an hanya sebagai tamimah dapat dipandang
merendahkan fungsi Al-Qur'an, meski sebagian ulama ada yang
membolehkannya.

Metode living Qur'an tidaklah dimaksudkan untuk mencari
kebenaran positivistik yang selalu melihat konteks, tetapi semata-
mata melakukan “pembacaan™ objektif terhadap fenomena keaga-
maan yang terkait langsung dengan Al-Qur'an. Sebagai upaya
pembacaan teks Al-Qur'an yang lebih komprehensif dari berbagai
dimensinya, maka wilayah studi teks Al-Qur'an tidak lagi meru-
pakan hal yang bersifat elitis, tetapi bersifat emansipatoris yang
akan mengajak dan melibatkan banyak orang dengan berbagai
disiplin ilmu terkait.

Sebagai metode yang relatif sangat baru dalam ranah studi Al-
Qur'an, secara teoretik metode ini tidak menjadi persoalan, namun
secara metodik-konseptual metode ini boleh dibilang masih
mencari bentuk acuannya. Sebagai kajian yang berangkat dari
fenomena sosial, tentu bentuk penelitian fenomenologis adalah
bentuk penelitian yang dapat ditawarkan dalam metode /living
Qur’an ini. Walhasil, meskipun demikian, tidaklah berarti semata-
mata pendekatan kualitatif-fenomenologis menjadi satu-satunya
metode penelitian ini. Karena itu pula berbagai pendekatan dan
metode penelitian dapat dipakai, dengan mempertimbangkan aspek
fokus dan analisis penelitian.[]

Daftar Pustaka

Esack, Farid, The Qur’an: A Short Introduction, England: Oneworld Publication,
2002.

Fazlur Rahman, “Some Recent Books on the Qur’an by Western Authors,” dalam
The Journal of Religion, Vol. 16 No. |, Januari 1984,

Gusmian, Islah, A/-Qur'an Surat Cinta Sang Kekasih, Yogyakarta, Galang Press,
2005.

Lawrence, Bruce, The Qur’an: A Biography, London: Atlantik Book, 2006.



40 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Mansur, Muhammad, “Living Qur'an dalam Lintasan Sejarah Studi Al-Qur’an™.
Makalah disampaikan pada Seminar Living Qur'an dan Hadis,
diselenggarakan oleh Jurusan Tafsir Hadis UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
tanggal 8-9 Agustus 2005.

Nadjib, Emha Ainun, /Indonesia Bagian dari Desa Saya, Yogyakarta: SIPRESS,
1992,

Neal, Neal, Discovering The Qur'an: A Contemporary Approach to A Vailed
Text,(London: SCM Press, 2003), cet. 2.

www.pakmuh.com

http:// www. stichtingsocrates.nl /teksten/The Qu'ran. God and man in
communication/Oratie Rijks universiteit Leiden.pdf



Pesan Moral Perbudakan dalam Al-Qur'an — Agus Muhammad 4]

Pesan Moral Perbudakan
dalam Al-Qur'an

Pesan Kemanusiaan yang Terlupakan

Agns Mubammad
Moderate Muslim Soceity, Jakarta.

Secara umum, penahapan pembebasan budak dalam Al-Qur’an dilakukan melalui
tiga tahapan. Pertama, tahap pencanangan pembebasan budak dan anjuran untuk
memperlakukan budak dengan baik dianggap sebagai kebajikan yang nantinya
akan mendapat imbalan pahala di akhirat. Kedwag, tahap implementasi, yaitu
ketika pembebasan budak dijadikan sanksi hukum. Ketiga, menutup sumber
perbudakan. Pada waktu Islam datang. salah satu sumber perbudakan adalah
perang. Pesan moral pembebasan budak dalam Islam adalah komitmen untuk
menghargai manusia sebagai makhluk Tuhan yang bermartabat.
Kata kunci: budak, perbudakan, Al-Qur’an.

Generally, the steps for liberating slaves in the Qur'an are conducted in three
gradual phases. The first step is the announcement of the liberation of the slaves,
where the liberation of the slaves is recommended and declared to be a virtue
that has its reward in the hereafter. The second step is the implementation phase,
where the liberation of the slaves becomes sanctioned by law. The third step is
shutting off the roots of the slavery. At the time of the arrival of Islam, one of the
sources of slavery was warfare. The moral message in the liberation of the slaves
is Islam’'s commitment to value the dignitv of human beings as creatures of God.
Keywords: slave, slavery, the Qur an.

Pendahuluan

Perbudakan merupakan bagian integral sejarah peradaban umat
manusia. Perbudakan manusia oleh manusia dalam pengertian
seperti yang terjadi pada zaman "jahiliah” memang sudah tidak ada
lagi, namun jejak-jejaknya masih dapat kita lihat hingga peradaban
modern ini, meski dalam bentuk yang lebih lunak. Kisah tragis
beberapa tenaga kerja wanita (TKW) di Arab Saudi, Malaysia, dan
Singapura, yang sering diperlakukan tidak manusiawi oleh para
majikannya adalah contoh telanjang mengenai perbudakan dalam
bentuk lain. Kisah-kisah senada bahkan juga dapat kita jumpai di



42 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Tanah Air, tidak hanya di dunia pembantu rumah tangga, tetapi
hampir semua dimensi kehidupan yang masih memandang manusia
hanya sebagai alat bagi kepentingan kelompok kuat.

Karena itu, sungguh menarik untuk melihat kembali wacana
yang selama ini hampir-hampir terlupakan. Sebab, isu hak asasi
manusia (HAM) yang semakin kuat sejak dekade 90-an ternyata
juga tidak banyak menyinggung diskursus perbudakan. Padahal
perbudakan inilah yang menjadi “akar’ dari berbagai bentuk pelang-
garan HAM.

Wacana ini menjadi kian menarik jika dihubungkan dengan
diskursus perbudakan dalam Al-Qur’an. Sebab, bukan saja tema
perbudakan merupakan salah satu topik yang sering disalahpahami
oleh kaum orientalis; tetapi juga kalangan pemikir Islam sendiri tak
jarang hanya melakukan ‘apologi’ ketika menghadapi tuduhan
Barat bahwa Islam turut mengakui dan ‘melanggengkan’ perbu-
dakan. Sejauh ini belum ada kajian intelektual yang secara serius
mengupas masalah perbudakan secara komprehensif yang langsung
merujuk pada Al-Qur’an sebagai salah satu sumber utama hukum
Islam. Kajian yang selama ini ada seolah-olah terlalu sibuk *me-
nangkis’ serangan orientalis yang menuduh Islam mengakui perbu-
dakan. Tapi bagaimana diskursus Al-Qur’an sebagai rujukan utama
dalam masalah perbudakan, jarang mendapat perhatian yang semes-
tinya.

“Cacat Bawaan”

Sebagai anak kandung sejarah, perbudakan sebetulnya meru-
pakan salah satu “cacat bawaan” sejarah peradaban umat manusia.
Tidak ada satu bangsa pun yang tidak mengenal institusi perbu-
dakan, mulai dari tingkat yang paling kasar hingga yang paling
halus. Menurut catatan sejarah, bekas-bekasnya tampak dalam tiap
zaman dan bangsa. Bahkan orang-orang Yahudi, Yunani, Romawi,
dan Jerman kuno — bangsa-bangsa yang lembaga-lembaga hukum
dan sosialnya paling banyak mempengaruhi peradaban modern —
mengenal dan menjalankan perbudakan.'

Konvensi PBB tentang Penghapusan Perbudakan baru diadopsi
tanggal 7 September 1956 dan mulai diterapkan tanggal 30 April
1957. Sebelum betul-betul dihapuskan secara resmi, budak tak

' Syed Amir Ali, Api Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978, him. 442.



Pesan Moral Perbudakan dalam Al-Qur'an — Agus Muhammad 43

lebih dari hak milik seperti benda-benda kekayaan lainnya. Bukan
saja hak-hak dasar kemanusiaannya dirampas sama sekali, keja-
hatan-kejahatan yang mengerikan juga ditimpakan pada mereka. Di
samping tenaganya diperas habis-habisan, menurut Muhammad
Qutb’, mereka juga tidak diberi makan yang layak kecuali sekadar
cukup untuk tidak mati dan mampu melanjutkan pekerjaan. Selama
bekerja, dera cambuk bertubi-tubi hanya sekadar untuk memenuhi
kepuasan nafsu tuan-tuannya.

Dalam sejarah peradaban Romawi, wajah paling buruk dari
potret itu terlihat dari kesenangan para pembesar yang sengaja
mengadu sesama budak di "panggung pembantaian”. Dengan diper-
senjatai tombak dan atau alat-alat perang lainnya, mereka digiring
ke arena untuk bertarung dengan sesama budak, bergulat sampai
salah seorang mati. Yang hidup, dengan darah dingin, mencincang
temannya sendiri dan kemudian melemparkan keluar arena. Pada
detik itulah mereka disambut sorak sorai dengan gegap gempita.’

Ketika Islam datang pada abad ke-6 M, lembaga perbudakan
tak ubahnya seperti lembaga sosial lainnya. Budak pada waktu itu
merupakan harta benda dan kekayaan manusia yang digunakan
tanpa syarat untuk kepentingan pribadi.' Berbeda dengan minuman
keras yang di zaman Jahiliah sudah ada orang yang berpantang
meminumnya, orang sama sekali tidak terpikir untuk memerde-
kakan budak, karena perbudakan pada waktu itu merupakan
fenomena yang sudah berurat-berakar dalam budaya masyarakat.
Begitu kuatnya akar perbudakan itu sehingga sangat sulit untuk
menemukan orang yang menentangnya, atau orang yang merasakan
perlunya diadakan perombakan terhadap hal ini.’

Namun demikian, bukan berarti Islam memperbolehkan perbu-
dakan, terutama dalam hal perlakuan keji terhadap budak. Akan
tetapi, karena sebab-sebab obyektif dan konstektual. Islam juga
tidak dapat menghapuskan perbudakan secara drastis dan radikal.
Di samping dapat menimbulkan gejolak sosial yang justru meru-
gikan, nilai-nilai sosial waktu itu juga sama sekali tidak mendukung

> Muhammad Qutb, Salah Paham ierhadap Islam, Bandung: Pustaka, 1980,
him. 59,

' Ibid, him. 60.

* Fuad Mohd. Fachruddin, /Isiam Berbicara soal perbudakan, Jakarta:
Mutiara, 1981, him. 23.

* Muhammad Qutb, Salah Paham terhadap Islam, him. 74.



44 Suhuf, Vol. 4, No. |, 2011

untuk tujuan itu. Bahkan, para budak itu sendiri sangat boleh jadi
belum tentu siap untuk menjadi manusia merdeka, karena karakter
dasar mereka terlalu sulit untuk diubah dari sikap mental budak
yang sudah terlanjur mendarah daging menjadi manusia merdeka
yang mandiri. Sebagai gantinya, Islam memberikan ketentuan-
ketentuan hukum untuk menghapusnya secara bertahap. Hal ini
sangat jelas ditunjukkan dalam Al-Qur’an. Sekilas, Al-Qur’an
memang potensial untuk disalahpahami sebagai sumber nilai yang
turut ‘mempertahankan’ perbudakan. Di samping tidak ada satu
ayat pun yang secara tegas melarang praktek perbudakan. ada
beberapa ayat yang terkesan memberikan interpretasi yang membo-
lehkan perbudakan. Bahkan, dalam Q.S. al-Mu’miniin/23: 6, al-
Ahzab/33: 50 dan al-Ma’arij/70: 30, disebut kebolehan menggauli
budak perempuan.

Jika ayat-ayat tersebut dipahami secara harfiah tanpa memper-
hatikan kondisi sosial waktu itu, ayat-ayat tersebut dapat menim-
bulkan penafsiran yang negatif. Dari ayat-ayat itulah lahir tuduhan
bahwa Islam turut mengakui dan membolehkan perbudakan.

Jalan Terjal

Dilihat dari jumlah ayat yang secara verbal membicarakan
masalah budak, perhatian Qur’an terhadap masalah ini sebetulnya
sangat besar, terutama karena kondisi sosial saat itu sama sekali
tidak memungkinkan bahkan sekadar untuk memberi sedikit
perhatian terhadap budak. Sebagai ‘anak buangan® zaman, mereka
bukan hanya dianggap ‘tidak berhak’ untuk mendapat perhatian,
bahkan sering menjadi sasaran kejahatan hingga yang paling keji
sekalipun. Karena itu, ketika Al-Qur’an membicarakan masalah
budak, masyarakat Quraisy pada waktu itu betul-betul menertawai
apa yang disitir Al-Qur’an.

Dengan beragam tema dan penekanan, lebih dari 20 ayat
tersebar di berbagai surah yang secara verbal membicarakan masa-
lah budak dan perbudakan. Bahkan, yang cukup menarik, ada 9
ayat yang secara spesifik mempunyai kaitan masalah pembebasan
budak; enam ayat diungkapkan secara lugas dan tersurat (Q.S. al-
Balad/90: 3, al-Baqarah/2: 177, an-Nisa'/4: 92, an-Niir/24: 33; al-
Mujadalah/58: 3, al-Ma'idah/5: 79, dan tiga ayat dinyatakan secara
tersirat, yakni Q.S. at-Taubah/9: 60, al-Anfal/8: 67, Muhammad/47:
4).



Pesan Moral Perbudakan dalam Al-Qur'an — Agus Muhammad 45

Besarnya perhatian Al-Qur’an dapat segera kita lihat pada Q.S.
al-Balad/90: 10-16: "Dan Kami telah menunjukkan kepadanya dua
jalan (jalan kebaikan dan jalan kejahatan); Maka tidakkah
sebaiknya (dengan hartanva) ia menempuh jalan yang mendaki
lagi sukar?; Tahukah kamu apa al-"aqabah itu? Yaitu memerde-
kakan budak dari perbudakan".

Ayat di atas perlu mendapat perhatian tersendiri bukan hanya
karena ayat tersebut tergolong wahyu pertama yang secara spesifik
membicarakan masalah budak, tetapi karena ayat tersebut langsung
menukik pada persoalan yang memang menjadi keprihatinan Al-
Qur’an, yakni pembebasan budak. Penekanan ini dengan sendirinya
memberikan gambaran tersendiri tentang intensitas perhatian Al-
Qur’an terhadap pembebasan budak. Namun demikian, oleh karena
kondisi sosial waktu itu sama sekali tidak memungkinkan untuk
mengubah struktur perbudakan. apalagi pranata hukum, adat istia-
dat dan pranata sosial sama sekali belum siap untuk tujuan itu,
maka boleh dikata ayat tersebut sekadar mencanangkan pembe-
basan budak sebagai salah satu misi kenabian Muhammad.

Sebagai fakta sejarah yang sudah sedemikian mengakar dalam
struktur dan sistem sosial waktu itu, perbudakan memang tidak
mudah untuk dihapuskan. ltulah sebabnya ayat tersebut menggam-
barkan upaya pembebasan budak dengan istilah al-‘agabah. Dalam
tafsirnya yang cukup terkenal. Al-Maragi menyebut ‘aqabah
sebagai ‘jalan terjal di gunung yang sulit didaki® (Al-Maragi. 1961).
Hal yang sama sulitnya dengan pembebasan budak adalah memberi
makan orang miskin pada musim kelaparan seperti yang disebutkan
dalam ayat berikutnya.

Persuasif dan Bertahap

Secara tematik. diskursus Al-Qur’an tentang pembebasan
budak bisa diklasifikasi menjadi dua. Pertama, pembebasan budak
sebagai kebajikan (Q.S. al-Balad/90: 13, al- Baqarah/2: 177 dan an-
Nar/24: 32-33);, dan kedwa, pembebasan budak sebagai sanksi
hukum (Q.S. an-Nisa'/4: 92, al-Mujadalah/58: 3, al-Ma’idah/5: 89).

Secara kronologis. tema pertama lebih awal turunnya. sedang-
kan yang kedua turun lebih kemudian. Kronologi ini sangat bisa
dipahami. Sebab, dengan melihat kondisi obyektif waktu itu,
memang tidak mungkin menjadikan pembebasan budak langsung
sebagai perangkat hukum yang sifathya mengikat. Sehingga apa



46 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

yang dilakukan pertama kali tak lebih sekadar “memperkenalkan™
pembebasan budak sebagai salah satu misi kenabian Muhammad
yang jika dilakukan maka dijanjikan pahala.

Karena itu, misi yang diistilahkan Al-Qur’an sebagai aqabah
itu tidak berbicara banyak untuk bisa melakukan perubahan secara
progresif dan radikal dan melakukan perubahan struktural dalam
masalah pembebasan budak. Ditambah dengan kenyataan bahwa
pengikut Nabi ketika di Mekah masih sangat kecil dengan tekanan
begitu hebat dari kaum Quraisy Mekah, maka realisasi dari wahyu
Allah swt ke-11 itu menjadi semakin sulit untuk bisa langsung
diimplementasikan.

Hampir bersamaan dengan ayat pertama yang berbicara masa-
lah pembebasan budak tersebut, turun pula ayat-ayat mengenai
perbudakan, yakni Q.S. al-Mu’mintn/23: 6 dan al-Ma‘arij/70: 30.
Kedua ayat ini masih menerima praktik perbudakan sebagaimana
adanya, bahkan di antaranya juga berisi kebolehan menggauli bu-
dak perempuan.

Akan tetapi, penerimaan tersebut harus dipahami dalam kon-
teks yang tepat. Sebagai fakta historis, perbudakan pada waktu itu
merupakan bagian integral dari sistem sosial yang sudah demikian
mengakar dalam struktur masyarakat. Sehingga mau tidak mau, Al-
Qur’an juga mengakui adanya lembaga tersebut. Namun dalam ayat
ini harus ditekankan bahwa penerimaan tersebut harus dikaitkan
ajaran moral yang mengharuskan pemilik budak “menjaga kema-
luannya™ yang ditegaskan dalam ayat berikutnya.

Dengan demikian, kebolehan menggauli budak perempuan
tidak dalam pengertian mubah (boleh dilakukan) seperti dalam
terminologi figh, tetapi lebih dekat ke makruh (sebaiknya
dihindari). Pesan moral yang ingin dikemukakan ayat tersebut
adalah bahwa meninggalkan praktik tersebut lebih dianjurkan
daripada mengikutinya. Pengertian ini menjadi semakin kuat dalam
turunnya beberapa ayat yang secara tegas menekankan supaya
memperlakukan budak dengan baik (Q.S. an-Nisa'/4: 36; an-
Nahl/16: 71, an-Niar/24: 32-33). Ayat-ayat ini menekankan agar
budak tidak semata-mata diperlakukan sebagai "alat" bagi majikan-
nya, tetapi juga diimbangi dengan sikap dan perlakuan yang lebih
manusiawi terhadap budak.

Senada dengan anjuran tersebut, Q.S. al-Bagarah/2: 177 mene-
kankan bahwa pembebasan budak merupakan bagian dari keiman-



Pesan Moral Perbudakan dalam Al-Qur'an — Agus Muhammad 47

an. Dalam ayat ini ditekankan bahwa yang disebut kebajikan
bukanlah menghadapkan wajahnya ke barat atau ke timur, tetapi
adalah beriman kepada Allah, hari akhir, malaikat, Nabi dan kitab-
kitab yang telah diturunkan Allah, memberikan harta kepada
kerabat, anak yatim, kaum miskin, orang yang meminta-minta, dan
memerdekakan budak.

Berbeda dengan ayat-ayat sebelumnya di mana pembebasan
budak hanya dalam konteks “kebajikan sosial™, pembebasan budak
pada ayat ini tidak lagi semata-mata masalah kemanusiaan, tetapi
juga bagian dari keimanan. Di sini pembebasan budak naik
derajatnya, dari sekadar kebajikan yang berdimensi kemanusiaan
menjadi kebajikan yang berdimensi keimanan, atau dalam istilah
yang sering dipakai akhir-akhir ini, pembebasan budak merupakan
salah satu bentuk “kesalehan sosial™.

Q.S. an-Nir/24: 33 semakin mengukuhkan pembebasan budak
sebagai misi kenabian Muhammad. Dalam ayat ini ditekankan
bahwa pemilik budak harus mengabulkan permintaan si budak yang
ingin menebus dirinya untuk menjadi manusia merdeka dengan
cara membayar sejumlah uang secara berkala. Namun demikian.
ayat ini juga diikuti dengan syarat “jika kalian memang mengetahui
adanya kebaikan pada mereka (dalam proses pembebasan terse-
but)”.

Ibnu Katsir secara tegas mengatakan bahwa jika pemilik budak
mengetahui sang budak memang memiliki cukup harta untuk
menebus kemerdekaan dirinya, maka sang pemilik wajib menerima
tebusan tersebut. Ibnu Katsir mengutip sebuah hadis yang diriwa-
yatkan oleh Imam Bukhari yang menceritakan bahwa seorang
sahabat bertanya kepada Nabi, apakah saya wajib (memerdekakan
budak) jika saya tahu bahwa sang budak tersebut memilki harta
(untuk menebus kemerdekaannya)? Nabi menjawab, “Saya tidak
berpendapat lain kecuali wajib.”

Dalam rangka mengimplementasikan ayat di atas, Nabi lang-
sung memberikan contoh melalui tindakan nyata, bukan hanya
dalam soal bagaimana seharusnya memperlakukan budak dengan

¢ Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur'an al-'Adim, Beirut: Mustafa Nur al-1imi, Juz
V, him. 96.



48 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

baik, tetapi juga dengan pembebasan budak.” Catatan sejarah yang
menegaskan bahwa pada masa Nabi tidak pernah terjadi transaksi
jual beli budak® merupakan bukti lain dari usaha Nabi untuk
mengeliminasi perbudakan secara bertahap dan berangsur-angsur.

Untuk tujuan itulah, dalam beberapa ayat yang turun bela-
kangan (Q.S. an-Nisa’/4: 92, al-Mujadalah/58: 3, dan al-Ma’idah/5:
89), Al-Qur’an mulai menjadikan pembebasan budak sebagai
perangkat hukum yang tegas dan mengikat. Dalam an-Nisa'/4: 92,
pembebasan budak dijadikan sebagai sanksi hukum atas pembu-
nuhan yang tidak disengaja. Dalam al-Mujadalah/58: 3, pembebas-
an budak dijadikan sebagai sanksi hukum bagi orang yang melaku-
kan zihar (menyamakan istri dengan mertuanya) terhadap istrinya.
Sedangkan dalam al-Ma’idah/S: 89, pembebasan budak dijadikan
sanksi hukum bagi orang yang melanggar sumpah (kaffarat).

Bagi orang yang melakukan zihar dan orang yang melanggar
sumpah, pembebasan budak memang hanya salah satu dari sanksi
hukum lainnya (puasa dan memberi makan orang miskin). Apakah
pelaku boleh memilih sanksinya? Dalam hal zihar, at-Tabari
menekankan agar lebih mengutamakan pembebasan budak. Jika
tidak mampu, baru boleh memilih sanksi hukum yang lain. At-
Tabari mengutip sebuah hadis yang menegaskan bahwa orang yang
melakukan zihar tidak boleh menggauli istrinya sampai dia
memerdekakan budak.”

Demikian juga dengan sanksi hukum bagi orang vang melang-
gar sumpah. Tidak ada ketegasan apakah pelanggar sumpah boleh
memilih secara bebas sanksi hukum apa yang akan dijalankan.
Namun Syaikh Rasyid Rida lebih menekankan pembebasan budak
berdasarkan hadis Nabi yang diriwayatkan Imam Khuzaifah bahwa
Nabi memang membolehkan memilih salah satu sanksinya. Tetapi,
pembebasan budak disebut pertama kali oleh Nabi."

7 Banyak hadis yang membicarakan masalah ini. Lihat, Fuad Mohd.
Fachruddin, Islam Berbicara Soal Perbudakan, him. 52-58; Bandingkan dengan
Mohammad Qutb, Salah Paham terhadap Islam, him. 77-79.

¥ Marcel A. Boisard, Humanisme dalam Islam, Jakarta: Bulan Bintang,
1990, him. 129.

® Al-Tabari, Jami* al-Bayan ‘an Ta'wil al-Qur an, Beirut: Mustafa al-Bab
al-Halabi, 1962, him. 9

19 Rasyid Ridla, Tafsir al-Mandar, Beirut: Mustafa al-Bab al-Halabi, 1962,
hlm. 39.



Pesan Moral Perbudakan datam Al-Qur’an — Agus Muhammad 49

Prof. Hamka memberikan penjelasan yang lebih detail. Mengu-
tip pendapat para ulama, Hamka menegaskan bahwa sanksi hukum
terhadap orang yang melanggar sumpah tergantung kepada materi
sumpahnya. Makin berat materi sumpah yang dilanggarnya, maka
makin besar pula kafarahnya, demikian juga sebaliknya."

Dengan adanya perangkat hukum ini, upaya Al-Qur’an untuk
mengeliminasi perbudakan semakin dipertegas dan bersifat mengi-
kat. Artinya, bagi orang-orang yang melakukan berbagai pelang-
garan tersebut, tidak ada alasan untuk menghindar dari kewajiban
membebaskan budak. Meskipun ada keringanan untuk mengganti
memerdekakan budak dengan sanksi hukum lain. namun ini hanya
berlaku pada orang yang benar-benar tidak mampu. Tidak diragu-
kan lagi bahwa pembebasan budak sebagai sanksi hukum merupa-
kan pranata hukum yang pertama kali dalam masyarakat Arab,
bahkan mungkin di seluruh penjuru dunia waktu itu.

Proses pentahapan hukum dalam masalah pembebasan budak,
yang awalnya dianggap sebagai kebajikan hingga ditetapkan sebagi
perangkat hukum yang sifatnya mengikat, memperlihatkan bahwa
penanganan masalah perbudakan betul-betul memperhatikan kondi-
si obyektif pada waktu itu.

Menutup Sumber Perbudakan

Upaya Al-Qur’an untuk melakukan perombakan terhadap
struktur perbudakan yang sudah mengakar kuat dalam sistem sosial
waktu itu tidak hanya dilakukan melalui sanksi hukum, tetapi juga
diimbangi dengan terobosan untuk menutup sumber perbudakan itu
sendiri. Setelah kemenangan kaum muslim dalam Perang Badar,
Al-Qur’an menetapkan suatu ketentuan radikal yang secara
diametral bertentangan dengan tradisi kepemilikan budak waktu itu.

Sebagaimana sudah menjadi tradisi dalam proses pemilikan
budak pada waktu itu, cara yang paling umum di kalangan bangsa
Arab adalah melalui peperangan dengan suku lain. Anggota suku
yang kalah perang dan tertawan, jika tidak mampu ditebus oleh
sukunya, maka mereka kemudian dijadikan budak.

Upaya Al-Qur’an untuk menutup sumber perbudakan melalui
peperangan tercermin dalam Surah al-Anfal/8: 67 yang berbunyi.

"' Prof. Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jakarta: Pustaka Panjimas, Juz VII , 1982,
him. 38.



50 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

"Tidak patut bagi seorang Nabi mempunyai seorang tawanan
sebelum ia dapat melumpuhkan musuhnva di muka bumi. Kamu
menghendaki harta benda (duniawiah) sedangkan Allah swit
menghendaki (pahala) akhirat (untukmu). Dan Allah Maha
Perkasa lagi Maha Bijaksana.” Ayat yang turun pada masa-masa
Perang Badar ini menegaskan sebaiknya tawanan perang jangan
dibiarkan jadi budak.

Dengan nada yang sama, Surah Muhammad/47: 4 justru lebih
tegas lagi. Ayat ini memberi dua pilihan bagi tawanan perang.
Pertama membebaskan mereka tanpa tebusan berupa harta atau
lainnya, atau kedua, melepaskan mereka dengan meminta tebusan
berupa harta atau tebusan lainnya. Jika kaum muslim memenang-
kan suatu peperangan dan berhasil menawan musuh, mereka boleh
membebaskannya tanpa syarat, atau meminta tebusan. Dengan
demikian, Al-Qur’an menganggap tawanan perang bersifat semen-
tara. Mereka pada dasarnya tidak boleh diperbudak sebagaimana
ketentuan peperangan yang berlaku pada saat itu."”

Terobosan yang ditawarkan Al-Qur’an tentu saja sangat berani
dan tergolong radikal. Sebab, dalam tradisi kepemilikan budak
waktu itu, para tawanan perang yang tidak mampu ditebus oleh
keluarga atau sukunya, sudah dengan sendirinya menjadi budak.
Tradisi kepemilikan seperti ini sudah mengakar kuat dalam struktur
budaya waktu itu. Tradisi yang sekaligus menjadi sumber perbu-
dakan inilah yang mencoba ditutup oleh Al-Qur’an.

Kritik Struktural

Seluruh ayat yang berbicara masalah perbudakan, dan khu-
susnya pembebasan budak, memiliki hubungan yang saling terkait.
Hubungan ini tidak hanya dalam pengertian bahwa kronologi
turunnya ayat-ayat itu memiliki intensitas yang semakin kuat, tetapi
juga dalam pengertian bahwa antara ayat yang satu dengan ayat
lainnya memiliki hubungan interpretatif.

Dalam Q.S. an-Nur/24: 33, misalnya, ungkapan ‘jika kalian
mengetahui adanya kebaikan pada mereka (dalam masalah
pembebasan budak)’ merupakan kata kunci bagi setiap ayat yang
berbicara masalah pembebasan budak. Artinya. upaya untuk

" Taufik Adnan Amal dan Syamsu Rizal Panggabean, Tafsir Kontekstual,
Bandung: Mizan, 1989, him. 32-33.



Pesan Moral Perbudakan dalam Al-Qur'an — Agus Muhammad 51

memerdekakan budak harus betul-betul dilandasi oleh substansi
ungkapan tadi. Sehingga pembebasan budak itu betul-betul
membawa kebaikan bagi budak yang bersangkutan, bukan justru
sebaliknya. Itulah sebabnya Al-Qur'an juga menyediakan sarana
bagi kemerdekaan budak serta kemandiriannya di kemudian hari.
Untuk kepentingan inilah, dalam Q.S. at-Taubah/9: 60. budak
ditetapkan sebagai salah seorang yang berhak menerima zakat.
Dengan demikian, Al-Qur'an tidak hanya menganjurkan pembe-
basan budak, tetapi sekaligus menyediakan sarana bagi kemandiri-
an si budak ketika sudah menjadi manusia merdeka dengan
menjadikan mereka sebagai salah satu dari delapan golongan
masyarakat yang berhak menerima zakat, baik zakat fitrah maupun
zakat mal.

Namun demikian, apa yang diinginkan Al-Qur’an sebetulnya
bukan sekadar membebaskan budak dalam pengertian verbal. Ada
keinginan yang lebih substansial dari sekadar mengubah status
budak menjadi manusia merdeka, yakni terciptanya sistem sosial
yang adil, egaliter dan mampu melindungi seseorang dari penin-
dasan orang lain serta berbagai bentuk kesewenang-wenangan
lainnya, sehingga harkat dan martabat manusia betul-betul dijamin
dan dilindungi oleh struktur semacam itu. Karena itu, pembebasan
budak yang ditekankan Al-Qur’an pada dasarnya merupakan kritik
struktural terhadap sistem sosial di mana seseorang tidak boleh lagi
melakukan tindakan sewenang-wenang dan berbagai perbuatan keji
terhadap orang lain.

Dalam konteks ini pula bisa dipahami mengapa tidak ada satu
ayat pun dalam Al-Qur’an yang secara tegas melarang praktik
perbudakan. Sebab, sebagai sumber hukum yang keberlakuannya
sama sekali tidak dibatasi oleh ruang dan waktu, Al-Qur'an
memiliki jangkauan jauh ke depan, bahwa meskipun pada akhirnya
perbudakan sudah secara resmi dihapuskan dari bumi, tetapi jejak-
Jejaknya masih tetap terbawa hingga dalam peradaban modern ini.
Itulah sebabnya, ayat-ayat tentang perbudakan tetap relevan hingga
saat ini.

Penutup

Kenyataan bahwa manusia senantiasa memiliki kecenderungan
berbuat baik dan buruk merupakan bibit-bibit bagi munculnya
perbudakan dalam bentuk yang tidak jauh berbeda dengan perbu-



52 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

dakan dalam pengertian yang sebenarnya. Di sinilah ayat-ayat yang
berbicara masalah perbudakan secara umum dan pembebasan
budak secara khusus, menemukan makna kontekstualnya bahwa
perbudakan seperti apa pun bentuknya, mulai dari yang paling
kasar hingga yang paling halus, adalah perbuatan tercela yang
secara moral tidak bisa dibenarkan oleh sistem hukum mana pun.[]

Daftar Pustaka

At-Tabari, Jami' al-Bayan ‘an Ta'wil al-Qur’'an, Beirut: Mustafa al-Bab al-
Halabi, 1962.

Ali, Syed Amir Ali, Api Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1978.

Amal, Taufik Adnan dan Syamsu Rizal Panggabean. Tafsir Kontekstual,
Bandung: Mizan, 1989, hlm. 32-33.

Boisard, Marcel A. Humanisme dalam Isiam, Jakarta: Bulan Bintang, ]_990.

Fachruddin, Fuad Mohammad, /Islam Berbicara Soal Perbudakan, Jakarta:
Mutiara, 1981.

Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jakarta: Pustaka Panjimas, Juz VII , 1982.

Ibnu Kasir, Tafsir al-Qur’an al- 'Adim, Beirut: Musta Nur al-*ilmi, Juz V.
Qutb, Muhammad, Salah Paham Terhadap Islam, Bandung: Pustaka, 1980.
Rida, Rasyid, Tafsir al-Manar, Beirut: Mustafa al-Bab al-Halabi, 1962.



Sisi Sunni az-Zamakhsyari — Maryam Shofa 53

Sist Sunni az-Zamakhsyati
Telaah Ayat-ayat Siksa Kubur dalam a/-Kasysyaf

Maryam Shofa
UNSIQO Wonosobo, Jawa Tengal

Kecenderungan az-Zamakhsyari terhadap aliran Mu‘tazilah memang sangat
terlihat dalam kitab tafsirnya a/-Kasysyaf. Banyak ulama yang sudah meng-
ungkap sisi Mu‘tazilah az-Zamakhsyari tersebut. la menggunakan kepiawaiannya
dalam bidang sastra untuk melakukan penafsiran yang mendukung paham
alirannya. Namun, tulisan ini akan melihat sisi lain az-Zamakhsyari, vaitu
menyingkap sisi Sunni az-Zamakhsyari. Penulis akan melacak penafsirannya
khususnya pada ayat-ayat yang berkaitan dengan konsep siksa kubur.
Kata kunci: al-Kasysyaf, az-Zamakhsyari, Sunni, siksa kubur,

The leanings of az-Zamakhsyari towards the Mu 'tazili sect is clearly seen in his
Qur’anic exegesis text called al-Kasysyaf. Manv Islamic scholars have already
identified and demonstrated the Mu'tazili sectarian tendencies of  az-
Zamakhsyari. He used his expertise in the field of literature in order to present an
interpretation of the Qur’an as supporting his sect’s viewpoint. However, this
article will explore a different approach to demonstrate another side of az-
Zamakhsyari. The writer will trace his interpretation in exegesis, particufarly on
the verses dealing with the concept of torture in the gravevard, to reveal the
Sunnite side of az-Zamakhsvari,.
Keywords: al-Kasysyaf, az-Zamakhsyari, Sunni, torture in the gravevard.

Pendahuluan

Dalam setiap periode selalu muncul mufasir dengan corak
tafsir yang berbeda. Munculnya beragam kitab tafsir ini tentu sa-
ngat terkait dengan perbedaan metodologi penafsiran yang diguna-
kan. Di samping itu, latar belakang keilmuan mufasir juga sangat
mempengaruhi karakteristik masing-masing tafsir. Beragam pende-
katan dilakukan untuk menyingkap kandungan dan keindahan gaya
bahasa Al-Qur'an. Walhasil, dalam setiap periode selalu muncul
kitab tafsir dengan beragam corak yang semakin memperkaya kha-
zanah keilmuan [slam.



54 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Salah satu kitab tafsir yang menggunakan pendekatan sastra
adalah tafsir al-Kasysyaf karya az-Zamakhsyari. Tafsir ini merupa-
kan karya tafsir bercorak sastra yang muncul pada periode perte-
ngahan. Tafsir pada periode pertengahan adalah tafsir yang ditulis
semenjak abad ke-9 M hingga abad ke-20 M. Sementara menurut
kategorisasi Harun Nasution, periode pertengahan dalam tafsir
dimulai sejak 1250 M hingga 1800 M.'

Kehebatan az-Zamakhsyari dalam mengungkap keindahan
sastra Al-Qur'an memang tidak diragukan. Terbukti bahwa tafsir a/-
Kasysyaf beredar luas dan dikonsumsi oleh banyak kalangan, mes-
kipun dalam penafsirannya, kecenderungan az-Zamakhsyart dalam
mendukung paham teologi Mu‘tazilah sangat terlihat. Bahkan,
untuk menghasilkan penafsiran yang sesuai dengan paham aliran-
nya, ia akan memanfaatkan kaidah ilmu balagah sebagai penguat
argumennya.’

' Saiful Amin Ghofur, Profil Para Mufasir Al-Qur'an, Yogyakarta: Pustaka
Insan Madani, 2008, him. 25.

? Salah satu instrumen kebahasaan yang dipakai az-Zamakhsyari dalam
penafsirannya adalah ilmu Bayan. Ahmad Thib Raya telah melakukan sebuah
kajian untuk membedah keberadaan Bayan dalam tafsir ini. Hingga ia sampai
pada kesimpulan bahwa Bayan yang dipakai az-Zamakhsyari memiliki
dwifungsi, yaitu interpretatif dan argumentatif. Fungsi interpretatif yaitu kaidah-
kaidah ilmu Bayan berfungsi sebagai penjelas (inferpretatory maksud dari ayat-
ayat Al-Qur’an. Sementara fungsi argumentatif, maksudnya adalah bahwa
kaidah-kaidah ilmu Bayan difungsikan sebagai alat untuk mendukung paham
yang dianutnya. Contoh ilmu Bayan yang memiliki fungsi argumentatif, adalah
penafsiran kata khatama dan gisvawah dalam Q.. al-Bagarah/2: 7.
Permasalahan yang muncul adalah bahwa jika kata khatama diartikan dengan
‘menutup atau mengunci’ dan kata gisyawah dimaknai dengan “ditutupi’, maka
hal ini bertentangan dengan dasar keyakinan Mu‘tazilah. Karena konsekuensi
dari pemaknaan yang seperti tadi akan menghasilkan kesimpulan bahwa Allah
telah mengunci mati hati mereka dan menutup penglihatannya. Penafsiran ini
sangat bertentangan dengan prinsip dasar Mu‘tazilah, vaitu as-salah wa al-aslah
(bahwa Allah wajib mendatangkan yang baik dan yang terbaik bagi hamba-Nya).

Untuk itulah, az-Zamakhsyari menggunakan ilmu Bayan untuk melahirkan
makna baru atas ayat ini. Az-Zamakhsyari memaknai kata kharama dengan
‘katama, sementara kata gisyawah diartikan dengan gita'ah. Dengan demikian,
sesungguhnya tidak ada penutupan penglihatan dan penguncian hati yang hakiki.
Redaksi ayat tersebut mengandung unsur majaz vaitu isti‘arah dan tamsil.
Dikatakan isti‘arah karena sesungguhnya hati, pendengaran, dan penglihatan
mereka yang tertutup. Kemudian dikatakan tamsil karena mereka tidak bisa
mengambil manfaat sedikit pun dari petunjuk yang diberikan kepada mereka,



Sisi Sunni az-Zamakhsvari — Maryam Shofa 55

Namun, hal di atas tidak akan menjadi fokus kajian dalam
tulisan ini. Penulis akan menggunakan kacamata berbeda untuk
melihat sisi lain dari tafsir ini. Penulis akan mencoba melacak sisi
Sunni az-Zamakhsyari, melalui analisis penafsiran az-Zamakhsyari
terkait konsep siksa kubur (‘azab al-gabr). Konsep ini merupakan
satu dari sekian banyak konsep yang diperdebatkan oleh banyak
aliran teologi Islam, termasuk Sunni dan Mu‘tazilah.

Mengenal Sosok az-Zamakhsyari
Biografi az-Zamakhsyari

Sebagaimana tertulis dalam kitab tafsirnya, nama lengkap az-
ZamakhsyarT adalah Abi al-Qasim Mahmid ibn ‘Umar az-
ZamakhsyarT al-Khawarizmi. la lahir di Zamakhsyar, sebuah desa
yang terletak di wilayah Khawarizm, kawasan Turkistan (saat ini
Rusia) pada hari Rabu 27 Rajab 467 H (1074 M). la bergelar
Jarullah (tetangga Allah), sebuah gelar yang diberikan kepada
seseorang setelah bermukim di Mekah dalam kurun waktu yang
cukup lama.’

Az-ZamakhsyarT menggambarkan sendiri tentang kebesaran
nama ayahnya, bahwa ia seorang ahli sastra yang taat beribadah,
selalu berpuasa dan bangun tengah malam. Namun, karena diduga
terlibat masalah politik dengan penguasa saat itu, ayahnya
dimasukkan ke dalam penjara. Ibn al-Asir. sebagaimana dikutip al-
Juwaini, menggambarkan bahwa perdana menteri saat itu adalah
orang yang berperilaku buruk, hingga akhirnya ayah az-Zamakh-
syarT meninggal karena mengalami penyiksaan di dalam penjara.*
Sementara sosok ibunya digambarkan oleh az-ZamakhsyarT sebagai
seorang yang lemah lembut dan penuh kasih sayang.’

Terkait kehidupan pribadinya, az-Zamakhsyari memilih hidup
membujang. Banyak faktor yang menyebabkan az-Zamakhsyari
memilih hidup menyendiri. Di samping karena kecintaannya terha-

sehingga kebenaran yang datang dari Tuhan tidak dapat diterima. Lihat Jaja
Zarkasyi, *Orientasi Bayani az-Zamakhsyari dalam Tafsir al-Kasysyaf, Jurnal
Studi Al-Qur’an, Vol. 2, No. 2, 2007, hlm. 557-559.

! Muhammad Husain az-Zahabi, at-Tafsir wa al-Mufassiran, Beirut: Dar al-
Arqam ibn Abi al-Arqam, t.th, him. 278.

Y Mustafa as-Safi al-Juwaini, Manhaj az-Zamakhsyart fi Tafsir al-Our'an
wa Bayan ['jazihi, Mesir: Dar al-Ma'arif, t.th, him. 26.

* Al-Juwaini, Manhaj az-Zamakhsyari, him. 25.



56 Suhuf, Vol.4,No. 1, 2011

dap ilmu pengetahuan, penyakit jasmani yang diderita® serta kondjisi
finansialnya diduga juga menjadi alasan kenapa ia memilih hidup
membujang.’

Az-Zamakhsyari melakukan rihlah ke berbagai negeri untuk
mengincar pangkat dan kedudukan yang dapat menunjang ilmunya.
Untuk mewujudkan cita-citanya tersebut, az-ZamakhsyarT mencoba
menarik simpati para pembesar kerajaan. la pergi ke Khurasan
kemudian ke Asfahan (sekarang wilayah Iran), tempat istana
kerajaan Saljuk Malik Syah (w. 511 H). Pada tahun 512 H, az-
ZamakhsyarT menderita sakit yang membuatnya berpikir kembali
akan niatnya yang salah. Akhirnya ia memutuskan untuk melanjut-
kan perjalanan menuju Baghdad dengan maksud menimba ilmu
pengetahuan dari para agamawan dan cendekiawan. Di sini ia
mempelajari hadis dari ahli hadis ternama yaitu Abu al-Khattab ibn
al-Bitr, Abli Sa‘d asy-Syifani dan Syaikh al-Islam Abu Mansur al-
Harisi. la juga belajar dari ad-Damigant, seorang ahli figih yang
bermazhab Hanafi.*

Sementara itu, pengetahuan az-ZamakhsyarT dalam bidang
sastra diperolehnya dari seorang pakar bahasa dan sastra Arab,
Mahmid ibn Jarir ad-Dabbi al-Asfahant atau yang dikenal dengan
panggilan Abt Mudar al-Nahwt (w. 507 H). Abli Mudar merupakan
pembawa paham Mu‘tazilah pertama kali di daerah Khawarizm. la

® Dalam sebuah riwayat diceritakan bahwa pada musim dingin, az-
Zamakhsyari melakukan suatu perjalanan dengan menunggang kuda, namun ia
terjatuh karena tertimpa salju hingga kakinya patah. Lihat Ahmad ibn
Muhammad ibn AbT Bakr ibn Khallikan, Wafayar al-A 'van, Beirut: Dar al-Sadir,
1994, jilid 2, him. 340. Riwayat lain menyebutkan bahwa ketika masih kecil, az-
Zamakhsyari bermain seekor burung dan mengikat kakinya, lalu burung itu
masuk ke dalam lubang dan ia menariknya, hingga kakinya patah. Melihat
kejadian itu, ibunya berkata: *Allah akan memotong kakimu®. Lihat al-Juwaint,
Manhaj az-Zamakhsyart, him. 25.

" Hal ini dipahami dari bait syair yang diucapkannya:

hlos 28 AT gai Yy Hgay b 3 WL daly
DU 15} oo gy Wy S F 1y, 13) 5Yl 8 o

Orang yang paling bahagia adalah orang vang tidak memiliki anak: dan orang
yang tidak mempunyai rumah (tidak melakukan kerusakan di bumi). Sehingga mereka
tidak akan meratapi anak-anaknya jika mereka mati; mereka juga tidak akan terkejut jika
rumah mereka roboh.

% Al-Juwaini, Manhaj az-Zamakhsyari, him. 33-35.



Sisi Sunni az-Zamakhsyari — Maryam Shofa 57

mendapat julukan farid al-‘asr wa wahid ad-dahr dalam bidang
sastra, sementara az-Zamakhsyari sendiri termasuk muridnya yang
cerdas. Oleh karena itu, tidak mengherankan jika kepiawaian Abu
Mudar dalam bidang sastra dan paham Mu‘tazilahnya sangat mem-
pengaruhi pemikiran az-Zamakhsyart.”

Sa’1d ibn as-Samman ar-Razi (w. 443 H) menilai tentang kredi-
bilitas az-Zamakhsyari, bahwa ia merupakan seorang ahli figih dan
pakar hadis yang keilmuannya tiada tanding, sehingga ia pantas
dijuluki Syaikh al-Islam (guru besar Islam). Az-Zamakhsyari juga
memperoleh gelar Imam ad-Dunya (pemimpin dunia) yang gelar-
nya ekuivalen dengan gelar “Doctor Universales” Eropa.'” Ibn
Khaldiin yang juga seorang sastrawan, dalam Mugaddimah-nya pun
mengakui reputasi tafsir ini dari aspek sastranya dibanding kitab
tafsir lainnya, meskipun dengan beberapa catatan.''

Az-Zamakhsyari wafat pada malam Arafah tahun 538 H di
Jurjaniyah, Khawarizm sepulangnya dari Mekah untuk kedua
kalinya."

Latar Historis

Az-ZamakhsyarT hidup pada masa pemerintahan Bani Saljuk.
Pemerintahan Bani Saljuk mencapai masa kejayaannya ketika
berada di bawah kepemimpinan Sultan Saljuk Malik Syah ditambah
dengan dukungan dari perdana menterinya, yaitu Nizam al-Mulk."

? Ibid. him. 27-28. Lihat juga A. Husnul Hakim, ‘Studi Kritis Atas Tafsir
Al-Kasysyaf'karya Az-Zamakhsyari®, Jurnal Al-Burhan, No. 6, 2005, him. 44.

" Ignaz Goldziher, Mazhab Tafsir: Dari Klasik hingga Modern,
Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010, hlm. 150.

"' Ibn Khaldin mengungkapkan:

JL:Q'. .._JLI{ LM:Jl. e (d.r-‘)LJIj |___.J|-J,f-.>!\’1 axlll ..," l__,"-] u,_.i'l'l [R¥S ﬂ.:.LC— uLm.:.:oll La ..:.""‘"’"E )

Bl pgntin e ok als cutaadl 3 Juse¥ ol o adlpe of N1 g0l
Sebaik-baik kitab tafsir yang mencakup aspek bahasa, i ‘rab dan halagah adalah tafsir al-
Kasysyal karva az-Zamakhsvart ... namun sang mufusiv adalah scorang wkoh Mu ‘tazilah
dalam hal aqidah, sehingga menggunakan hujjah watk memperkuat aliran mazhabnya
yang tercela.

Lihat Ibn Khaldan, Mugaddimah Ibn Khaldin, CD ROM Muakiabah
Syamilah Edisi 2, jilid 1, him. 252, Meskipun begitu, mayoritas tafsir dari
kalangan ulama Sunni yang bercorak sastra. seperti Abu as-Su‘iid dan an-Nasafi
banyak belajar dari tafsir ini.

"2 Al-Juwaini, Manhaj az-Zamakhsyari, him. 42.

' Ibid, hlm. 24.



58 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Kejayaan dinasti bukan hanya di bidang politik dan militer, tetapi
juga di bidang ilmu pengetahuan yang mengalami kemajuan pesat.
Nizam al-Mulk merupakan pendiri perguruan tinggi pertama dalam
sejarah Islam. la mendirikan perguruan tinggi yang diberi nama
Nizamiyyah. Institusi tersebut tidak hanya didirikan di Baghdad
tetapi juga di Naisabur, Thus, Asfahan, dan kota-kota lain." la
memiliki sebuah karya yang sangat mengagumkan di bidang seni
pemerintahan, yaitu Siyasah-namah.” Sementara untuk memajukan
ilmu pengetahuan, Nizam al-Mulk mendirikan beberapa perpusta-
kaan dan menarik para ilmuwan serta cendekiawan terkemuka
untuk bergabung di institusi yang ia dirikan.

Malik Syah juga mendirikan Sekolah Hanafiah di Baghdad,
yang ia ambil dari nama pendiri salah satu mazhab, Abu Hanifah.
Minatnya yang tinggi terhadap astrologi dan ilmu pengetahuan
moden? membuatnya mendirikan sebuah observatorium pada tahun
467 H."

Perhatian yang besar terhadap ilmu pengetahuan ini melahirkan
para ilmuwan dalam berbagai disiplin ilmu, di antaranya al-Gazali
dalam bidang ilmu filsafat, al-JuwainT seorang ahli di bidang ilmu
fikih, al-QusyairT dalam bidang tasawuf, al-Baihaqi seorang ahli
hadis dan fikih, as-Sa‘labi dalam bidang bahasa, serta al-Jurjant (w.
471 H) seorang pakar di bidang bahasa dan sastra dengan karya
populernya Dala’il al-I'jaz dan Asrar al-Balagah. Menurut Syauqt
Daif, dua kitab ini juga yang mempengaruhi metode sastra az-
Zamakhsyari dalam menafsirkan Al-Qur'an."

'Y As-Safadt, AI-Wafi bi al-Wafayat, CD ROM Maktabah Syamilah Edisi 2,
jilid 4, him. 166.

'* Philip K. Hitti, History of the Arabs, Jakarta: Serambi llmu Semesta,
2010, him. 607.

'8 Moh. Matsna HS, Orientasi Semantik Az-Zamakhsyari: Kajian Makna
Ayat-ayat Kalam, Jakarta: Anglo Media, 2006, him. 36.

" Ibid., hlm. 36-37. Salah satu teori al-Jurjani yang diterapkan az-
Zamakhsyari adalah ketika menafsirkan ayat (¢La el 33,0 sy &l j354) (Q.S. ar-
Ra’d/13: 26). la menggunakan teori yang mengatakan bahwa dalam suatu
ungkapan yang tidak ada bentuk nafy atau istifham, sementara musnad ilath
(subyek) didahulukan dan berbentuk isim ma ‘rifah. Maka pendahuluan subyek
tersebut mengandung arti takhsis (pengkhususan). Dengan demikian maksud ayat
tersebut adalah bahwa hanya Allah-lah Zat yang melapangkan dan menyempit-
kan rizki seseorang, tiada zat yang lain. Lihat az-Zamakhsyari, 4/-Kasysyaf ‘an



Sisi Sunni az-Zamakhsyari — Maryam Shofa 59

Karya-karya llmiah

Az-ZamakhsyarT sepanjang hidupnya menyusun buku yang
berjumlah lebih dari lima puluh judul dalam berbagai disiplin ilmu.
Dalam bidang tafsir, al-Kasysyaf merupakan salah satu kitabnya
yang populer.

Dalam bidang akidah ia memiliki beberapa karya di antaranya
Risalat ft Kalimat asy-Syahadah, al-Kasysvaf fi Qira'at al-Qur'an,
I'rab Gartb al-Qur'an. Dalam bidang bahasa dan sastra, yaitu
Nawabig al-Kalam, Atwaq az-Zahab, al-Mugamat. Syarh al-Muqga-
mat as-Sabigah, Asdas al-Balagah, al-Qistas dan lain-lain'®, Dalam
bidang nahwu yaitu al-Mufassal, al-Anmuzaj fi an-Nahwi. Svarh li
al-Kitab Sibawaih, al-Mufrad wa al-Muallaf. Dalam bidang hadis
dan ilmu hadis yaitu al-Fa’ig fi Garib al-Hadis," Mukhtasar al-
Muwafaqgat baina Ahl al-Bait wa as-Sahabah, Khasais al-'Asyarah
al-Kiram al-Bararah. Dalam bidang figih dan akhlaq yaitu ar-Ra 'id
Jial-Fara’id, Mutasyabih Asma’ ar-Ruwat, al-Kalim an-Nawabig fi
al-Mawa ‘iz, an-Nasaih al-Kibar an-Nasa'ih as-Sigar, Kitab Mana-
qib al-Imam Abt Hanifah. Az-ZamakhsyarT juga memiliki sebuah
karya dalam bidang ilmu geografi berjudul al/-Amkinah wa al-Jibal
wa al-Miyah.”

Studi Kitab al-Kasysyaf
Latar Belakang Penulisan

Sebagaimana uraian yang dipaparkan oleh az-Zamakhsyari
dalam mukaddimah kitab tafsirnya, bahwa penulisan kitab tafsir ini
berawal dari keprihatinan az-Zamakhsyari melihat banyaknya
ulama dari kalangan Mu‘tazilah yang memahami Al-Qur'an dengan
cara mencampuradukkan antara ilmu-ilmu bahasa dengan prinsip-
prinsip pokok agama. Kelompok ini ia sebut dengan nama al-Fi'ah
an-Najivah al-'Adliyyah. Setiap kali mereka datang untuk berdis-

Hagaiq at-Tanzil wa ‘Uyan al-Agawil fi Wujih ar-Ta'wil, Mesir: Maktabah
Mesir, t.th, jilid 2, him. 516.

'* Kitab ini disyarah oleh az-Zanjani dan selesai pada tahun 665 H dengan
nama “Tashth al-Miqyas fi Tafsir al-Qistas. Lihat HajT Khalifah, Kasy/ az-Zunin,
CD ROM Maktabah Syamilah Edisi 2, him. 1326.

" Kitab ini diselesaikan pada bulan Rabi'ul Awwal 516 H. Lihat Hajt
Khaltfah, Kasyf az-Zuniin, hlm. 1217.

** Hamim llyas, Studi Kitab Tafsir, Y ogyakarta: Teras, 2004, him. 47.



60 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

kusi, az-Zamakhsyari memberikan penjelasan mengenai hakikat
kandungan ayat. Tampaknya, penjelasan dan uraian yang dipapar-
kan oleh az-Zamakhsyari dapat ditangkap dengan baik oleh mereka.
Mereka pun menginginkan adanya sebuah kitab tafsir dan ber-
inisiatif untuk mengusulkan supaya az-Zamakhsyari mengungkap-
kan hakikat makna Al-Qur'an dan semua kisah yang terdapat di
dalamnya, termasuk aspek-aspek penakwilannya.”'

Informasi lain menyebutkan bahwa dorongan juga datang dari
kalangan Mu‘tazilah, mereka menginginkan agar az-ZamakhsyarT
bersedia menyusun tafsir yang sesuai dengan paham Mu‘tazilah
dengan menonjolkan aspek ma'ant yang terkandung dalam Al-
Qur'an.”” Karena itu, sangat beralasan jika lbn *Asyur berpendapat
bahwa tafsir ini ditulis untuk mendongkrak popularitas Mu‘tazilah
sebagai kelompok yang menguasai balagah dan takwil.” Mengingat
desakan yang terus berdatangan, az-Zamakhsyari pun kemudian
merespon dan memulai penulisan tafsirnya pada tahun 526 H/1132
M ketika berada di Mekah. Penyusunan kitab tafsir ini memakan
waktu selama tiga tahun. Hal ini sebagaimana dituturkan az-
ZamakhsyarT dalam Mugaddimah kitabnya, bahwa masa penyu-
sunan tafsirnya sama dengan masa pemerintahan Khalifah Abu
Bakr as-Siddiq.”

Sistematika Penulisan

Tafsir ini disusun berdasarkan tartib mushaft yaitu berdasarkan
urutan surah dan ayat dalam Mushaf Usmani yang terdiri dari 30
juz dan berisi 144 surah. Setiap surah diawali dengan basmalah
kecuali Surah at-Taubah.

Az-Zamakhsyari lebih dahulu menyebutkan ayat Al-Qur'an
yang akan ditafsirkan, baru kemudian menafsirkannya dengan
mengemukakan pemikiran rasionya. Jika ditemukan riwayat pendu-
kung terkait penafsirannya, ia pun mengambilnya. la juga menying-
kap aspek munasabah, yaitu hubungan antara satu ayat dengan ayat
lainnya atau satu surah dengan surah lainnya.

2 Az-ZamakhsyarT, Al-Kasysydf. jilid 1, him. 9.

22 Al-Juwaini, Manhaj az-Zamakhsyari, him. 77.

23 Jaja Zarkasyi, *Orientasi Bayani Az-Zamakhsyari', hlm. 553.

HAZ-Zamakhsyaﬁ, al-Kasysyaf, jilid 1, hlm. 10. Kitab tafsir ini selesai
disusun tepat pada hari Senin 23 Rabi* al-Akhir 528 H.



Sisi Sunni az-Zamakhsyari — Maryam Shofa 61

Pada mulanya tafsir ini hanya terdiri dari dua jilid yang dicetak
di Bulag pada tahun 1281 H/1864 M. Sementara tafsir al-Kasysyaf
yang beredar sekarang ini terdiri dari empat jilid. Jilid pertama
berisi mugaddimah mufasir dan penafsiran mulai awal Surah al-
Fatihah hingga Surah an-Nisa’. Jilid kedua dilanjutkan dengan
penafsiran terkait Surah al-Ma'idah hingga Surah an-Nahl. Kemu-
dian jilid ketiga dimulai dari Surah al-Hajj dan diakhiri dengan
Surah al-Hujurat. Jilid terakhir dimulai dari Surah Qaf dan diakhiri
dengan Surah al-Nas, dan di akhir kitab ini disebutkan uraian
singkat mengenai riwayat hidup az-Zamakhsyart.

Metodologi Penafsiran

Penyusunan tafsir ini menggunakan pendekatan metode rahlil,
artinya mufasir memaparkan penafsiran Al-Qur'an ayat demi ayat
dari segala aspek yang ‘dianggap perlu” untuk diuraikan sesuai
dengan susunan mushaf (tartib mushaf).”” Hal ini dapat diketahui
bahwa az-Zamakhsyari memaparkan secara lengkap penafsiran
seluruh ayat Al-Qur'an dari awal Surah al-Fatihah hingga akhir
Surah an-Nas.

Aspek lain yang dapat dilihat adalah bahwa az-Zamakhsyart
menggunakan metode dialog. yaitu ketika ia akan menjelaskan
makna suatu kalimat ia menggunakan redaksi (< (%), kemudian ia
akan memberikan penjelasan dengan berkata (<8). Hal ini mem-
berikan gambaran bahwa az-Zamakhsyari seakan-akan berdialog
atau berinteraksi langsung dengan seseorang. Namun, jika ditengok
dari latar belakang penyusunan kitab ini, maka sangat wajar jika az-
ZamakhsyarT menggunakan metode seperti ini. Karena tafsir ini
memang disusun atas permintaan sekelompok orang yang meminta
fatwa kepadanya terkait penafsiran Al-Qur'an khususnya berkenaan
dengan aspek balagahnya.

Tafsir ini merupakan corak tafsir yang berhaluan rasionalis (bi
ar-ra'yi), artinya penjelasan dalam kitab tafsir ini lebih menge-
depankan penggunaan akal dibanding nagl. Pengelompokan ini
tentu didasarkan pada dominasi pendapat atau aliran yang dianut
oleh mufasir, meskipun tetap tidak menafikan adanya penggunaan

% Departemen Agama RI, Hubungan Antar-Umat Beragama: Tafsir Al-
Qur'an Tematik, Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Kementerian
Agama, 2008, him. xxi.



62 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

riwayat yang digunakan sebagai penguat argumen penafsirannya.
Penyebufan riwayat tersebut juga tanpa disertai penyebutan trans-
misi sanadnya.

Metode lain yang digunakan mufasir di sini adalah penggunaan
uslub majazi, karena tafsir ini memang menggunakan pendekatan
bahasa dan sastra. Hal ini terbukti bahwa analisis terkait mufradat
(kosakata) dan aspek kebahasaannya lebih mendalam dibanding
aspek lain. Uslib majazt yang digunakan az-Zamakhsyari di sini
juga berfungsi sebagai senjata untuk memberikan interpretasi
pendukung pokok pemikiran Mu‘tazilah. Tidak salah jika sebagian
kalangan menganggap bahwa tafsir ini termasuk tafsir apologis,
yaitu ‘memanfaatkan’ Al-Qur'an untuk melegitimasi paham kelom-
poknya. Az-Zahabl menyebutkan bahwa az-Zamakhsyari pada
mulanya memulai mugaddimah kitabnya dengan ungkapan *© 4 2eall
Ol 35 AP, Tetapi dengan beberapa pertimbangan, termasuk
kekhawatirannya bahwa kitab tafsirnya ini akan ditinggalkan oleh
banyak kalangan, akhirnya ia pun mengubah redaksinya dengan
“otal il g & ks’ %

Az-ZamakhsyarT adalah seorang pengikut mazhab Hanafi,
namun ia tidak fanatik terhadap mazhabnya. Hal ini bisa terlihat
ketika ia menafsirkan kata ratahharna dalam Q.S. al-Baqarah/2:
222. Terkait penafsiran kata tersebut, az-ZamakhsyarT lebih sepakat
dengan pendapat Imam Syafi’i yang mengatakan bahwa suci berarti
telah mandi (wa huwa gaul wadih). Sementara Abi Hanifah
memaknai bersih dalam ayat tersebut yaitu telah berhenti darah
haidnya meskipun belum mandi.”

Sisi Sunni Az-Zamakhsyar1

Secara garis besar aliran teologi ahlu as-Sunnah wa al-
Jama‘ah atau yang dikenal dengan sebutan Sunni, muncul sebagai
respon atas kebijakan pemerintah saat itu yang menjadikan
Mu‘tazilah sebagai aliran resmi pemerintah. Sunni yang sebelum-
nya merupakan sebuah manhaj al-fikr (metode pemikiran), dalam

 Penggunaan redaksi kata khalaga erat kaitannya dengan kecenderungan
az-Zamakhsyar1 terhadap aliran Mu‘tazilah yang menganggap bahwa Al-Qur’an
sebagai sesuatu yang baru (makhlig). Lihat az-Zahabi, at-Tafsir wa al-
Mufassirin, him. 279,

*7 Az-Zamakhsyarf, al-Kasysydf, jilid 1, him. 241.



Sisi Sunni az-ZamakhsyarT — Maryam Shofa 63

perkembangannya kemudian berubah menjadi sebuah firgah
(kelompok) yang memiliki doktrin tersendiri.

Di sini penulis merasa per]u mengemukakan kembah secara
singkat definisi Sunni, hal ini untuk menghindari terjadinya
misinterpretation. *Sunni’ terambil dari kata sunnah yang memiliki
beberapa arti, di antaranya tarigah yang berarti suatu cara yang
ditempuh para sahabat dalam memahami ayat-ayat mutasyabihat, di
mana mereka menghindari takwil dan menyerahkan sepenuhnya
makna dari ayat-ayat tersebut kepada Allah swt. Arti lain dari
sunnah adalah tradisi (hadis), dengan demikian ahl as-sunnah
berarti orang-orang yang secara konsisten mengikuti tradisi Nabi
saw, atau dengan kata lain menjadikan hadis sebagai pedoman
ajaran-ajaran mereka.”®

Untuk menentukan siapa saja yang masuk kriteria ahl as-
sunnah (Sunni) secara definitif tidaklah mudah. Hal ini karena
banyak aliran yang juga mengaku sebagai Sunni. ‘Abd al-Qahir al-
Bagdadrt, pengarang al-Farqu baina al-Firaq, sebagaimana dikutip
M. Quraish Shihab menyebutkan bahwa ada delapan macam
golongan yang masuk kategori ahl as-sunnah. Mereka harus
memenuhi lima belas prinsip pokok sehingga bisa disebut Sunni.
Salim al-BisyrmT menjelaskan bahwa a#il as-sunnah adalah kaum
Muslim yang mengikuti aliran Asy’ari dalam bidang akidah, dan
empat imam mazhab dalam bidang syariah.” Pendapat terakhir
inilah tampaknya yang banyak dipahami oleh sebagian umat Islam
dalam memaknai kelompok ahl as-sunnah.

Konsep Siksa Kubur (*azab al-qabr)

Tulisan ini hanya akan mengutarakan pendapat aliran Sunni
dan Mu‘tazilah. Karena hal ini akan menjadi alat untuk mendeteksi
apakah penafsiran az-ZamakhsyarT terkait konsep siksa kubur ini
tetap sepaham dengan aliran Mu‘tazilah yang ia anut, ataukah ia
justru sependapat dengan pendapat aliran Sunni.

Kelompok Sunni mengakui adanya nikmat dan siksa kubur.
Nikmat kubur diperuntukkan bagi kaum mukmin (Q.S. an-Nahl/16:

** Nukman Abbas, al-Asy'ari: Misteri Perbuatan Manusia dan Takdir
Tuwhan, Jakarta: Erlangga, t.t, him. 92. Lihat juga M. Quraish Shihab, Sunnah-
Syi‘ah Bergandengan Tangan! Mungkinkah?, Jakarta: Lentera Hati, 2007, him.
57.

** M. Quraish Shihab, Sunnah-Syi 'ah, him. 58.



64 Subuf, Vol.4,No. 1,2011

32)*, sementara siksa kubur ditimpakan bagi kaum kafir (Q.S. al-

An‘am/6: 93).' Keyakinan adanya siksa kubur, bagi kalangan

Sunni berdasar pada Surah al-Mu’min/40: 46.

S O1 st ey s s Corg g Gl O3 50
\.’Jiﬁtﬁ :5;;‘1:

Kepada mercka dinampakkan neraka pada pagi dan petang (sebelum hari
bangkit), dan pada hari terjadinya kiamat. (Dikatakan kepada malaikat):
“Masukkanlah Fir'aun dan kaumnya ke dalam azab yang sangat keras ™ (Q.S. al-
Mu’min/40: 46).

Dari ayat tersebut, kalangan Sunni meyakini akan adanya siksa
kubur. Konteks ayat tersebut menjelaskan balasan untuk pengikut
Fir‘aun yang dimasukkan ke dalam neraka sebelum datangnya hari
kiamat pada pagi dan petang hari (siksa kubur).”

Ayat lain yang dijadikan dalil oleh kalangan Sunni adalah Q.S.
at-Taubah/9: 101, pada kalimat ‘08 s ag2xau’ (nanti mereka akan
Kami siksa dua kali). Siksa pertama menurut mereka adalah siksa
dengan pedang, dan siksa kedua adalah siksa dalam kubur.”
Sementara hadis yang mereka jadikan hujjah di antaranya adalah
hadis riwayat Aba Hurairah, “Berlindunglah kalian kepada Allah
swt dari siksa kubur” (ta ‘awwazi billah min ‘azab al-qabr).™

0 Kata tayyibin pada ayat ini dimaknai dalam konteks akidah (beriman) dan
perbuatannya. Ayat ini, menurut mereka, berbicara tentang siksa kubur. Karena
seorang mayit mukmin dikubur dalam tanah, lalu bagaimana mungkin malaikat
berkata, ‘Masuklah kalian ke dalam surga’? Dalam sebuah hadis diterangkan
bahwa hal itu untuk seorang mayit dalam kuburnya. Lihat, Muhammad ibn Salih
al-Usaimin, Syarh ‘Aqidah ahl as-Sunnah wa al-Jamd'ah, Kairo: Maktabah as-
Safa, 1427 H/ 2005 M, hlm. 299.

M Kata az-Zalimin maksudnya adalah orang-orang kafir, di mana mereka
berada dalam tekanan sakaratul maut. Al-Utsaimin, Svarfi ‘Agidah ahl as-Sunnah
wa al-Jama‘ah, him, 301.

2 Jamal ad-Din Ahmad al-Gaznawi, Kitah Usil ad-Din, Beirut: Dar al-
Basya’ir al-Islamiyyah, 1998, him. 215.

3 Lihat, al-Asy’ari, Al-Ibdnah ‘an Usil ad-Diyanah, Beirut: Dar Ibn Hazm,
1424 H/ 2003 M, him. 104.

¥ Hadis yang semakna dengan hadis ini diriwayatkan melalui banyak jalur
transmisi sanad. Di antaranya adalah riwayat Muslim dari Abu Hurairah dalam
Bab Istihbab at-Ta'awwuz min ‘Azab al-Qabr, 8/160. Hadis ini juga diriwayat-
kan oleh Imam al-Bukhari dalam kitab Sahih-nya pada Bab Ta'awwuz min ‘AZdb



Sisi Sunni az-Zamakhsyari — Maryam Shofa 65

Berbeda dengan Sunni, Mu‘tazilah mengingkari adanya siksa
kubur.*® Menurut mereka, manusia akan menyatu kembali dengan
tanah setelah dikubur. Karenanya, mereka juga disebut dengan
nama al-Quburiyah karena pengingkaran mereka akan adanya siksa
kubur.

Penafsiran ‘Sunni’ dalam Tafsir al-Kasysyaf

Aliran Mu‘tazilah memiliki lima ajaran pokok yang dikenal
dengan sebutan al-Usal al-Khamsah. Kelima ajaran pokok itu anta-
ra lain ar-tauhid™® (keesaan Allah swt), al-‘adl” (keadilan Tuhan),
al-wa‘'d wa al-wa'id®* (janji dan ancaman), al-manzilah baina al-
manzilataini® (posisi di antara dua posisi), dan al-amr bi al-ma ‘rif
wa an-nahyu ‘an al-munkar'® (memerintahkan kepada kebaikan dan

al-Qabr fi al-Kusiif, (1/356). Riwayat tersebut menceritakan adanya dialog antara
‘Aisyah dengan Rasulullah saw. tentang adanya siksa kubur. Lihat juga Hafiz ibn
Ahmad Hakami, Ma'arij al-Qabal, Kairo: Dar al-Hadis. 1427H/2006M, jilid 2,
him. 117-174,

¥ Al-*Asy'arl, Magqaldt al-Islamiyyin wa lkhtilaf al-Musallin, Kairo:
Maktabah an-Nahdah al-Misriyyah, 1369 H/ 1950 M. jilid 2, him. 104,

= Konsep tauhid Mu‘tazilah pada prinsipnya sama dengan konsep tauhid
aliran lain, yaitu mengakui keesaan Allah swt dan tidak ada sekutu bagi-Nya.
Hanya saja yang membedakan adalah bahwa Mu‘tazilah mengingkari sifat a-ali
yang qadim bagi Allah swt. Selengkapnya lihat *Abd al-Jabbar, Syarh al-Usil al-
Khamsah, Kairo: Maktabah Wahbah, 1416 H/ 1996 M, him. 128-131,

*7 Prinsip keadilan menurut Mu‘tazilah mempunyai arti bahwa Allah tidak
berbuat zalim, tidak menghendaki hal-hal yang jahat bagi hambaNya dan semua
perbuatan yang dilakukan manusia tidak ada kaitannya dengan kehendak Allah,
melainkan diciptakan oleh manusia itu sendiri (free will). Lihat, *Abd al-Jabbar,
Syarh al-Ustl al-Khamsah, hlm. 131-134. Lihat juga, Moh. Matsna, Orientasi
Semantik az-ZamakhsyarT, him. 128-130. Dari dua konsep (a/- ‘adl dan at-tauhid)
inilah, kaum Mu‘tazilah menamakan dirinya sebagai ah/ al- ‘ad! wa at-tauhid

# Allah menjanjikan balasan surga bagi mereka yang bertakwa dan
menjanjikan ancaman neraka bagi mereka yang berdosa dan menyekutukan-Nya,
Prinsip ini menurut mereka berarti bahwa Allah wajib memenuhi janji-Nya
memberi balasan atau ancaman sebagai konsekuensi perbuatan vyang telah
manusia lakukan. Lihat, *Abd al-Jabbar, Syarh al-Usil al-Khamsah, him. 134-
137.

7 Abd al-Jabbar, Syarh al-Usil al-Khamsah, him. 137-141.

* Pada dasarnya prinsip ini tidak hanya diakui Mu‘tazilah, semua kalangan
sepakat bahwa perintah kepada kebaikan serta larangan berbuat kemunkaran
adalah kewajiban setiap muslim (Q.S. Ali *‘Imran/3: 104). Letak perbedaannya
dengan versi Mu'tazilah adalah pada praktik pelaksanaannya, Mu‘tazilah



66 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

melarang kemungkaran). Terkait ayat-ayat teologi, tampak jelas
bahwa penafsiran az-Zamakhsyari banyak dipengaruhi oleh pemi-
kiran Mu‘tazilah. Tidak mengherankan jika penafsirannya cende-
rung membela kelima ajaran pokok tersebut.

Sementara terkait konsep siksa kubur, penulis akan melakukan
analisis tehadap penafsiran az-Zamakhsyari yang terfokus pada
beberapa ayat yang mengindikasikan adanya siksa kubur, di
antaranya adalah Surah al-Mu’min/40: 46, Surah at-Taubah/9: 101,
Surah al-Isra’/17: 75, Surah Nah/71: 25, Surah as-Sajdah/32: 21,
Surah al-An‘am/6: 93), dan Surah Ibrahim/14: 27.

1) Surah al-Mu’min/40: 46
S 1 sleSl el 5355 gy ey B Gile O3l 30
MRS (et

Kepada mereka dinampakkan neraka pada pagi dan petang (sebelum hari
bangkit), dan pada hari terjadinya kiamat. (Dikatakan kepada malaikat):
‘Masukkanlah Fir'aun dan kaumnya ke dalam azab yang sangat keras' (Q.S.
al-Mu’min/40: 46).

Az-Zamakhsyari menafsirkan kata ‘guduwwan wa ‘asyiyyan’
dengan ungkapan berikut ini:

Iypday OF W codlse olel S 23 oy Lady QU Ogdmy iyl s 3
oF Hbe Loy laas 055 O 59ty egie iy ol DAl 0 2T 2
algl

‘Pada dua waktu ini, mereka disiksa di neraka, selain dua waktu itu Allah yang
lebih tahu keadaan mereka, mungkin diberi siksaan yang lain atau dihilangkan
(nyawanya). Dan kata ‘guduwwan wa ‘asyiyyan' merupakan ungkapan yang
menunjukkan tentang kelanggengan (ditampakkannya neraka pada pagi dan
petang).’

Pernyataan az-ZamakhsyarT di akhir penafsirannya sangat me-
narik untuk dicermati:

menetapkan beberapa syarat terkait prinsip ini. Lihat selengkapnya ‘Abd al-
Jabbar, Syarh al-Usal al-Khamsah, him. 141-148.
' Az-Zamakhsyari, al-Kasysyaf, jilid 4, him. 90.



Sisi Sunni az-Zamakhsyari — Maryam Shofa 67

Dari sini, tampak jelas bahwa az-Zamakhsyari memberikan
pernyataan adanya siksa kubur. Hal ini tentu berbeda dengan
paham yang dianut kelompoknya yang tidak mengakui adanya
siksa dan nikmat dalam kubur.

Konteks ayat ini menceritakan nasib keluarga Firaun yang
berencana melakukan makar jahat kepada orang mukmin. Lalu
Allah swt menimpakan azab atau siksa kepada keluarga dan
pengikut Fir’aun dengan siksa yang buruk, dan ditampakkanlah
neraka kepada mereka pada pagi dan petang hari sebelum datang-
nya hari kiamat. Ibn Kasir mengatakan, “Ayat ini adalah pokok
akidah terbesar yang menjadi dalil bagi kelompok ahl as-Sunnah
wa al-Jam'ah tentang adanya siksa dalam kubur.”?

2) Surah at-Taubah/9: 101

s 2aToa Ry 51300 L 1n (odee ate 18 qoF 4 t.f. - AT L e &R i
r..g.au_w_r Y gLﬂ_Ji JLC ljjfo g..;,\,Ll \_},&a'l o) ;J)-GJLJ n.TJlljf-\” R ?.Qj:- ;_rt.j
S '..1‘:,1 i S § _p’--f, 2k aTe= o7
Y:_:.F:_C- ‘.;Jl-l& \_;i Qe £ oH A I.._é.a.iw ‘._G.,U.u &ﬁ
Di antara orang-orang Arab Badwi yang di sekelilingmu (vang berdiam di
sekitar Madinah) itu, ada orang-orang munafik; dan (juga) di antara penduduk
Madinah. Mereka keterlaluan dalam kemunafikannya. Kamu (Muhammad) tidak
mengetahui mereka, (tetapi) kamilah yang mengetahui mereka. Nanti mereka
akan kami siksa dua kali. Kemudian mereka akan dikembalikan kepada azab
yang besar (Q.S. at-Taubah/9: 101).

Az-ZamakhsyarT menjelaskan maksud dari kata (0f « agedniv)
dengan mengemukakan beberapa pendapat, di antaranya bahwa dua
kali siksaan itu maksudnya adalah al-gatl (pembunuhan) dan siksa
kubur. Pendapat lain menyebutkan al-fadihah (terbuka aibnya) dan
siksa kubur.*’ Az-ZamakhsyarT menyertakan sebuah riwayat yang
bersumber dari ‘Abdullah ibn *Abbas. Ibn Abbas menceritakan
khutbah Jumat Rasulullah saw, saat itu Rasul mengusir mereka dari

masjid. Dan pada bagian akhir, Rasulullah bersabda:*
2 e 8l (J31 ldal g

“Ini merupakan siksa pertama (vaitu ketika mereka diusir dari masjid),
kemudian siksa kedua adalah siksa kubur. "

* Ibn Kasir, Tafstr al-Qur'an al-'Azim, Riyad: Dar Taibah, 1420 H/ 1999
M, jilid 7, hlm. 146,

* Az-Zamakhsyari, Al-Kasysya/, jilid 2, him. 328.

“ Hadis ini diriwayatkan oleh at-Tabrani dalam al-Mu jam al-Ausat.



68 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

Dari penafsiran di atas, dapat ditarik kesimpulan bahwa az-
ZamakhsyarT juga mengakui adanya siksa kubur. Hal ini terlihat
dari sikapnya yang tidak memberikan sanggahan atau komentar apa
pun terkait penafsiran ayat di atas, atau mungkin melakukan penak-
wilan terhadap ayat tersebut agar sesuai dengan paham alirannya,
sebagaimana yang ia lakukan ketika menafsirkan ayat lain,"

3) Surah al-Ista’/17: 75

bl Wlle 3 32 ¥ 7 oWl Dakog st Ciis SIESY 15
Kalau terjadi demikian, benar-benarlah kami akan rasakan kepadamu (siksaan)
berlipar ganda di dunia ini dan begitu (pula siksaan) berlipat ganda sesudah

mati, dan kamu tidak akan mendapat seorang penolongpun terhadap kami (Q.S.
al-Isra’/17: 75).

Dari penafsiran az-Zamakhsyari tentang ayat ini juga akan
didapati bahwa az-ZamakhsyarT cenderung kepada pendapat Sunni
yang mengakui adanya siksa kubur. Az-ZamakhsyarT menggunakan
ungkapan dialog dalam penafsirannya, ia mengatakan, “Jika kamu
bertanya tentang hakikat makna ayat ini,” maka az-ZamakhsyarT
menjawab, “Makna ayat ini adalah Allah akan memberikan siksaan
yang berlipat ganda, yaitu siksaan kehidupan (akhirat) dan siksaan
kematian. Karena—masih menurut dia—bentuk siksaan itu terdiri
atas dua macam, yaitu siksaan kematian yakni siksa kubur, dan
siksaan kehidupan di akhirat yaitu siksa neraka.™

Ayat di atas bercerita tentang bagaimana jika Nabi Muhammad
saw nyaris cenderung kepada usul-usul kaum musyrikin yang tentu
bertolak belakang dengan ajaran Al-Qur'an. Kemudian dijelaskan,
Kalau terjadi demikian, maka Allah menimpakan siksaan berlipat
ganda. Namun, hal itu tentu tidak akan terjadi karena Rasulullah
akan selalu terjaga dari hal-hal yang tercela.’

4) Surah Noh/71: 25
BUall 1 035 e b 1334 26 0 330 138 21 2 gatlos

43 Lihat penafsiran az-Zamakhsyari pada Surah al-Baqarah/2: 7.

% Az-Zamakhsyari, al-Kasysydf, jilid 3, him. 33

7M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002, jilid
7, him. 529.




Sisi Sunni az-Zamakhsyari — Maryam Shofa 69

Disebabkan  kesalahan-kesalahan —mereka, mereka ditenggelamkan  lalu
dimasukkan ke neraka, Maka mereka tidak mendapar penolong-penolong bagi
mereka selain dari Allah (Q.S. NGh/71: 25).

Dimasukkannya mereka ke dalam neraka di akhirat berkaitan
dengan ditenggelamkannya mereka sebelumnya, dan hal itu terjadi
pada waktu yang berdekatan. Maka, penyebutan secara berurutan
itu terjadi pada waktu antara ditenggelamkannya mereka di bumi
dan dimasukkannya mereka ke dalam neraka di akhirat. Dan
menurut az-ZamakhsyarT, itu adalah bentuk siksa kubur yang pasti
adanya. Hal ini sebagaimana penafsirannya berikut ini:

q_i‘\;'j al 7BY (o gBl Y Rnne MHCgPAN] 3 W adss o (T)G 1;.-,»-3j'lu)
A

y

-1 R PRV I LT RV L PR g
5) Surah as-Sajdah/32: 21
.

T.ad  o- v"fl ‘Gf‘u Tl fued 1:19 1Lt , 9!?{.,-
Doy r—é—w JSN‘ SR 035 B3V ol fa sy
Dan sesungguhnya Kami merasakan kepada mereka sebahagian azab vang dekat

(di dunia) sebelum azab yang lebih besar (di akhirat), Mudah-mudahan mereka
kembali (ke jalan yang benar). (Q.S. as-Sajdah/32: 21).

Ketika menjelaskan ayat ini, az-ZamakhsyarT mengatakan
bahwa al-'azab al-adna adalah dalam bentuk pembunuhan dan
tawanan, seperti ketika mereka—orang kafir Mekah—diuji selama
tujuh tahun.”” Mugqatil ibn Sulaiman menjelaskan dalam tafsirnya,
bahwa ketika itu orang kafir Mekah diuji oleh Allah dengan
kelaparan selama tujuh tahun karena pengingkaran mereka kepada
Nabi Muhammad saw. Diceritakan bahwa mereka hanya makan
tulang belulang, bangkai, dan anjing.™

Kemudian az-ZamakhsyarT juga mengutip pendapat Mujahid
yang mengatakan bahwa azab yang dekat (al-‘'auzab al-adna)
maksudnya adalah azab yang dirasakan oleh orang kafir Mekah
sebelum datangnya hari kiamat, yaitu azab kubur. Az-Zamakhsyari
pun tidak memberikan komentar ataupun sanggahan. Hal ini
mengindikasikan bahwa ia juga sepakat dengan pendapat Mujahid

‘% az-ZamakhsyarT, al-Kasvsyaf, jilid ¢, him, £V¥.

* Ibid, hlm. 369.

* Muqatil ibn Sulaiman, Tafsir Mugatil ibn Sulaiman, Beirut: Dar al-Kutub
al-“Ilmiyyah, 1424 H/ 2003 M, jilid 3, him. 30,



70 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

tentang adanya siksa (azab) kubur. Sedangkan azab yang lebih
besar (al-‘azab al-akbar) dijelaskan dalam tafsirnya adalah azab di
akhirat.”

6) Surah al-An‘am/6: 93
el g A gl gl 8 o3 e g Spulal 5 5 3

ok 52 a5 B3 e ok G o e O3 53

djd}:s Le =

Alangkah dahsyatnya sekiranya kamu melihat di waktu orang-orang yang zalim
berada dalam tekanan sakaratul maut, sedang para malaikat memukul dengan
tangannya, (sambil berkata): “'Keluarkanlah nvawamu" di hari ini kamu dibalas
dengan siksa yang sangat menghinakan, karena kamu selalu mengatakan
terhadap Allah (perkataan) yang tidak benar dan (karena) kamu selalu
menyombongkan diri terhadap ayat-ayat-Nya (Q.S. al-An*am/6: 93).

Az-ZamakhsyarT menafsirkan bahwa orang-orang zalim, yang
ia tafsirkan dengan orang Yahudi, akan menghadapi tekanan saka-
ratul maut, lalu az-Zamakhsyari menjelaskan:

Ofy gl Bas o & Oday Loy BLYY 23y e OF 52 (O35% £3)
"y a0 3 olall b oy U Jpllaslt Jalt 3l g

(Pada hari itu kamu dibalas) maksudnya adalah pada waktu mati dan mereka
disiksa dengan siksaan yang sangat menyakitkan, atau bisa juga dimaknai (bahwa
mereka disiksa) pada waktu yang terbentang luas — mereka mendapatkan siksaan
dalam alam barzakh (alam kubur) dan pada hari kiamat.

Dari penjelasan di atas juga dapat dilihat kecenderungan az-
Zamakhsyari dalam meyakini adanya siksa kubur, hal ini tentu
bertolak belakang dengan paham aliran yang dianutnya.

7) Surah Ibrahim/14: 27
B s s 0 GBI s o ol JaEly e A &
£La3 B Jadsy Fallla

Allah meneguhkan (iman) orang-orang yang beriman dengan ucapan yang teguh
itu (kalimat tayvibah) dalam kehidupan di dunia dan di akhirat; dan Allah

' Az-Zamakhsyari, Al-Kasysyaf, jilid 3, him. 369.
52 Ibid, him. 45.



Sisi Sunni az-Zamakhsyari — Maryam Shofa 7 |

menyesatkan orang-orang yang zalim dan memperbuat apa yang Dia kehendaki
(Q.S. Ibrahim/14: 27).

Ayat di atas menjelaskan bahwa Allah swt akan meneguhkan
iman seorang mukmin dengan ucapan yang teguh baik ketika di
dunia maupun di akhirat. Menurut az-Zamakhsyari maksud dari
kalimat ‘bi al-qail al-sabit’ (ucapan yang teguh) adalah bahwa
ketika mereka mendapat fitnah di dunia, maka iman mereka tidak
akan hilang dan luntur. Ketika mereka ditanya tentang keyakinan
dan agama mereka di akhirat, maka mereka tidak akan kebingungan
untuk menjawabnya.”* Kemudian pada bagian akhir penafsirannya,
az-Zamakhsyari mengatakan:

A i e L) slins L34

Dan dikatakan balwa maknanya adalah diberi ketetapan (hati) ketika
pertanyaan dalam kubur.,

Pernyataan di atas semakin menguatkan kesimpulan bahwa az-
Zamakhsyar? lebih condong pada pendapat aliran Sunni terkait
konsep siksa kubur daripada pendapat alirannya.

Penutup

Secara umum mayoritas ulama mengakui reputasi tafsir al-
Kasysyaf dari aspek kebahasaan dan sastra yang disuguhkan sang
mufasir. Namun, ada beberapa catatan terutama hal-hal yang terkait
dengan sebagian substansi penafsirannya yang memperlihatkan
kecenderungan terhadap salah satu aliran, dalam hal ini Mu‘tazilah.

Di sisi lain az-ZamakhsyarT pada beberapa penafsiran ayat-ayat
tentang siksa kubur terlihat mengikuti pendapat aliran Sunni yang
meyakini adanya siksa kubur. Hal inilah yang tentu bertolak bela-
kang dengan ketenarannya sebagai salah seorang tokoh Mu‘tazilah.

Terlepas dari itu semua, kita tetap mengapresiasi kitab tafsir a/-
Kasysyaf, karena tafsir ini telah mampu memberi umpan pancing
kepada para ilmuwan lain untuk mengungkap berbagai macam
aspek yang terkandung di dalam Al-Qur'an—tentu dengan kaca
mata dan pendekatan yang beragam. Hingga pada akhirnya
khazanah keilmuan Islam akan terus hidup dan semakin
berkembang.[]

* Ibid, hlm. 369.



72 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Daftar Pustaka
Hakami, Hafiz ibn Ahmad, Ma'arij al-Qabiil, Kairo: Dar al-Hadis,
1427H/2006M.

Az-Zahabi, Muhammad Husein, a/-Tafsir wa al-Mufassiriin, Beirut: Dar al-
Argam ibn Abi al-Arqam, t.th.

Abbas, Nukman, al-Asy’ari: Misteri Perbuatan Manusia dan Takdir Tuhan,
Jakarta: Erlangga, t.th.

Al-*Usaimin, Muhammad ibn Salih, Syarhi ‘Aqidah Ahl as-Sunnah wa al-
Jama'ah, Kairo: Maktabah al-Safa, 1427H/2005M.

Al-Safadi, al-Wafi bi al-Wafayat, CD ROM Maktabah Syamilah Edisi 2.
Al-Tabrani, al-Mu jam al-Ausat, Kairo: Dar al-Haramain, 1415 H.

Al-Asy'ari, al-lbanah ‘an Usal ad-Diyanah, Beirut: Dar Ilbn Hazm,
1424H/2003M,

Al-Asy’art, Magalat al-Islamiyyin wa Ikhtilaf al-Musallin, Kairo: Maktabah an-
Nahdah al-Misriyyah, 1369H/1950M.

Al-Gaznawi, Jamal ad-Din Ahmad, Kitab Usial ad-Din, Beirut: Dar al-Basya’ir
al-Islamiyyah, 1998.

Al-Jabbar, ‘Abd, Syarh al-Usil al-Khamsah, Kairo: Maktabah Wahbah,
1416H/1996M.

Al-Juwaini, Mustafa al-Safi, Manhaj az-Zamakhsyari fi Tafsir al-Qur'an wa
Bayan [I’jaziht, Mesir: Dar al-Ma'arif, t.th.

Az-Zamakhsyari. al-Kasysyaf ‘an Haqaiq at-Tanzil wa ‘Uyiin al-Agawil fi Wujith
at-Ta 'wil, Mesir: Maktabah Mesir, t.th.

Ghofur, Saiful Amin, Profil Para Mufasir Al-Qur'an, Y ogyakarta: Pustaka Insan
Madani, 2008.

Goldziher, lgnaz, MazhabTafsir: Dari Klasik hingga Modern, Y ogyakarta:
eLSAQ Press, 2010.

Hakim, A. Husnul, *Studi Kritis Atas Tafsir A/-Kasysyaf karya Al-Zamakhsyari’,
Jurnal al-Burhan, No. 6, 2005.

Hitti, Philip K., History of the Arabs, Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2010.
llyas, Hamim, Studi Kitab Tafsir, Yogyakarta: TERAS, 2004,

Kasir, Ibn, Tafsir AlI-Qur'an al-‘Azim, Riyad: Dar Taibah, 1420H/1999M.
Khaldiin, lbn, Mugaddimah [bn Khaldin, CD ROM Maktabah Syamilah Edisi 2.
Khalifah, Haji, Kasyf al-Zuniin, CD ROM Maktabah Syamilah Edisi 2.




Sisi Sunni az-Zamakhsyar? — Maryam Shofa 73

Khallikan, Ahmad ibn Muhammad ibn Abi Bakr ibn, Wafavar al-A 'van, Beirut:
Dar al-Sadir, 1994,

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Kementerian Agama, Hubungan Antar-
Umat Beragama: Tafsir Al-Qur'an Tematik, Jakarta: Depag R1, 2008.

Matsna HS, Moh., Orientasi Semantik Al-Zamakhsyari: Kajian Makna Avat-avat
Kalam, Jakarta: Anglo Media, 2006.

Shihab, M. Quraish, Swnnah-Syi'ah Bergandengan Tangan! Mungkinkah?,
Jakarta: Lentera Hati, 2007.

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Sulaiman, Muqatil ibn, Tafsir Mugatil ibn Sulaiman, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘lmiyyah, 1424H/2003M.

Zarkasyi, Jaja, ‘Orientasi Bayani al-Zamakhsyari dalam Tafsir al-Kasysyaf",
Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 2, No. 2, 2007,






Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 75

Metodologi Penafsiran Al-Qut’an

Kontemporer
Telaah atas Pemikiran Nasr Hamid Abu Zayd
dan Mohammed Arkoun

Hasani Abmad Said
LAIN Raden Intan, Lampung

Stagnasi pemikiran yang dialami oleh umat Islam saat ini, salah satu faktor
penyebabnya adalah sulitnya mendialogkan realitas teks-teks keagamaan yang
mereka warisi dengan realitas kehidupan yang mereka hadapi. Hal inilah yang
mendorong para sarjana muslim kontemporer melakukan perenungan kembali
khazanah intelektual yang mereka warisi dari ulama-ulama klasik (ar-turds).
Dalam proses perenungan dan pembacaan ulang atas at-turds itu, di Barat
berkembang dengan pesat metode pemahaman teks yang disebut hermeneutika.
Metode ini pun lalu menarik perhatian para sarjana Muslim kontemporer untuk
diaplikasikan dalam membaca, memahami dan menafsirkan ar-furas. Tulisan ini
mengungkap dua sosok yang cukup banyak mendapat sorotan, yaitu Nasr Hamid
Abu Zayd dan Muhammed Arkoun.
Kata kunci: metdologi, penafsiran, Al-Qur'an, kontemporer,

One of the causes for stagnation of thought experienced by Muslim society at the
present time is the difficulty faced in the ongoing dialogue between the reality of
religious texts and the reality of contemporary life. This is the reason present-day
Muslim scholars are more deeply reflecting on the works of classical Muslim
scholars inherited from the at-turas. At the same time in the Western world there
has emerged a method, known as hermeneutics, used for understanding
scriptural texts. This theoretical approach has attracted much interest from
contemporary Muslim scholars who are seeking to apply its method 10
understanding Islamic classical works (at-turds). The article introduces two
Jigures, namely Nasr Hamid Abu Zayd and Muhammed Arkoun, who having
attracted much attention from scholars
Keywords: methodology, interpretation, the Qur'an, contemporary.

Pendahuluan

Sebagai metode baru. hermeneutik yang masih asing bagi umat
Islam secara umum, banyak mendapatkan tanggapan dan reaksi
yang berbeda-beda. Ada kelompok sarjana yang dengan agresif



76 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

memaksakan aplikasi metode ini secara total, sebaliknya banyak
kelompok yang menolak mentah-mentah aplikasi metode ini, dan
ada kelompok yang menerima mengoperasionalkan metode ini
dengan penuh hati-hati dan pertimbangan.

Bahasa tidak semata-mata terdiri dari pernyataan makna yang
terdengar, bukan pula sekadar wacana. la lebih merupakan tanda
dan pembawa makna dalam pengertian aktif, sebagaimana dikata-
kan Ernst Fuch bahwa where meaning is, there is also language.'
Karena itu, suatu kajian teks dapat ditempatkan dalam dua wilayah
epistemologi, yaitu bidang analisis wacana (*ilm tahlil al-khitab)
dan bidang semiologi atau semiotik (‘ilm al-‘alamah). Dalam
semiotik, konsep teks bermakna luas, mencakup sistem tanda yang
dapat memproduksi makna umum. Bagi konsep ini, teks linguistik
termasuk di dalamnya, sebagaimana teks-teks yang non-linguistik.”

Perhatian yang diberikan oleh para pengkaji Islam dalam
menelaah tradisi Arab-Islam dari dulu sampai dewasa ini, banyak
difokuskan kepada pembacaan teks-teks tersebut. Ini dilatar-
belakangi suatu asumsi—meminjam Nasr Hamid Abu Zayd—
bahwa peradaban dunia dapat diandaikan kepada tiga kategori,
yaitu peradaban Mesir Kuno yang disebut “peradaban (yang
muncul) pasca kematiannya™ (hadarah ma ba'‘da al-maut), per-
adaban Yunani disebut “peradaban akal” (hadarah al-‘aql).
sedangkan peradaban Arab-Islam dikategorikan sebagai “peradaban
teks” (hadarah an-nass).’

Peradaban Arab-Islam disebut peradaban teks dalam pengertian
sebagai peradaban yang menegakkan asas-asas epistemologi dan
tradisinya atas suatu sikap yang tidak mungkin mengabaikan
peranan teks di dalamnya. Kendati demikian, ini tidak berarti
bahwa teks itu sendiri yang menumbuhkembangkan peradaban atau
meletakkan asas-asas kebudayaan dalam sejarah masyarakat

! Edgar McNight, Meaning in Text: Historical Shaping of a Narrative
Hermeneutics, Philadelphia: Fortress, 1978, him. 73

2 Istilah teks dalam analisis wacana terbatas hanya pada sistem tanda bahasa
yang dapat memproduksi makna umum. Itu dikarenakan bahwa ilmu tanda
(semiotik) adalah ilmu yang menyeluruh yang menganggap analisis wacana
adalah bagiannya. Alasannya, karena bahasa merupakan sistem tanda, sehingga
kajiannya dianggap sebagai cabang semiotik.

3 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhim an-Nas: Dirasat fi ‘Ulim al-Qur'an,
Beirut: Markaz as-Saqafi al-* Arabi, 1994, him. 9.



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 77

Muslim. Sesungguhnya faktor utama yang melandasi dan menjadi
asas epistemologi dari suatu kebudayaan adalah proses dialektika
antara manusia dengan realitasnya (jadal al-insan ma'a al-waqi‘i)
yang meliputi aspek sosial, ekonomi, politik dan budaya pada satu
sisi, dan proses dialog kreatif manusia yang terjalin dengan teks
(wa hiwaruhu ma'a an-nass) pada sisi yang lain.’

Realitas sebagai sebuah “teks™ seperti konteks kesejarahan
manusia, begitu pula teks-teks liturgis keagamaan yang lain seperti
Al-Qur’an, hadis, kitab tafsir, syarah hadis, figih, tasawuf dan
falsafah telah berperan sebagai instrumen yang melengkapi lahirnya
kebudayaan dan peradaban masyarakat Arab-Islam. Studi interpre-
tasi  Al-Qur’an kontemporer tidak saja terbatas pada bentuk
interpretasi yang menekankan pada pencarian makna dari segi
narasi belaka.” Akan tetapi, perspektifnya sudah berkembang pesat
yaitu dengan menempatkan teks Al-Qur'an sebagai teks yang
bersifat historis yang lekat dengan bahasa dan budaya tertentu.

* Ibid.

* Secara umum, ada empat pandangan hermeunetika baru. Salah satunya,
pandangan Schleirmacher, bahwa hermeunetika sebagai kajian penafsiran matan
atau teks. Schleirmacher pendiri ilmu hermeunetika baru. Dilthey mengibaratkan
“Schleirmacher adalah Kant-nya hermeunetika”. Schleirmacher memulai kajian
ilmu hermeunetika dengan sebuah pertanyaan umum, “Bagaimana setiap
perkataan yang terucap dan tertulis dapat dipahami dengan baik?” Pemahaman
adalah kondisi relatif teman bicara. Dalam setiap kerelatifan mempunyai bentuk,
bahwa ada pembicara yang menyusun kalimat untuk menjelaskan makna (baca:
kandungan) yang dimaksud, sama halnya dengan pendengar, juga memiliki
kondisi seperti pembicara. Pendengar ketika memperhatikan susunan kalimat
yang diucapkan, secara spontan, dapat memahami kandungannya dengan
kecerdasan yang dimilikinya melalui proses misterius. Proses misterius dan
kecerdesan di sini adalah yang disebut proses hermeunetika. Dan di sini. letak
posisi hermeunetika sebenarnya. Oleh karenanya. hermeunetika disebut sebagai
seni mendengar. Menurut Schleirmacher pemahaman adalah re-eksperimen
proses intelektual penyusun matan (baca: teks),

¢ Studi interpretasi Al-Qur’an yang dilakukan oleh para ulama dari kalangan
Muslim sejak dulu sampai kini dan akan datang akan selalu berada dalam satu
bingkai teoretik yang sama yaitu to make the texts understandable and relevant.
Lihat Andrew Rippin, Muslim: Their Religious Beliefs and Practices Volume 2:
The Contemporary Period, London: Routledge, 1995, him. 85; bandingkan
dengan J.J.G. lansen, The Interpretation of the Koran in Modern Egypt, Leiden:
E.J. Brill, 1974; juga Helmut Gatje, The Qur'an and it's Exegesis: Selected Text
with Classical and Modern Interpretation, terj: Alford T. Welch, California:
California University Press, 1976, hlm. 30



78 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Artinya, di samping berbicara tentang interpretasi teks, telaah ini
sudah masuk pada analisis “status ontologis teks™” dan relasi
antarkonteks melalui interpretasi kebudayaan dengan menggunakan
pisau analisis linguistik dan semiotik yang terbingkai dalam herme-
neutika teks.

Tugas hermeneutika® teks dalam pengertian yang paling seder-
hana adalah upaya untuk memahami teks. Sedangkan pemahaman
itu sendiri mempunyai hubungan fundamental dengan bahasa.
pemikiran dan sejarah. Melalui bahasa manusia berkomunikasi dan
melalui bahasa pula mereka bisa salah arti, salah paham dan salah
interpretasi. Itu semua dapat terjadi tergantung kepada bagaimana

? Telaah terhadap status ontologis ini berfaidah untuk menjelaskan sifat-sifat
historis dan nir-historis Al-Qur’an, yaitu mengenai ketidakseimbangan ontologis
dalam proses komunikasi antara manusia yang natural dengan Tuhan yang
supranatural. Pendekatan yang dilakukan untuk kajian ini, setidaknya pernah
dilakukan oleh lzutsu dengan menggunakan analisis semantik. Namun ia masih
terbatas pada pencarian makna asli dari suatu teks dan belum menyingkap
problem jarak, tradisi dan kebudayaan, begitu pula dengan aspek-aspek simbolis
lain yang dapat di telaah melalui semiotik. Lihat Toshihiko lzutsu, God and Man
in the Koran: a Semantical Analysis of the Koranic Weltanschauung, Tokyo: Keio
University Press, 1964, hlm. 155; telaah terhadap status ontologis teks melalui
hermeneutik tidak hanya terjadi di kalangan Muslim terhadap Al-Qur’an, tetapi
juga terhadap kitab “Perjanjian Baru™ di antaranya dilakukan oleh Rudolf
Bultmann melalui karyanya yang berjudul “Das Problem der Hermeneutik'
Lihat Routrand Wieland, “Wuwrzeln der Schwierigheit innerislami schen
Gerpracchs Uber Newe Hermeneutiche Zungange zum Korantext”, dalam Stefan
Wild (ed.). The Qoran as Text, Leiden: E.J. Brill, 1996, him. 270; ulasan singkat
tentang telaah terhadap konsep teks ini lihat juga Berichtvon Almut Wieland,
Internationale Symposion “Der Koran als Text™, dalam: Juhrbuch fir
Religionwissenschaft und der Religionen, Bonn: Freinburg, 1994, him. 148-158:
juga Nasr Abu Zavd, Mafham an-Nass.. ., him. 10.

® Terminologi hermeneutika adalah sebuah seni tafsir yang berasal dari bahasa
Yunani. Hermeneutika berasal dari kata Yunani, hermeneuien yang berarti tafsir
atau interpretasi. Plato menyebut para penyair dengan sebutan hermenes
(penafsir) para Tuhan. Arostoteles juga menggunakan istilah ini di dalam
bukunya pada bab logika proposisi yang bertajuk “Peri Hermeneias”, yang
bermakna “Bab Tafsir”. Secara lenguistik, kata ini berhubungan erat dengan kata
hermez, yang bermakna Tuhan orang-orang Yunani, di mana sebagai utusan
“Tuhan Perbatasan™. Para sarjana memahami kata ini mempunyai tiga gradasi
prinsip interpretasi: pertama, matan atau teks, yakri pesan yang muncul dari
sumbernya, kedua, perantara, yakni penafsir (hermes) dan ketiga, perpindahan
pesan ke pendengar (lawan bicara).



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 79

»9

manusia memaknai sebuah “peristiwa bahasa™.” Kritisisme terhadap
teks dengan menggunakan pendekatan linguistik tidaklah serta
merta mengabaikan pendekatan lainnya. Dalam pada itu, linguistik,
semiotik dan hermeneutik memang tidaklah sama, masing-masing
memiliki objek kajian yang berbeda-beda. Namun ketiganya memi-
liki relasi yang cukup kuat—khususnya di bidang interpetasi—
terkait secara berkelindan, satu sama lain sulit untuk dipisah-pisah-
kan secara dikotomis-antagonistik.

Bahasa tidak semata-mata terdiri dari pernyataan makna yang
terdengar, bukan pula sekadar wacana. la lebih merupakan tanda
dan pembawa makna dalam pengertian aktif, sebagaimana dikata-
kan Ernst Fuch bahwa where meaning is, there is also language.
Oleh karena itu, suatu kajian teks dapat ditempatkan dalam dua
wilayah epistemologi, yaitu bidang analisis wacana (‘ilm tuhlil al-
khitab) dan bidang semiologi atau semiotik (‘ilm al-alamah).
Dalam semiotik konsep teks bermakna luas, mencakup sistem tanda
yang dapat memproduksi makna umum. Bagi konsep ini, teks
linguistik termasuk di dalamnya, sebagaimana teks-teks yang non-
linguistik. Istilah teks dalam analisis wacana terbatas hanya pada
sistem tanda bahasa yang dapat memproduksi makna umum. Itu
dikarenakan bahwa ilmu tanda (semiotik) adalah ilmu yang
menyeluruh yang menganggap analisis wacana adalah bagiannya.
Alasannya, karena bahasa merupakan sistem tanda, sehingga
kajiannya dianggap sebagai cabang semiotik."

* Mengenai berbagai pengertian hermeneutik dan ruang lingkupnya dapat
terpetakan secara jelas umpamanya dalam Richard E. Palmer, Hermeneutics:
Interpretation theory in Schleiermacher, Dilthey. Heidegger, and Gadamer,
Nortwestern: Nortwestern University Press, 1996, hlm. 33-45. Pada buku ini
Palmer memetakan sedikitnya enam teori modern hermeneutik, vaitu (1)
hermeneutika sebagai teori penafsiran kitab suci; (2) hermeneutika sebagai
metodologi filologi: (3) hermeneutika sebagai ilmu pemahaman linguistik; (4)
hermeneutika sebagai dasar ilmu-ilmu kemanusiaan: (5) hermeneutika sebagai
fenomenologi Dasein dan pemahaman cksistensial; dan (6) hermeneutika sebagai
sistem penafsiran. Sedangkan Joset” Bleicher menunjukan tiga kategori besar,
yaitu (1) hermeneutika sebagai metode: (2) hermeneutika sebagai filosofi; (3)
hermeneutika sebagai kritik. Lihat Josel Bleicher, Contemporary Hermeneutics:
Hermeneutics as Method, Philosopy and Critique, London: Routledge and Kegal
Paul, 1980, hlm.1; bandingkan dengan Carl Braaten, History of Hermeneutics,
Philadelphia: Fortress, 1966,

' Nasr Abu Zayd, At-Tafkir fi Zaman at-Takfir: Dlid al-Jahl wa a=-Zaif wa al-
Khurafah, Kairo: Maktabah al-Madbili al-Mishriyyah, 1995, cet-2, hlm. 133-



T

80 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Sedangkan kritisisme dapat diartikan sebagai upaya untuk
memahami teks dengan melihat berbagai kemungkinannya yang
ditinjau dari segi tujuan teks itu sendiri. Dalam dunia sastra.
kritisisme seringkali digunakan para kritikus sastra ketika melaku-
kan kritik sastra.'' Bidang hermeneutika teks ternyata memiliki
peranan besar dalam kajian ini ketika terdapat bagian yang terkait
dengan bahasa dan pemikiran sebagai sebuah wacana yang akan
dimaknai dan diinterpretasikan. Memahami teks dalam hermeneu-
tika kritis, tidaklah sekadar memahami makna teks itu sendiri,
melainkan mencakup kepada wilayah pembongkaran persepsi dari
sebuah pengetahuan, interpretasi, maupun metode interpretasi yang
sudah dianggap mapan, dalam hal ini adalah tentang hakikat teks
Al-Qur’an. Selain itu mencoba menyingkap distorsi dan ketim-
pangan yang mungkin terjadi ketika menimbang dan melakukan
kegiatan interpretasi. Apabila dikaitkan dengan teks Al-Qur’an,
maka sesungguhnya kajian kritis dari hermeneutika ini adalah
terfokus pada analisis dan kritik wacana teks Al-Qur’an.

134; dengan asumsi di atas dapat dikatakan bahwa teks, makna, bahasa, dan juga
interpretasi adalah bagian dari semiotik. Lihat kutipan Jack Solomon dari
Umberto Eco dalam The Sign of Our Time, Semiotics: The Hidden Messages of
Environment, Object and Cultural Images, Los Angeles: Jeremy P. Tar cher,
INC, 1988, him. 16 kendati dikatakan bahwa semiotik mencakup keseluruhan
sistem tanda. akan tetapi bahasa merupakan bagian terpenting dalam sistem tanda
karena bahasa merupakan simbol yang berupaya menyampaikan dan
mengekspresikan gagasan-gagasan. Lihat Roland Barthes, Writing Degree Zero &
Elements of Semiology, terj: Annete dan Colin Smith, London: Jonathan Cape
Thirty Bedford Square, 1967, hlm. 77; dalam telaah ini sesungguhnya tidak
dibedakan secara terminologis antara semiotik dan semiologi. Keduanya
dibedakan sebatas pada penggunaan rujukan dalam bidang linguistik. Mazhab
Ferdinand de Saussure lebih banyak menggunakan istilah “semiologi™, sementara
istilah “semiotik™ banyak dipengaruhi dan digunakan oleh Charles Sanders
Pierce. Lihat Aart Van Zoest , “lnterpretasi dan Semiotik”, terj: Okke K.S.
Zaimar dan lda Sundari dari judul asli “Interpretation et Semiotique™ dalam A.
Vivoldi Verga (ed.) Theorie de la Litérature, Paris; A, CTJ, Picard, 1981;
selanjutnya lihat Panuti Sajiman dan Aart Van Zoest, Serba-serbi Semiotik,
Jakarta: Gramedia, 1996, him. 1-25.

" Objek kritik sastra di antaranya meliputi sastra itu sendiri yakni kata-kata
atau kalimat, baik yang berbentuk prosa, persajakan yang di dalamnya melibatkan
unsur-unsur nalar dan perasaan. Lihat Ahmad Sayyib, Usal an-Nagd al-Adabi,
Kairo: Maktabah an-Nahdah al-Misriyyah, 1964, hlm. 116-118



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 8 |

Pada umumnya, status ontologis teks Al-Qur’an" tidak banyak
diulas para ulama. Al-Qur’an acapkali dipahami dalam defenisi dan
“etika teologis” yaitu sebagai wahyu Tuhan yang disampaikan
kepada Nabi Muhammad saw melalui malaikat Jibril. Sedangkan
menurut definisi dan “etika linguistik™, Al-Qur’an terdiri dari kata.
kalimat, paragraf dan tanda-tanda baca yang sarat makna. Karena-
nya dilihat dari aspek ini, ia setara dan dapat didekati sebagaimana
teks-teks yang lain. Oleh karena itu, untuk mendukung telaah ini
para pengkaji dari kalangan Muslim tentunya harus terlebih dahulu
memiliki kesepahaman bahwa dengan kajian teks model ini
tidaklah serta merta menafikan inspirasi Al-Qur’an yang bersifat
[lahi. Karena sakralitas atau kesucian sebuah kitab—meminjam
Frihtjof Schuon—tidak terletak pada level ontologisnya dalam
bentuk teks. melainkan pada aspek inspirasinya. Sehingga yang
membedakan antara kitab suci (Al-Qur’an, Injil, Taurat) dengan
karya yang lain berada pada wilayah inspirasinya."

Kritisisme terkait dengan pemahaman seseorang terhadap Al-
Qur'an dan bagaimana memperlakukannya. Paham ini berlaku
sebatas digunakan untuk mengikis pemahaman distorsif terhadap
konsep teks Al-Qur’an. Lebih-lebih pada aspek kebekuan metodo-
logi dan perspektif yang digunakan yang cenderung menepikan
pendekatan ilmu-ilmu humaniora. Karenanya salah satu karakteris-
tik dari kritisisme adalah membongkar model pembacaan repetitif,
tautologi, yang cenderung menutup pendekatan lain di luar pende-
katan yang digunakan para ulama yang beraliran salaf. Kritisisme

'* Al-Qur’an adalah wahyu llahi yang berisi nilai-nilai universal kemanusiaan.
la diturunkan untuk dijadikan petunjuk, bukan hanya untuk sekelompok manusia
ketika ia diturunkan tetapi juga untuk seluruh manusia hingga akhir zaman. Nilai-
nilai dasar Al-Qur’an mencakup berbagai aspek kehidupan manusia secara utuh
dan komprehensif (Q.S. al-An’dm/6:37). Tema-tema pokoknya mencakup aspek
ketuhanan, manusia sebagai individu dan anggota masyarakat, alam semesta,
kenabian. wahyu, eskatologi, dan makhluk-makhluk spiritual. Eksistensi,
orisinalitas, dan kebenaran ajarannya dapat dibuktikan oleh sains modern (Q.S.
al-Hujurat/15:9), sedang tuntunan-tuntunannya adalah rahmat bagi semesta alam
(Q.S. al-Furqan/25:1). Lihat, http://www.psq.or.id/profile.asp?mnid=14. undihan
14 Januari 2010

" Frihtjof Schuon, Understanding Islam, terj: D.M. Matheson, London:
George Allen & Unwin LTD., 1972, Cet. 3, him. 43-44; bandingkan dengan
pernyataan Muhammad Syahrtr, 4/-Kitab wa Al-Qur'an: Qira'ah Mu asyirah,
Dimisyqa: Dar al-AhalT li Taba'ah wa an-Nasyir, 1990, cet-2, him. 33; juga R.
Detweiler, “What is Sacred Text”, dalam: Semia, 1989, him. 35-39



82 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

dibangun dengan menitikberatkan kepada model pembacaan yang
akan mendekatkan kepada “kesadaran ilmiah™ (baca: bukan sekadar
kesadaran teologis), tanpa melakukan pengingkaran terhadap spirit
dan inspirasi kitab suci sebagai wahyu Tuhan.

Jika dipahami selintas saja, pendekatan ini seakan meng-
gelincirkan kepada pemahaman yang sekularistik atau akan jatuh
pada corak Marxisme yang cenderung anti suprarasional. Namun di
balik itu, pandangan-pandangan semacam itu justru menjadi
tantangan besar dari ilmu pengetahuan modern, khususnya dalam
bidang linguistik. Karena betapapun juga, perubahan dan
perkembangan yang terjadi terus-menerus pada nalar dan ilmu
pengetahuan modern harus senantiasa berbanding lurus dengan
sikap mental dan intelektual kaum Muslim, yang pada tataran ini
berfungsi untuk mengimbangi prinsip-prinsip pembaharuan pemi-
kiran keislaman. Hal ini senada dengan suatu prinsip yang
menyatakan bahwa "modernitas" sesungguhnya dapat dijadikan
perspektif untuk “membaca” tradisi, bukan sebaliknya tradisi
belaka yang membaca modernitas tanpa diselingi dengan proses
dialektis." Kritisisme melalui pembacaan teks-teks keagamaan
identik dengan pembacaan tradisi, karena teks dapat dikatakan

'* Ketika berbicara tentang konsep tradisi keagamaan lIslam dan warisan
intelektual dalam bentuk teks, Muhammad *Abid al-Jabiri mempertanyakan
“siapakah yang memiliki wewenang untuk membaca tradisi? Untuk it ia
mengajukan tiga model pensikapan terhadap tradisi: (1) membaca tradisi (teks-
teks) dalam kerangka modernitas; (2) membaca tradisi dalam kerangka tradisi: (3)
membaca modernitas dalam kerangka tradisi. Di antara tiga pilihan ini, al-Jabiri
mengambil yang pertama, dengan alasan bahwa jika ini tidak cepat dipilihnya,
maka otoritas akan berpindah kepada yang kedua dan yang ketiga, dan itu—
terutama yang ketiga—amat berbahaya. Dengan kata lain, masalah otoritas ini
bukan hanya sebatas tradisi membaca tradisi. Tetapi yang lebih berbahaya.
mengukur segala sesuatu, termasuk modernitas dalam kerangka tradisi. Lihat
Muhammad “Abid al-Jabiri, “Isykaliyat al-Aslah wa al-Mu'asirah fi al-Fikr al-
‘Arabt al-Hadis wa al-Mu'asir: Sirah Thabaqi am Musykil as-Saqafi:, dalam At-
Turdas wa at-Tahaddivat al-'Ashr, Beirut: Markaz Dirasah Wihdah al-*Arabiyyah,
1987, him. 1, sebagaimana dikutip A. Luthfy Syaukanie, “Tipologi dan Wacana
Pemikiran Arab Kontemporer”, dalam Jurnal Pemikiran Islam Paramadina, Vol.
I, No. I, Juli-Desember 1998, him. 58-95; bandingkan dengan Armando
Salvatore, “The Rational Autentication of Turds in Contemporary Arabic
Thought: Muhammmad ‘Abid al-JabirT and Hassan Hanafi, dalam The Muslim
World, Vol. LXXXV. No. 3-4, Juli-Oktober, 1995



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 83

sebagai fiksasi atau pemadatan dari suatu wacana maupun tuturan."
Di sinilah “teks sebagai realitas” maupun “realitas sebagai teks”
dapat ditempatkan.'® Keduanya sama-sama hadir untuk ditelaah,
dipahami, diinterpretasikan sampai kemudian dicari signifikansinya
dalam berbagai konteks.

Memperbincangkan historisitas teks tidaklah dimaksudkan
sebagai pembahasan “sejarah™ teks, namun lebih mengedepankan
sisi Al-Qur’an pada aspek ontologisnya. Peristiwa pewahyuan
sebagai titik awal lahirnya Al-Qur’an merupakan kata kunci untuk
menyatakan bahwa ketika inspirasi llahi itu disampaikan kepada
manusia dengan menggunakan bahasa kaum tertentu,'” bahasa Arab
(al-lisan al-'Arabi),"® maka hal itu sekaligus menandakan sifat
kesejarahannya, sebab wahyu tersebut sudah termanusiakan. Histo-
risitas ini berperan untuk mengulas “peristiwa bahasa” yang dapat
berpengaruh terhadap sistem pemaknaan pada satu sisi, dan
menempatkan otoritas teks pada sisi yang lain. Kaum Mu’tazilah
dan Asy’ariyah telah mengawali perdebatan mengenai historisitas
ini melalui sebuah pertanyaan “apakah Al-Qur’an itu diciptakan
dan baharu ataukah azali dan gadim? Untuk menjembatani dua arus
besar pemikiran kalam klasik di atas sebenarnya dapat ditengarai
melalui pendekatan linguistik modern sebagaimana yang pernah
dikonseptualisasikan oleh Ferdinand de Saussure.

Menurut paradigma Saussurian, khususnya yang terumuskan
dalam Cours de Linguistique Générale, konsepsi kalam dibedakan
dengan konsep lugah. Konsep lugah atau lisan dapat disetarakan
dengan konsep langue dalam linguistik Saussure, yaitu keseluruhan
kebiasaan yang diperoleh secara pasif yang diajarkan oleh masya-
rakat bahasa yang memungkinkan penutur-penerima dapat saling
memahami dan menghasilkan unsur-unsur yang dipahami penutur
dalam masyarakat. Sedangkan kalam identik dengan parole yaitu

'" Nasr Abu Zayd, Isykalivat al-Qira ah wa Aliyat at-Ta'wil, Beirut: Markaz
as-Saqafi al-‘Arabi, 1992 hlm. 46; Paul Recoeur, Interpretation Theory,
California: The Texas University Press, 1976, him. 30

'® Selanjutnya lihat T. Borhgrevink & M. Melthuus, “Text as reality-reality as
text”, dalam Studia Theologica, 1989, him. 35-59; Umberto Eco, The Limits of,
Interpretation, Bloomington & Indianapolis: Indiana University Press, 1990, him.
21

'" Hassan Hanafi, Dirasah Islamiyvah, him. 401

'* Q.S. Asy-Syu’ara’/26: 195; Q.S. Yasaf/12: 2



84 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

manifestasi individu tentang bahasa (al-istikhraj al-fard li al-
lugah)."” Jadi, telaah terhadap historisitas teks Al-Qur’an tidaklah
dilekatkan pada wilayah “teologis” yang bertali-temali dengan
konsep kalam, akan tetapi berada dalam wilayah bahasa dalam
pengertian [ugah dan lisan atau langue sebagaimana dimaknai
Saussure, yaitu bahasa sebagai realitas historis yang bersifat
manusiawi dan merupakan aksioma masyarakat bahasa, sehingga
dengan sendirinya lugah atau lisan merupakan bagian dari
kebudayaan.

Ketika pesan-pesan ketuhanan direpresentasikan wahyu dalam
realitas kultural dan berada dalam sistem bahasa melalui peristiwa
bahasa yang bersifat manusiawi, maka pengandaian akan otoritas
makna teks terdapat pada unsur kesejarahannya. Menurut
Komaruddin Hidayat, pada akhirnya setiap interpretasi makna teks
harus memiliki sumber otoritas.”” Mengenai otoritas ini kelihatan-
nya muncul beragam pendapat. Adakah sumber otoritas itu berupa
wahyu, hasil pembuktian empiris, tradisi yang telah mapan, ataukah
kekuatan penalaran manusia? Pada kenyataannya semua faktor
tersebut saling mengisi dan berinteraksi secara dialektis yang
kemudian terawetkan dalam sebuah tradisi. Dalam Islam, misalnya,
otoritas tradisi demikian kuat. Posisi tradisi keagamaan dan pen-
dapat ulama sangat vital sebagai sumber justifikasi dan sekaligus
juga pengikat komunitas keberagamaan sejak dari level peribadatan
sampai dengan bangunan keilmuan. Bahkan dalam konteks tertentu,
otoritas teks itu semakin besar seiring dengan urgensi teks. Oleh
karena itu, dari sudut pandang transendentalisme hermeneutik,
kebenaran yang lebih konsisten justru tertuang dalam teks, bukan-
nya dalam diri pengarang yang kadangkala labil dan situasional.”
Di sinilah kritisisme tentang historisitas teks dapat dimaknai untuk

" Harimurti Kridalaksana, Mongin Ferdinand de Saussure (1857-1913) Bapak
Linguistik Modern dan Pelopor Strukturalisme™, pengantar dalam Ferdinand de
Saussure, Pengantar Linguistik Umum, terj: Rahayu S. Hidayat, Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press, 1993, cet-2, him. 1-25; bandingkan dengan Nasr
Abt Zayd, An-Nass as-Sultah al-Hagigah: Al-Fikr ad-Dini bain Iradah al-
Ma’rifah wa Iradah al-Haiminah, Beirut: Markaz as-Saqafi al-’ Arabi, 1995, cet-
1, him. 86-87

 Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama, hlm. 146-147

! Ibid.



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 85

kemudian dapat memasuki wilayah otoritas teks dan relasi
interkontektualitas.

Berkaitan dengan masalah otoritas teks, Nasr Hamid Abu Zayd,
salah seorang sarjana Muslim Mesir yang kontroversial, berpen-
dapat bahwa pada dasarnya “teks” tidak memiliki wewenang.
kuasa, atau otoritas apa pun selain otoritas epistemologis (as-sultah
al-ma ‘rifiyyah). Yakni otoritas yang diupayakan sebuah teks dalam
posisinya sebagai teks untuk dimanifestasikan dalam wilayah
epistemologi tertentu. Seluruh teks berusaha memunculkan otoritas
epistemologinya secara baru dengan asumsi bahwa ia memper-
baharui teks-teks yang mendahuluinya. Akan tetapi, otoritas
tekstual ini tidak akan bermetamorfosis menjadi otoritas kultural-
sosiologis, kecuali melalui kelompok yang mengadopsi teks
tersebut dan mengubahnya menjadi kerangka ideologi. Dalam pada
itu—dan ini juga berlaku terhadap interpretasi teks Al-Qur’an—
perlu dibedakan, bahwa teks-teks yang memiliki otoritas tertentu
adalah disusupkan oleh pemikiran manusia, otoritas tersebut tidak
muncul dari dalam teks itu sendiri. Sehingga “pembebasan dari
kekuasaan teks” (at-tuharrir min sultah an-nass) sebenarnya berarti
pembebasan dari otoritas mutlak dan hegemoni yang memprak-
tikkan pemaksaan dan penguasaan dengan menyelipkan indikasi-
indikasi dan makna-makna di luar masa, ruang, dan kondisi ke
dalam teks. Paparan ini sesungguhnya merupakan ajakan untuk
memahami, menganalisis dan melakukan interpretasi berdasarkan
analisis bahasa terhadap teks tersebut dalam kompleksitas konteks-
nya,” yang pada gilirannya akan melahirkan kontekstualisasi
makna teks.

Lahirnya makna tidaklah berasal dari teks itu semata-mata,
akan tetapi melalui proses dialektika antara teks dengan manusia
sebagai objek teks, seperti juga yang terjadi dari relasi antara teks
dengan kebudayaan sebagai relasi dialektis yang saling menguat-
kan, dan satu sama lain mengkombinasikan dirinya pada saat
memunculkan wacana, pemikiran dan ideologi.”® Akal pikiran
manusialah yang melahirkan makna dan berbicara atas nama teks,

** Pernyataan Nasr Abu Zayd tersebut dapat ditelaah dalam Majalah al-
Qahirah, 1993; juga bagian “Muqaddimah™ dalam karyanya yang berjudul A/-
Imam as-Syafi'i wa Ta'sts al-Aidialijiyvah al-Wasatiyyah, Kairo: Maktabah al-
Madbiilt, 1996, him. 15-16; juga At-Tafkir fi Zaman at-Takfir, him, 137

¥ Nasr Abu Zayd, Mafhitm an-Nas, him. 25



86 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

sedangkan teks itu sendiri tidak berbicara.”* Sehingga otoritas itu
dapat dikatakan sebagai produk dari proses dialektika.

Para pengkaji Islam pada umumnya—terutama dari kalangan
Muslim— secara dominan mengasosiasikan otoritas tersebut
kepada teks primer dan teks sekunder. Teks primer (an-nas al-asli)
dalam bingkai warisan tradisi Islam adalah Al-Qur’an. Teks primer
berposisi sebagai teks yang menampilkan realitas pertama dalam
suatu runtutan teks yang muncul kemudian. Sedangkan teks
sekunder (an-nass as-sanawi) berasal dari teks yang kedua, yaitu
berupa Sunnah atau Hadis, berperan sebagai pengurai (syarh) dan
penjelas (bayan) dari teks primer. Apabila Sunnah atau Hadis
dikatakan sebagai teks sekunder (tingkatan kedua), maka terlebih
lagi dengan ijtihad dan pendapat para ulama, baik di kalangan ahli
figih maupun tafsir, dapatlah diandaikan sebagai teks sekunder,
atau bahkan "tersier". Sebab ijtihad-ijtihad para ulama itu merupa-
kan uraian atau penjelasan terhadap teks primer yang pertama (an-
nass al-asli al-awwal, Al-Qur’an) atau teks sekunder yang kedua
(an-nass as-sani as-sanawi, Hadis).

Sejarah panjang pemikiran Islam menunjukkan bahwa—Kkarena
faktor sosial, politik, ekonomi dan kultural tertentu—telah terjadi
pergeseran otoritas dari teks sekunder menjadi teks primer. Bahkan
teks sekunder telah memberikan otoritas bagi dirinya sendiri. Untuk
itu. dalam memahami teks Al-Qur’an tidaklah sekadar didasarkan
kepada pendekatan dari segi narasi dan pemaknaan saja, lebih dari
itu terdapat beragam konteks dalam kajian ini yang setidaknya
dapat memposisikan pemaknaan intersubjektivitasnya, yaitu dengan
memetakan unsur relasi interkontekstualitas.

Berdasarkan latar belakang masalah yang dikemukakan di atas,
permasalahan yang akan disorot adalah bagaimana metode tafsir
kontemporer dalam pemikiran Nasr Hamid Abu Zaid dan

* Pernyataan ini dikemukakan Imam Ali ra. ketika menanggapi pernyataan
“la hukm illa Allgh"di saat konflik politik dan ideologi pecah di kalangan
masyarakat Islam. la menyatakan “yang berbicara dan melakukan pemaknaan
adalah akal pikiran manusia bukan teks itu sendiri”. Pernyataan tersebut berusaha
menggugat otoritarianisme teks dari lawan-lawa politiknya yang berbicara atas
nama Tuhan. Lihat Nasr Abu Zayd, 4¢-Tafkir, him.139; Al-Imam asy-Syafi ‘i, him.
67; sebagaimana dikutip dari Al-Tabari, TarTkh ar-Rasal wa al-Muliik,
Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim (ed.), Kairo: Dar ai-Ma’arif, 1979, juz. V, him.
48-49



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 87

Mohammed Arkoun dan bagaimanapula mekanisme penalarannya?
Pokok permasalahan ini. selanjutnya dirinci menjadi beberapa
persoalan sebagai berikut: Apa yang melatar belakangi pemikiran
tafsir kontemporer tersebut? Bagaimana perumusan metode
penafsirannya? Bagaimana aplikasi terhadap penerapan metodenya
itu? Dan sejauh mana kontribusi paradigm linguistic dan semiotic
terhadap model pembacaan Al-Qur’an?

Nasr Hamid Abu Zayd dan Metodologi Penafsiran
Kontemporer

Dalam pandangan Abu Zayd. Al-Qur’an hanyalah fenomena
sejarah yang tunduk pada peraturan sejarah.” Maka sebagai *suatu’
yang sudah mensejarah dan terealisasi dalam dunia yang temporal-
terbatas, Al-Qur’an juga bersifat temporal-historis dan harus dipa-
hami dengan pendekatan historis. Abu Zayd juga memandang Al-
Qur’an sebatas teks linguistik yang tidak dapat melepaskan dirinya
dari aturan bahasa Arab yang dipengaruhi oleh kerangka kebuda-
yaan yang melingkupinya.

Dengan demikian pemaknaannya selalu tunduk pada latar
belakang zaman, ruang historis dan latar belakang sosialnya.”* Di
samping itu, dia juga menganggap Al-Qur’an bukan lagi teks
Tuhan yang sakral, tapi telah bergeser menjadi teks manusia yang
nisbi (samar) dan maknanya selalu berubah, karena telah masuk
dalam pemahaman manusia yang relatif.

Dengan begitu, dia memisahkan Al-Qur’an secara total antara
lafaz dan maknanya. Yang mutlak dan sakral adalah Al-Qur’an
yang berada di alam metafisika (Lauh Mahfiiz). yang tidak pernah
diketahui sedikit pun tentangnya, melainkan vang disebutkan oleh
teks itu sendiri. Lalu Al-Qur’an tersebut dipahami dari sudut
pandang manusia yang berubah dan nisbi. Sejak turun, dibaca dan
dipahami Nabi, Al-Qur’an telah bergeser kedudukannya dari Teks
Tuhan menjadi teks manusia. Hal ini disebabkan Al-Qur’an telah
berubah dari wahyu menjadi interpretasi. Kemudian Abu Zayd
menuduh musyrik bagi mereka yang menyakini mutlaknya penaf-
siran, karena telah menyamakan yang Mutlak (Tuhan) dan yang
nisbi (manusia) dan menyamakan antara Maksud Tuhan dan

** Nasr Hamid Abu Zayd, At-Tafkir...., him. 210; dan al-Khitab wa at-Ta 'wil,
al-Markaz as-Saqafi al-*Arabi, Beirut: 2000, cetakan pertama, him. 205
** Nasr Hamid Abu Zayd, an-Nass wa al-Suitah. .., him. 92



88 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

pemahaman manusia. Dikarenakan Al-Qur’an sudah tidak lagi
mutlak dan telah berubah menjadi makna yang relatif, maka bagi
kalangan liberal Islam, hermeneutika dipandang perlu sebagai
perangkat interpretasi teks keagamaan.

Moch. Nur Ichwan, salah satu murid Abu Zayd, menguatkan
bahwa dalam konteks Islam, hermeneutika dimaknai sebagai teori
dan metode yang memfokuskan dirinya pada problem pemahaman
teks. Dikatakan problem, mengingat sejak awal diwahyukannya,
Al-Qur’an dirasa sulit untuk dipahami dan dijelaskan. Problem
tersebut semakin rumit manakala Rasulullah wafat, sehingga tidak
ada lagi otoritas tunggal yang menggantikannya. Oleh sebab itu,
penggunaan hermeneutika dalam studi Al-Qur’an tidak bisa
diabaikan lagi. Bahkan saat ini, hermeneutika Al-Qur’an dinyata-
kan telah menjelma menjadi kajian interdisiplin yang memerlukan
penerapan ilmu-ilmu sosial dan humanitas.”” Abu Zayd juga
memandang Al-Qur’an secara dikotomis yang memiliki dua
dimensi, yaitu dimensi historis (nisbi) dan dimensi ketuhanan
(mutlak). Abu Zayd mempertanyakan, apakah setiap yang termak-
tub dalam Al-Qur’an adalah firman Allah yang harus diaplikasi-
kan? Pertanyaannya ini dijawabnya dengan menganalogikannya
pada Bibel dalam pandangan Kristen, tulisnya: “According to
Christian doctrine, not everything that Jesus said was said as the
Son of God. Sometimes Jesus behaved just as a man™.* Pada
akhirnya, pemutlakan nisbinya penafsiran bermuara pada seruan
Abu Zayd untuk meninggalkan kekuasaan teks-teks agama (Al-
Qur’an dan Hadis) karena dianggap membelenggu kebebasan
berfikir.”’ Ringkasnya, pandangan Abu Zayd tentang Al-Qur’an,
kenisbian tafsir dan pemikiran keagamaan dapat dirangkum secara
runtut sebagai berikut: Memberikan definisi dikotomis antara
agama dan pemikiran keagamaan yang berbeda total antara satu
dengan lainnya sebagai pintu masuk; meragukan satu per satu
kedudukan agama dan pemikiran keagamaan yang didefinisikan
secara dikotomis; agama yang dimaknai sekadar kumpulan teks
suci, kemudian direlatifkan eksistensi kemutlakannya; teks yang

7 Moch. Nur Ichwan, Meretas Kesarjanaan Kritis al-Quran: Teori
Hermeneutika Nasr Abu Zayd, cetakan I, Jakarta: Teraju, 2003, hlm. 59-60

8 Nasr Hamid Abu Zayd & Esther R. Nelson, Voice of an Exile Reflections on
Islam, Connecticut/London: Praeger, 2004, him. 174-175

» Nasr Hamid Abu Zayd, al-Imam asy-Syafi ‘i, him. 146



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 89

mutlak dan suci (dalam hal ini adalah Al-Qur’an), hanyalah yang
berada di Lauh al-Mahfiaz. Teks suci tersebut tidak pernah
diketahui oleh seorang muslim pun. Sehingga pada akhirnya, hanya
menyisakan kenisbian dan meragukan kedudukan Al-Qur’an.

Setelah meragukan eksistensi Al-Qur’an (atau keberadaan
agama itu sendiri) sebagai kitab yang mutlak dan suci, kemudian
Abu Zayd mengebiri fungsi dan perannya sebagai solusi akhir bagi
manusia. Sebab teks-teks yang dipandang suci dan mutlak tersebut
pada hakikatnya adalah teks atau agama sejarah, yang muncul pada
suatu bangsa, pada suatu waktu dan identik dengan budaya bangsa
tersebut pada saat itu. Sehingga sebagai agama atau teks sejarah, ia
akan terus berkembang sesuai dengan tempat dan zamannya, relatif
dan tidak bisa diklaim sebagai aturan yang mutlak dan tetap.
Merombak dan menolak pemikiran keagamaan yang didefinisikan
secara dikotomis dengan agama dalam poin pertama, sehingga pada
akhirnya baik agama maupun pemikiran keagamaan sama-sama
ditolak, direduksi dan didekonstruksi (dirombak).

Penolakan Abu Zayd terhadap pemikiran keagamaan berdasar-
kan adanya warna suatu dogma dan ideologi terhadap pemikiran
keagamaan. Indikasi dogma dan ideologi yang mewarnai pemikiran
keagamaan adalah selalu menjadikan Allah sebagai hakim dalam
memahami teks dan menelantarkan posisi manusia sebagai
makhluk yang historis dalam membaca teks menurut ruang dan
waktu ia berada. Maka Abu Zayd pun terjebak dengan ideologi
lainnya, yaitu mengutamakan manusia sebagai pembaca teks dan
menelantarkan Allah swt sebagai Sang Pemilik dalam memaknai
sebuah teks. Terakhir, seruan meninggalkan agama (kitab suci):
“Telah tiba saatnya menganalisa dan melangkah ke era pembebasan
—tidak hanya sekadar dari kekuasaan teks-teks agama—tetapi juga
dari setiap kekuasaan yang mengekang ruang gerak manusia di
dunia ini. Kita harus bertindak sekarang dan cepat, sebelum disapu
oleh banjir bandang.”

Seperti umumnya tokoh-tokoh liberal lainnya yang menyuara-
kan kesamaan gender (gender equality), baik dalam hak waris bagi
perempuan, mengharamkan poligami, menolak pembatasan pakaian
(jilbab) dan isu-isu feminisme lainnya, Abu Zayd pun tidak
ketinggalan mengambil peran dalam memperkuat faham ini.

Dalam menyikapi poligami, Abu Zayd berpendapat bahwa
sebenarnya solusi yang ditetapkan oleh Al-Qur’an adalah solusi



90 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

sementara, tidak bersifat permanen dan tidak berarti membenarkan
keberadaan poligami. Poligami hanyalah solusi terhadap problem
anak yatim yang sesuai untuk diterapkan pada abad ke-7. Pada saat
itu poligami telah dipraktekkan secara luas, sehingga tidak dapat
dikatakan bahwa poligami adalah hukum Al-Qur’an. Akan tetapi,
di zaman sekarang ini, Abu Zayd berpendapat bahwa poligami
tidak lagi dibolehkan, bahkan dilarang. Sebab pada saat ini,
poligami adalah penistaan bagi wanita, sebagaimana juga terhadap
anak-anak yang lahir di tengah-tengah keluarga mereka. (Polvgamy
is insulting to women as well as to the children born into the
family).

Sedangkan mengenai kewajiban menutup aurat dengan menge-
nakan jilbab, Abu Zayd secara tegas mengatakan bahwa pandangan
seperti ini tidak lain hanyalah simbol pengekangan terhadap akal
wanita dan eksistensi sosialnya. Lebih lanjut dia mengatakan:
"Sesungguhnya pengekangan wanita dalam busana jilbab adalah
simbol penjelmaan pemasungan pada akal dan eksistensi sosialnya,
dan pengabaian eksistensi sosialnya ini adalah praktek pembunuhan
yang serupa dengan praktek ritual bom bunuh diri yang sewaktu-
waktu diarahkan kepadanya untuk pengekangan wanita Mesir.”

Adapun tentang pembagian harta waris, Abu Zayd berpendapat
bahwa sebelum kedatangan Islam di jazirah Arab pada abad ke-7,
wanita tidak mendapatkan harta waris sedikit pun, karena sistem
peraturan masyarakat menganut sistem patriarkal. Anak laki-laki
tertua mewarisi semua harta peninggalan. Kemudian Islam mengu-
bah aturan itu (Q.S. an-Nisa'/4: 11). Menurut Abu Zayd, ayat terse-
but menekankan terjadinya perubahan dalam hukum masyarakat,
yaitu wanita mempunyai hak bagian dalam harta warisan. Substansi
arahannya adalah prinsip keadilan (justice).

Namun sebenarnya, bila dicermati secara mendalam, ayat di
atas justru menekankan pembatasan terhadap hak-hak kaum laki-
laki (/imiting the rights of men). Sebab pada ayat tersebut (Q.S. an-
Nisa'/4: 11), penyebutannya jelas mendahulukan kata /i ai-Zakari
(bagi laki-laki), dan tidak sebaliknya, /i al-unsayayni mislu hazzi
az-Zakari (bagian dua orang anak perempuan sama dengan bagian
seorang anak lelaki). Penyebutan laki-laki yang mengawali
perempuan tersebut, berarti bahwa Al-Qur’an menyibukkan dirinya
dengan pembatasan bagian harta waris untuk laki-laki. Sebab dalam
tradisi jahiliah, kaum laki-laki mewarisi semua harta peninggalan,



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 91

tanpa batas. Maka Abu Zayd menyimpulkan, sebenarnya Al-Qur’an
—secara perlahan dan pasti—cenderung mengarah pada kesamaan
antara wanita dan laki-laki, khususnya pada kesamaan bagian harta
peninggalan. Kesimpulan Abu Zayd ini tentunya adalah sebuah
konsekuensi logis dari pendekatan yang dianutnya, yaitu konteks
historis (historical contexr). Dia selalu menghubungkan semua
aspek hukum yang disebutkan dalam Al-Qur’an berkenaan dengan
kondisi sosiokultural masyarakat Arab pada abad ke-7, seperti
halnya saat dia menafsiran ayat-ayat hudud (jenis hukum kriminal).
Tentang ayat hudud, dia berpendapat bahwa semua jenis hukuman
yang tertera dalam Al-Qur’an menggambarkan pesan realitas sosial
(reflect a historical reality) dan tidak berarti menggambarkan
bentuk spesifik perintah Tuhan (Divine imperatives) yang harus
dijalankan di sepanjang masa. Sebab dalam hal ini, Al-Qur’an tidak
bermaksud untuk menegakkan jenis hukuman (rajam, gisas, dan
lain-lain) yang disebutkan di dalamnya.

Menurut Abu Zayd, penyebutan jenis hukuman yang diambil
dari budaya sebelum Islam tersebut tidak lain agar Al-Qur’an
mempunyai kredibilitas dengan peradaban kontemporer. Pada
akhirnya substansi semua jenis hukuman tersebut adalah adanya
hukuman untuk sebuah tindak kriminal (punishment for crime).
Bila dirunut secara kritis, pendapat Abu Zayd ini tidak sesuai
dengan teori proyek penyelidikan yang dikembangkannya dalam
pembacaan teks. Sebab dari hasil kesimpulan pendapatnya,
khususnya tentang jilbab, poligami, pembagian waris dan pene-
rapan jenis hukuman yang tertera dalam al-Qura’an (hudud) di atas,
tidak ditemui satu pun bukti tertulis dari ayat-ayat Al-Qur’an
maupun hadis yang menguatkan pendapatnya. Padahal dalam teori
proyek penyelidikannya, dia menganjurkan sebuah pendekatan
yang memegang prinsip-prinsip objektif-ilmiah dan demitologisasi
(penghapusan mitos) agar tidak terjebak dalam sebuah ideologi.
Karena Abu Zayd tidak menemukan bukti tertulis dari Al-Qur’an
maupun Hadis, maka sebagai gantinya dia menyebutkan “yang
tidak terkatakan” (al-maskut ‘anhu) dan memperkuatnya dengan
kondisi sosiokultural masyarakat Arab saat itu (historical context).
Tentunya teori “al-maskut ‘anhu™ ini sangat tidak ilmiah. Sebab
teori ini menggambarkan seolah-olah Abu Zayd lebih mengerti
“maksud Tuhan™ yang tidak difirmankan-Nya.



92 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Padahal, dia sendiri mengingkari Al-Qur’an dalam bentuknya
yang mutlak di Lauh Mahfuz, karena tidak bisa dibuktikan secara
ilmiah. Apalagi dia juga cenderung berpendapat bahwa manusia
yang relatif tidak akan pernah mengetahui maksud Tuhan yang
mutlak. Hal ini tentunya menggambarkan bahwa pendapatnya ini
sangat kontradiktif antara satu dengan lainnya. Lebih aneh lagi,
ketika Abu Zayd berdalih dengan historical context untuk mem-
perkuat teori “al-maskut ‘anhu’-nya ini. Sebab alasan ini hanyalah
bertujuan untuk menampilkan *“ideologi”nya dan menggeser
ideologi yang bertentangan dengannya.

[deologi Abu Zayd yang ingin ditampilkannya adalah ideologi
antikemapanan dengan mendasarkan pada latar belakang historical
context. Sehingga dengan sendirinya dia menolak segala formali-
sasi jenis hukuman yang termaktub dalam Al-Qur’an. Dan sebagai
konsekuensinya adalah setiap bentuk hukuman (the particular form
of punishment) dalam Al-Qur’an tidak bersifat final dan senantiasa
berubah menurut kondisi sejarah, waktu dan tempat. Karena itu.
semua jenis hukum yang termaktub dalam Al-Qur’an tidak lain
hanya diperuntukkan untuk kondisi waktu itu (specific punishment
for particular time). Di sisi lain teori “al-maskut ‘anhu’ tidak lain
dari kelanjutan teori kesinambungan (gradual method, al-manhaj
al-tadriji) versi at-Tahir al-Haddad.™

At-Tahir al-Haddad adalah pemikir sekuler Tunisia awal abad
ke-20 (sekitar 1929-an), yang meninggal dalam usia muda. Dalam
bukunya, al-Mar'ah fi Khitabi al-Azmah (Wanita dalam Wacana
Krisis), Abu Zayd banyak menukil pemikiran at-Tahir dan
menguatkannya. Pada saat yang sama, kaum Muslim sejak awal
kelahirannya sudah sibuk dan memperhatikan bagaimana penaf-
siran dan aturan-aturan, metodologi dan hal-hal yang berhubungan
dengan penafsiran diterapkan terhadap kitab suci. Hal ini bisa
dilihat dalam berbagai literatur yang masih ada hingga sekarang. Di
samping berbagai disiplin keilmuan yang berkembang dalam
sejarah Islam dan kaum Muslim, disiplin studi Al-Qur’an (Uliim al-
Qur 'an) merupakan salah satu disiplin yang marak dipelajari.

Penting dibedakan antara hermeneutika dengan tidakan penaf-
siran (exegese). Tindakan penafsiran berkaitan dengan komentar-

¥ At-Tahir al-Haddad, /mra’atuna fi as-SyarT 'ah wa al-Mujtama’, Tunisia: al-
Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr: 1992.



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 93

komentar aktual atas teks, sedangkan heremeneutika berkaitan
dengan metodologi yang dipakai dalam tindakan penafsiran.’
Dalam terminologi pesantren, tindakan penafsiran adalah sebagai-
mana bisa ditemukan dalam kitab-kitab tafsir (yang paling umum
ditemui adalah kitab Tafsir al-Jalalain), sedangkan hermeneutika
adalah ulum al-tafsir-nya.

Dalam pengertian yang demikian, Farid Esack menyatakan
bahwa hermeneutika sebenarnya sudah diterapkan dalam tradisi
studi Al-Qur’an klasik. Hal ini terbukti dengan adanya beberapa
metodologi penafsiran yang melibatkan konteks pewahyuan Al-
Qur’an seperti nasikh-mansiikh dan asbabun-nuzal. Di samping itu,
sudah ada kesadaran kategorisasi penafsiran-penafsiran sesuai
dengan latar ideologis, bidang pengetahuan dan spesifikasi.”
Terlihat misalnya Tafsir Kalami (Mu’tazilah, Syi‘ah, Asy’ariyah),
Tafsir Fikih, Tafsir IImi, Tafsir Falsafi, Tafsir Adabi-ljtima’T dan
lain sebagainya. Sehingga, tindakan menolak hermeneutika pada
dasarnya adalah tindakan yang ahistoris.

Tindakan penafsiran Al-Qur’an yang bersifat hermeneutis
sudah dilakukan oleh beberapa reformis Muslim. Nama-nama
seperti Muhammad Abduh, Sayyid Ahmad Khan dan kawan-kawan
pada hakekatnya sudah melakukan kerja-kerja hermeneutis,
walaupun secara terminologis mereka sendiri tidak menyebutnya
demikian dan persentuhan ilmiah dengan Barat masih belum
segencar sekarang. Namun bisa dikatakan bahwa mereka adalah
tokoh-tokoh hermeneutika Al-Qur’an Modern fase awal.”

Setelah memasuki perkembangan terkini, studi Al-Qur’an
mengalami persentuhan dengan beberapa pemikiran yang berkem-
bang di Barat. Beberapa pemikir yang concern terhadap studi Al-
Qur’an mulai memasukkan beberapa metodologi Barat, termasuk
hermeneutika dalam pemaknaannya yang spesifik. Upaya ini
dilakukan dengan tujuan agar Al-Qur’an mampu dan bisa menja-

' Nafisul Atho’ dan Arif Fahrudin (ed.), Hermeneutika Transendental; dari
Konfigurasi Filosofis Menuju Praksis Islamic Studies, Yogyakarta: IRCiSoD,
2003. hlm. 18

2 Farid Esack, Qur'an, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of
Interreligious Solidarity against Oppression, England: Oneworld Publication,
1997, him. 18

¥ Fakhruddin Faiz, Hermeneutika Al-Qur’an; Tema-tema Kontroversial,
Yogyakarta: eLSAQ Press, 2005, him. 14



94 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

wab isu-isu kontemporer yang sedang dihadapi oleh umat Islam.
Beberapa nama bisa disebutkan di sini, seperti Fazlurrahman,
Mohammed Arkoun, Farid Esack, Nasr Hamid Abu Zayd,
Muhammad Syahrur, Bintu Syathi’, dan lain-lain.

Gagasan Metodologi Kontemporer Mohammed Arkoun

Nama Mohammed Arkoun™ yang dipilih dalam tulisan ini
disebabkan pemikiran Arkoun menawarkan suatu kecenderungan
baru dalam pemikiran Islam. Menempatkan pemikirannya, khusus-
nya dalam bidang membaca Al-Qur’an, dalam jajaran pemikiran
kontemporer menjadi tepat karena persinggungannya dengan
pemikiran-pemikiran kontemporer sangat kentara sekali.

Dalam tulisan ini akan disinggung mengenai dua persoalan
epistemologis dalam studi Al-Qur’an, khususnya masalah problem
interpretasi dan mekanisme pemahaman konteks. Dalam hal ini,
permasalahannya difokuskan pada dua pertanyaan: sejauh mana
kontribusi paradigma linguistik (strukturalisme) dan semiotika
terhadap model pembacaan Al-Qur’an, dan konteks seperti apakah
yang harus ditampilkan dalam memahami Al-Qur’an sebagai

* Mohammded Arkoun lahir pada 1 Februari 1928 di Tourirt-Mimoun,
Kabilia, Aljazair. Menurut Suadi Putro, dalam lingkungan hidup vang sarat
dengan sufisme dan nuansa spiritual inilah Arkoun dibesarkan. Lihat, Suadi
Putro, MA, Mohammed Arkoun tentang Islam dan Modernitas, Jakarta:
Paramadina, 1996, him. 11-13, Kehidupan Arkoun yang mengenal berbagai
tradisi dan kebudayaan merupakan faktor penting bagi perkembangan
pemikirannya. Sejak mudanya Arkoun secara intens akrab dengan tiga bahasa:
Kabilia, Perancis dan Arab. Bahasa Kabilia biasa dipakai dalam bahasa
keseharian, bahasa Perancis digunakan dalam bahasa sekolah dan urusan
administratif, sementara bahasa Arab digunakan dalam kegiatan-kegiatan
komunikasi di mesjid. Sampai tingkat tertentu, ketiga bahasa tersebut mewakili
tiga tradisi dan orientasi budaya yang berbeda. Bahkan ketiga bahasa tersebut
Jjuga mewakili cara berpikir dan memahami. Bahasa Kabilia, yang tidak mengenal
bahasa tulisan, merupakan wadah penyampaian sehimpunan tradisi dan nilai
pengarah mengenai kehidupan sosial dan ekonomi yang sudah berusia beribu-
ribu tahun. Bahasa Arab merupakan alat pengungkapan tertulis mengenai ajaran
keagamaan yang mengaitkan negeri Aljazair ini dengan Timur Tengah. Bahasa
Perancis merupakan bahasa pemerintahan dan menjadi sarana akses terhadap nilai
dan tradisi ilmiah Barat. Karena itu, tidak mengherankan kemudian kalau
masalah bahasa mendapatkan perhatian besar dalam bangunan pemikiran Arkoun,
lihat lebih lanjut, Haji Johan H. Meuleman, *Nalar Islami dan Nalar Modern:
Memperkenalkan Pemikiran Mohammed Arkoun™, dalam jurnal Ulumul Qur an,
nomor 4, vol. 1V, 1993, hlm.94.



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 95

sebuah representasi kebudayaan? Tulisan ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi baik yang bersifat teoretis maupun praksis.
Yang pertama mencoba mengetengahkan teori-teori modern seba-
gai sebuah perspektif baru dalam mendekati Al-Qur’an. Sedangkan
kontribusi praksisnya akan memudahkan para pengkaji Al-Qur’an
memetakan konteks dalam melakukan interpretasi Al-Qur’an. Dua
hal tersebut sangat signifikan dalam kajian keagamaan kontemporer
seiring terjadinya ledakan-ledakan besar teori ilmu pengetahuan
yang melompati tapal batas teologis.

Pemikiran Arkoun sangat kentara dipengaruhi oleh gerakan
(post)strukturalis Perancis. Metode historisisme yang dipakai
Arkoun adalah formulasi ilmu-ilmu sosial Barat modern hasil
ciptaan para pemikir (post)strukturalis Perancis.”® Secara cemer-
lang, Arkoun mengaku dirinya sebagai sejarawan-pemikir dan
bukan sebagai sejarawan-pemikiran. Sejarawan pemikiran bertugas
hanya untuk menggali asal-usul dan perkembangan pemikiran
(sejarawan murni), sementara sejarawan-pemikir dimaksudkan
sebagai sejarawan yang setelah mendapatkan data-data obyektif, ia
bisa juga mengolah data tersebut dengan memakai analisis filosofis.
Dengan kata lain, seorang sejarawan-pemikir bukan hanya bertutur
tentang sejarah pemikiran belaka secara pasif, melainkan juga
secara aktif bisa bertutur dalam sejarah.*

Arkoun banyak meminjam konsep-konsep kaum (post)struktu-
ralis itu untuk kemudian diterapkan ke dalam wilayah kajian Islam.
Konsep-konsep seperti korpus, epistema, wacana, dekonstruksi,
mitos, logosentrisme, yang fer-, tak- dan di-pikirkan, parole, aktant
dan lain-lain, adalah bukti bahwa Arkoun memang dimatangkan
dalam kancah pergulatannya dengan (post)strukturalisme.

Arkoun memperlihatkan kepiawaiannya ketika secara eklektik
bisa “menari-nari” di atas panggung poststrukturalisme itu, dan bila
perlu sekali-kali bisa mengenyahkan panggungnya. la, misalnya,
bisa menerapkan analisis semiotika ke dalam teks-teks suci dengan
cara melampaui batas kemampuan semiotika itu sendiri. Menurut-
nya, ini dilakukan karena selama ini semiotika belum mengem-
bangkan peralatan analitis khusus untuk teks-teks suci. Padahal,

* Luthfi Asysyaukani, “Tipologi Pemikiran dan Wacana Arab Kontemporer”,
dalam Jurnal Pemikiran Istam vol. | nomor 1, Juli-Desember 1998., hlm. 62-63

% Mohammed Arkoun, “Metode Kritik Akal Islam", dalam Jurnal Ulumul
Qur'an, nomor 6, vol. V 1994, him. 157



96 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

teks-teks keagamaan berbeda dengan teks lainnya karena
berpretensi mengacu pada petanda terakhir, petanda transendental
(signifie dernier).

Arkoun juga bisa mencomot konsep-konsep dari Derrida tanpa
harus terjebak pada titik paling ekstrem dari implikasi pemikiran
Derrida: tidak ada petanda terakhir. Bahkan dalam bangunan
pemikirannya, Derrida yang berpendapat bahwa bahasa tulisan
lebih awal ketimbang lisan (dalam bidang filsafat bahasa) bisa
disajikan, tanpa berbenturan dengan Frye yang memandang bahwa
bahasa lisan tentunya lebih awal ketimbang bahasa tulisan (dalam
bidang antropologi. perkembangan kebudayaan atau peradaban).

Aturan-aturan metode Arkoun yang hendak diterapkannya
kepada Al-Qur’an (termasuk kitab suci yang lainnya) terdiri dari
dua kerangka raksasa: (1) mengangkat makna dari apa yang dapat
disebut dengan sacra doctrina dalam Islam dengan menundukkan
teks Al-Qur’an dan semua teks yang sepanjang sejarah pemikiran
Islam telah berusaha menjelaskannya (tafsir dan semua literatur
yang ada kaitannya dengan Al-Qur’an baik langsung maupun
tidak), kepada suatu wjian kritis yang tepat untuk menghilangkan
kerancuan-kerancuan, untuk memperlihatkan dengan jelas
kesalahan-kesalahan, penyimpangan-penyimpangan dan ketak-
cukupan-ketakcukupan, dan untuk mengarah kepada pelajaran-
pelajaran yang selalu berlaku: (2) menetapkan suatu kriteriologi’
yang di dalamnya akan dianalisis motif-motif yang dapat
dikemukakan oleh kecerdasan masa kini, baik untuk menolak
maupun untuk mempertahankan konsepsi-konsepsi yang dipe-
lajari.”

Dalam mengangkat makna dari Al-Qur’an, hal yang paling
pertama dijauhi oleh Arkoun adalah pretensi untuk menetapkan
“makna sebenarnya dari Al-Qur’an. Sebab, Arkoun tidak ingin
membakukan makna Al-Qur’an dengan cara tertentu, kecuali
menghadirkan—sebisa mungkin—aneka ragam maknanya. Untuk

T Kriteriologi (criteriology) adalah himpunan dari berbagai kriteria atau
ukuran (critere), Arkoun mengatakan misalnya, semua teks Arab dari abad
pertengahan mematuhi kriteriologi yang ketat, yaitu himpunan kevakinan yang
membentuk berbagai praanggapan dari setiap tindak pemahaman pada periode
tersebut.

¥ Mohammed Arkoun, Berbagai Pembacaan Qur'an, Jakarta: INIS, 1997,
hlm. 48



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 97

itu, pembacaan mencakup tiga saat (moment): (1) suatu saat
linguistis yang memungkinkan kita untuk menemukan keteraturan
dasar di bawah keteraturan yang tampak; (2) suatu saat antropologi,
mengenali dalam Al-Qur’an bahasanya yang bersusunan mitis; (3)
suatu saat historis yang di dalamnya akan ditetapkan jangkauan dan
batas-batas rafsir logiko-leksikografis dan tafsir-tafsir imajinatif
yang sampai hari ini dicoba oleh kaum Muslim.”

Kesimpulan

Pendekatan hermeneutika yang membawa ruh relativisme
kebenaran dan saat ini dicoba untuk diterapkan untuk menafsirkan
teks-teks keagamaan (baik Al-Qur’an maupun Hadis), tidak dapat
disebut sebagai bagian dari ijtihad atau pembaharuan dalam koridor
khazanah keilmuan Islam. Paham relativisme berakar dari pengaruh
pandangan hidup Barat yang mendominasi semua bidang
kehidupan dewasa ini. Paham yang berujung pada penolakan
terhadap segala pemikiran yang telah mapan ini adalah bagian dari
paham post-modernisme yang selalu ingin melakukan perombakan
(deconstruction). Sebab dalam relativisme, hal-hal yang paling
mendasar dalam agama—seperti kedudukan wahyu Al-Qur’an,
kekuatan Mushaf Usmani, aturan hukum waris, pernikahan,
larangan homoseksual dan sebagainya—tidak luput dari dekon-
struksi. Semua hukum dan ajaran agama bisa berubah sesuai
dengan kondisi sosial, politik, budaya dan ekonomi yang
melatarbelakangi penafsir dan teks, seperti yang menjadi sasaran
pendekatan konteks historis (historical context).

Kritisisme dan relasi interkontekstualitas sebagaimana diulas di
atas merupakan salah satu perspektif yang berkembang dalam studi
interpretasi. Telaah ini memberikan peta baru dalam model analisis
vang digunakan untuk membaca konteks-konteks dalam suatu
kegiatan interpretasi. Objektivitas dan kebenaran interpretasi hanya
dapat berlaku ketika produk interpretasi itu tidak keluar dari
kerangka makna asli (a@/-ma 'na) dari suatu teks dan juga tidak lepas
dari makna yang dikehendaki (al-magza) oleh teks yang bersifat
kontekstual. Karena itu, dalam pembacaan Al-Qur’an perlu
ditradisikan model pembacaan produktif (al-gira'ah al-muntijah)
vang dapat menepikan model pembacaan repetitif (al-gira'ah at-

* 1bid. him. 51



98 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

tikrariyyah) maupun pembacaan tendensius (al-gira'ah al-mugri-
dah). Setidaknya dengan Kkritisisme dan pemetaan interkonteks-
tualitas yang dipaparkan di atas, upaya untuk mendekati "makna
objektif" dari suatu teks dapat ditimbang kembali.

Dalam tulisan ini, dua persoalan epistimologis dalam studi Al-
Qur’an, khususnya problem interpretasi dan mekanisme pema-
haman konteks yang dipakai Nasr Hamid Abu Zayd dan
Mohammed Arkoun telah dibahas.[]

Daftar Pustaka

al-Haddad, al-Tahir, /mra'atuna fi asy-Svari’ah wa al-Mujtama’, al-Dar al-
Tunisiyyah li an-nasyr: 1992

Arkoun, Mohammed, “Metode Kritik Akal Islam®, dalam Jurnal Ulumul Qur'an,
nomor 6 vol. V 1994

. Mohammed, Berbagai Pembacaan Qur'an, Jakarta: INIS, 1997

Asysyaukani. Luthfi, “Tipologi Pemikiran dan Wacana Arab Kontemporer”,
dalam jurnal Pemikiran Islam vol. 1 nomor 1, Juli-Desember 1998

At-Tabart, Tarikh ar-Rasil wa al-Mulik, Muhammad Abu al-Fadl lbrahim (ed.),
Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1979

Atho’, Nafisul, dan Arif Fahrudin (ed.), Hermeneutika Transendental: dari
Konfigurasi Filosofis menuju Praksis 1slamic Studies, Yogyakarta: IRCiSoD,
2003

Bleicher, Josef, Contemporary Hermeneutics: Hermeneutics as Method,
Philosopy and Critigue, London: Routledge and Kegal Paul, 1980

Braaten, Carl, History of Hermeneutics, Philadelphia: Fortress, 1966

Departemen Pendidikan Nasioanal, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta:
Balai Pustaka, 2005

Detweiler, R., “What is Sacred Text”, dalam: Semia, 1989

Eco, Umberto, The Limits of Interpretation, Bloomington & Indianapolis:
Indiana University Press, 1990

Esack, Farid, Qur'an. Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of
Interreligious Solidarity against Oppression, England: Oneworld Publication,
1997

Fais, Fakharuddin, Hermeneutika — Al-Qur'an:Tema-tema  Kontroversial.
Yogyakarta: eLSAQ Press, 2005



Metodologi Penafsiran Kontemporer — Hasani Ahmad Said 99

Gatje, Helmut, The Qur'an and it's Exegesis: Selected Text with Classical and
Modern Interpretation, terj: Alford T. Welch, California: California
University Press, 1976

Hanafi, Hassan, Dirasah Isiamiyyah, Kairo: Maktabah al-Anjilo al-Misriyyah,
1981

Hidayat, Komaruddin, Memahami Bahasa Agama, Jakarta: Paramadina. 2001

Ichwan, Moch. Nur, Meretas kesarjanaan Kritis Al-Qur'an: Teori Hermeneutika
Nasr Abu Zayd, cetakan 1, Teraju, kelompok Mizan, Jakarta:2003

Izutsu, Toshihiko, God and Man in the Koran: a Semantical Analysis of the
Koranic Weltanschauung, Tokyo: Keio University Press, 1964

Jabirt, Muhammad *Abid al-, “Isykalivat al-Aslah wa al-Mu ‘asirah fi al-Fikr al-
Arabi al-Hadis wa al-Mu'asir: Sirah Tabaqi am Musykil as-Saqafr:, dalam
At-Turas wa at-Tahaddiyat al-'dgr, Beirut: Markaz Dirasah Wihdah al-
*Arabiyyah, 1987

. Takwin al-'Aql al-‘Arabf, Beirut: Markaz as-SaqafT al-*Arabi, 1991

Jansen, 1.1.G., The Interpretation of the Koran in Modern Egypt, Leiden: E.J.
Brill, 1974

Kridalaksana, Harimurti, Mongin Ferdinand de Saussure (1857-1913) Bapak
Linguistik Modern dan Pelopor Strukturalisme™, pengantar dalam Ferdinand
de Saussure, Pengantar Linguistik Umum, terj: Rahayu S. Hidayat,
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1993

McNight, Edgar, Meaning in Text: Historical Shaping of a Narrative
Hermeneutics, Philadelphia: Fortress, 1978)

Meuleman, Haji Johan H., *Nalar Islami dan Nalar Modern: Memperkenalkan
Pemikiran Mohammed Arkoun™, dalam jurnal Ulumul Qur'an, Nomor 4 vol.
v 1993

Palmer, Richard E., Hermeneutics: Interpretation theory in Schieicrmacher.,
Dilthey, Heldegger, and Gadamer, Nortwestern: Nortwestern University
Press, 1996

Putro, Suadi, Mohammad Arkoun tentang Islam dan Modernitas, Jakarta:
Paramadina, 1996

Recoeur, Paul, Interpretation Theory, California: The Texas University Press,
1976

Rippin, Andrew, Muslim Their Religious Beliefs and Practices, Volume 2: The
Contemporary Period, London: Routledge, 1995

Sajiman, Panuti, dan Aart Van Zoest, Serba-serbi Semiotik, Jakarta: Gramedia,
1996



100 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Salvatore, Armando, “The Rational Autentication of Turas in Contemporary
Arabic Thought: Muhammmad *Abid al-Jabiri and Hassan Hanafi”, dalam
The Muslim World, Vol. LXXXV, No. 3-4, Juli-Oktober, 1995

Sayyib, Ahmad, Usial an-Nagd al-Adabi, Kairo: Maktabah an-Nahdah al-
Misriyyah, 1964

Schuon, Frihtjof, Understanding Islam, terj: D.M. Matheson, London: George
Allen & Umwin LTD., 1972

Solomon, Jack, dari Umberto Eco dalam The Sign of Our Time, Semiotics: The
Hidden Messages of Environment, Object and Cultural Images, Los Angeles:
Jeremy P. Tar cher, INC, 1988

Syahrir. Muhammad, A/-Kitab wa al-Qur'an: Qira’ah Mu'asirah, Dimisyqa:
Dar al-Ahali li Taba‘ah wa an-Nasyir, 1990

Syaukanie, A. Luthfy, “Tipologi dan Wacana Pemikiran Arab Kontemporer™,
dalam Jurnal Pemikiran Islam Paramadina, Vol.l, No. 1, Juli-Desember 1998

T. Borhgrevink & M. Melthuus, “Text as reality-reality as text”. dalam Studia
Theologica, 1989

Wieland, Berichtvon Almut, /nternationale Symposion "“Der Koran als Text”,
dalam: Juhrbuch fiir Religionwissenschaft und der Religionen, Bonn:
Freinburg, 1994

Wieland, Routrand, “Wurzeln der Schwierigkeit innerislami schen Gerpracchs
Uber Neue Hermeneutiche Zungange zum Korantext”, dalam Stefan Wild
(ed.), The Qoran as Text, Leiden: E.J. Brill, 1996

www.psq.or.id/profile.asp?mnid=14, unduhan 14 Januari 2010

Zayd, Nast Hamid Abu, al-Khithab wa at-Ta 'wil, Beirut: al-Markaz as-SaqafT al-
‘Arabi, 2000

, al-Tafkir fi zaman al-Takfir, diddu al-jahl wa al-zayf wa [-kharafah,
Kairo: Maktabah Madbuli, 2003

- . An-Nas as-Sultah al-Hagiqah: Al-Fikr al-Dini Bain Iradah al-Ma 'rifah
wa lradah al-Haiminah, Beirut: Markaz as-Saqaft al-" Arabi, 1995

. Mafhiim an-Nas: Dirasah fi *Ulim al-Qur’an, Beirut: Markaz as-Saqafi
al-*Arabi, 1994

Zoest, Aart Van, “Iuerpretasi dan Semiotik”, terj: Okke K.S. Zaimar dan lda
Sundari dari judul asli “/nterpretation et Semiotigue™ dalam A. Vivoldi Verga
(ed.) Theorie de la Litérature, Paris: A. CTJ. Picard, 1981



Museum Istiglal dan Identitas Keislaman — Irmawati M Djohan 101

Museum Istiglal dan Identitas Keislaman
di Indonesia

Irmawati Marwoto-]ohan
Departemen Arkeologi FIB Universitas Indonesia

Berdasarkan konsep museologi baru, sebuah museum berfungsi sebagai institusi
edukasi yang tujuannya adalah membuat masyarakat sadar akan identitasnya,
menguatkan identitas. dan keyakinan akan potensi dirinya untuk dapat
berkembang menjadi lebih maju. Museum Istiglal sebagai museum yang
merepresentasikan keislaman di Indonesia diharapkan dapat menjadi tempat
pembelajaran bagi masyarakat tentang bagaimana Islam di Indonesia,
menyangkut kehidupan sosial, kehidupan sehari-hari, kerukunan beragama, [slam
yang inklusif, keragaman budaya Islam di Indonesia, dan lain-lain.
Kata kunci: [slam, museum, Museum Istiglal, postmuseum.

Based on the concept of the new museology, a museum is seen to _function as an
educational institution that aims to increase and strengthen society's awareness
of its own identity so that it will realise the potenial for better development.
Museum Istiglal is a museum that represents Islamic identity in Indonesia and its
goal is for the Museum to become a location where the community can learn
more about this subject. The museum seeks to promote wider understanding
about the variety of social and daily life in Islamic cultures in Indonesia, as well
as about religious harmony, which is inclusive Islam, and also many other
subjects.
Keywords: Islam, museum, Museum Istiglal, postmuseum.

Pendahuluan

Adalah kenyataan bahwa Indonesia adalah negara di Asia
Tenggara dengan mayoritas penduduk beragama Islam. Museum
manakah yang dapat merepresentasikan tentang hal ini? Jawaban-
nya adalah Museum Istiglal, karena museum ini adalah satu-
satunya lembaga yang telah memiliki dan mengumpulkan koleksi
artefak Islam dari berbagai wilayah di Indonesia. Museum Istiglal
adalah museum yang mempunyai misi tentang keislaman di
Indonesia. Koleksi museum ini terdiri atas berbagai mushaf dan
manuskrip kuna dan masa kini, di samping koleksi berupa artefak
yang berasal dari masa Islam, seperti kain, mihrab, alat-alat sehari-



102 Swhuf. Vol. 4, No. 1, 2011

hari, replika nisan-nisan kuno, dan lain-lain. Selain kekunaan ko-
leksi, yang dipamerkan juga meliputi benda-benda seni Islam dari
masa kini seperti lukisan kaligrafi dan tapestri.

Museum lIstiglal diresmikan pada tahun 1997 oleh Presiden RI
H.M.Soeharto. Pembangunannya dimulai setelah penyelenggaraan
Festival Istiglal ke-2 tahun 1995, Salah satu kegiatan festival adalah
mengumpulkan berbagai artefak keislaman dari seluruh Nusantara
vang kemudian ditempatkan di museum ini. Pengelolaan Museum
Istiglal berada di bawah Kementerian Agama RI, dan sejak tahun
2007 hingga sekarang menjadi bagian dari Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Quran, Badan Litbang dan Diklat.

Berdasarkan jenis koleksi yang dimiliki Museum Istiglal. mu-
seum ini dapat dikategorikan sebagai museum khusus yang menya-
jikan koleksi keislaman Indonesia. Tujuan dari artikel ini adalah
membuat kajian rekonseptualisasi Museum Istiglal sebagai museum
Islam di Indonesia.

Museum dan Identitas

Globalisasi yang terjadi pada masa kini telah membawa dam-
pak dipertanyakannya kembali identitas. Kathryn Woodward
(1997) mengatakan bahwa telah terjadi krisis identitas akibat
globalisasi dan perkembangan teknologi di dunia modern, sehingga
diperlukan pendefinisian ulang mengenai konsep identitas.'

Identitas adalah konsep yang kompleks. Setiap individu meng-
ekspresikan identitasnya dengan memberikan loyalitasnya pada
kelompok-kelompok yang memiliki ciri-ciri umum seperti gender,
kebangsaan. orientasi seksual, etnis. agama. budaya, minat, dan
lain-lain. Selain itu identitas bersifat temporal.

Dalam masalah identitas ada dua pendekatan yang bisa dibe-
dakan, yaitu esensialis dan non-esensialis. Pendekatan esensialis
mengatakan bahwa identitas merupakan sesuatu yang terkait hanya
dengan dasar-dasar biologis dan genetis, nasional, rasial, kelas, dan
sebagainya. Identitas dilihat sebagai sesuatu yang tidak berubah.
Sedangkan pendekatan non-esensialis melihat identitas sebagai

" Robertus Wardi, “Wacana Subyektivitas dan Identitas Cultural Studies”.
Dalam Mudji Sutrisno, inBene dan Hendar Prutanto (ed.) Cwlrural Studies,
Tantangan bagi Teori-teori Besar Kebudayaan. Depok: Penerbit Koekoesan:
Him.114-129,



Museum Istiglal dan Identitas Keislaman — Irmawati M Djohan 103

sebuah entitas yang dapat berubah-rubah menurut sejarah, waktu,
dan ruang tertentu. Jadi tidak ada entitas yang tetap, stabil dan
terberi (Wadi :117; Aloysius:139)".

Museum Istiglal sebagai museum khusus—yaitu museum
religi—dapat menjadi sebuah ruang yang memperlihatkan dan
mengkonstruksikan identitas Islam di Indonesia. Museum ini dapat
memberikan pengetahuan dan pengalaman baru bagi setiap pengun-
Jung, dan dapat menjadi bagian dari dirinya atau menjadi repre-
sentasi dari masyarakat muslim Indonesia.

Melalui Museum Istiglal setiap individu dapat merasa tergugah
emosi dan pengetahuannya tentang nilai-nilai keislaman yang
disampaikan museum, sehingga memperoleh pengalaman baru keti-
ka selesai berkunjung. Dalam proses pemaknaan dan memperoleh
pengetahuan baru yang didapatkan melalui benda yang dikenalnya
dalam kehidupan sehari-hari, kemudian melalui benda atau infor-
masi yang tidak dikenalnya. dengan pandangan dunianya sendiri
akan mencoba untuk memaknainya. Knowledge atau makna baru
yang diperoleh dirinya itulah apa yang disebut sebagai self-identity.
Ketika self-identity ini terjadi, kunjungan ke museum adalah
pengalaman yang positif. Keberadaan museum Istiqlal memberikan
ruang untuk mengkonstruksikan bahwa sebuah identitas keislaman
adalah sebuah identitas yang terus ‘menjadi’ dan sebuah identitas
yang terus berjalan bagaikan sebuah perjalanan.

Rekonseptualisasi Museum

Museum masa kini dituntut untuk melakukan perubahan, yaitu
menjadi museum yang memperhatikan kebutuhan masyarakat.
Museum tidak hanya semata-mata berorientasi pada objek, vaitu
benda materi atau sering juga disebut sebagai artefak. Museum
dalam hal ini merupakan sebuah institusi yang inklusif. Tugasnya
adalah memberikan pembelajaran dan pengalaman bagi masya-
rakat.

* Ihid. Lihat juga Mark Aloysius, “Masalah Etnisitas, Ras dan Bangsa: Suatu
Pendekatan Cultural Studies™ dalam Mudji Sutrisno, inBene dan Hendar Prutanto
(ed.) Cultural Studies, Tantangan Bagi Teori-Teori Besar Kebudayaan. Depok:
Penerbit Koekoesan, him. 131-148.



104 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

Selain ciri di atas, postmuseum lebih menekankan pada
intangible heritage. Oleh sebab itu. koleksi yang besar tidak lagi
menjadi perhatian utama, tetapi lebih menekankan pada kegunaan-
nya, sehingga memori, lagu-lagu serta tradisi budaya menjadi
bagian utama dalam koleksi postmuseum.’

Bentuk museum yang dituju saat ini adalah museum post-
modern—yang memiliki karakter berbeda dengan museum
modern—disebut oleh Hoopergreenhill sebagai postmuseum.* Salah
satu ciri penting dari postmuseum adalah menjadikan museum
sebagai tempat pembelajaran seumur hidup vang berbeda dengan
pembelajaran formal seperti di sekolah dan universitas. Konsep
belajar yang semula hanya menekankan pada belajar secara formal
telah mengalamai perubahan. Belajar adalah belajar sepanjang
hidup melalui berbagai pengetahuan dan pengalaman yang dapat
diperoleh di mana pun. Perubahan konsep belajar ini melihat bahwa
pengetahuan adalah sebuah proses yang dapat diperoleh baik secara
formal ataupun informal, sehingga setiap individu dapat mencari
pengetahuan yang berarti dan relevan bagi dirinya.’

Untuk menjawab kebutuhan ini museum perlu mempertim-
bangkan pendekatan apa yang akan dipakai dalam menjalankan
fungsinya sebagai museum yang ingin memberikan pengetahuan
dan pengalaman kepada masyarakat.

Greenhill (2000)" mengatakan bahwa ada dua hal penting yang
berkait dengan pengembangan museum sebagai tempat pembe-
lajaran, yaitu kajian what is said dan how it is said. Pertama adalah
terkait dengan narasi yang telah dikonstruksi melalui pameran
museum, dan kedua adalah melalui metode yang digunakan untuk
menyampaikan pameran museum.’ Dalam kaitan ini pula Museum
Istiglal kiranya perlu memikirkan kembali apa yang akan disam-
paikan kepada masyarakat sebagai museum yang menjalankan
fungsinya memberikan edukasi.

Bagaimana menyampaikan pesan kepada masyarakat adalah
melalui pameran. Dalam membuat pameran diperlukan pemilihan

' Eilean Hooper Greenhill, “What is a Museum?” dalam Museum and the
Shapping of Knowledge. London: Routledge. 1992, him.1-22

* Ibid, him. 1

5 Ibid, him. 2

® Ibid.

T Ibid, him. 3



Museum Istiglal dan Identitas Keislaman — Irmawati M Djohan 105

teori edukasi yang sesuai dengan visi dan misi museum. Pameran
atau tata pamer (display) museum adalah bentuk dari pendekatan
edukasi yang digunakannya. Melalui pameran, pengetahuan dihasil-
kan dan disampaikan kepada masyarakat, juga makna visual yang
telah dikonstruksi dan dinyatakan dalam sebuah teks. Namun
demikian, makna yang disampaikan oleh museum tidaklah selalu
sama dengan makna yang diberikan pengunjung museum. Pengun-
jung dapat memberikan dan membentuk makna berdasarkan cara
pandangnya sendiri dengan menggunakan pengetahuan dan
kemampuan yang telah dimilikinya. Dengan demikian terjadi
proses pembentukan makna yang berbeda beda. Artinya, makna
tidaklah tunggal, tetapi bisa banyak.® Namun pameran bukanlah
satu-satunya bentuk edukasi museum. Bentuk lainnya adalah
diskusi, seminar, dan lain-lain.

Dalam postmuseum, edukasi yang dilakukan adalah dalam
bentuk edukasi budaya. Budaya yang dimaksud di sini adalah
budaya yang berkait dengan produksi makna dan perubahan makna.
Budaya adalah sebuah produksi sosial dan makna yang direpro-
duksi kembali. Budaya adalah bagian dalam proses interpretasi dan
proses pembelajaran. Interpretasi yang dihasilkan akan berbeda,
tergantung dari latar belakang budaya, pengalaman, dan pengeta-
huan yang dimiliki seseorang.’

Makna yang diperoleh pengunjung museum bukan hanya apa
yang diperolehnya melalui pembelajaran yang disampaikan muse-
um. Tetapi makna bisa diartikan lebih luas, yaitu tentang akibat
yang ditimbulkan dari kunjungannya ke museum dalam kehidupan
manusia seperti memori, perasaan, dan nilai-nilai."

Museum menyampalkan pesan dan edukasi melalui benda
materi yang bisa dilihat. Namun, berbeda dengan museum modern
yang bertujuan untuk menyampaikan pesan melalui mata, post-
museum lebih memperhatikan bahwa informasi yang akan
disampaikan lebih pada penyerapan melalui otak. Untuk sampai
pada makna budaya apa yang akan disampaikan Museum Istiglal.

# Ihid, him. 3-4.

? Ibid, hlm. 12-13.

19 Jem Fraser, “Museums-Drama, Ritual and Power”. Dalam Simon J. Knell,
Suzanne Macleod and Sheila Watson (ed.) Museum Revolution, How Museums
Change and are Change. Routledge: London- New York, 2007. Him. 292.



106 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

sebelumnya perlu dipahami sejauh mana sebuah postmuseum
melakukan proses pembuatan makna (meaning making).

Kekuasaan dan Narasi

Ketika berbicara tentang budaya, yang dibicarakan di post-
museum bukan budaya yang objektif dan otonom. Dalam hal ini
museum memiliki kekuasaan untuk merepresentasikan masa lalu,
membuat narasi, dan representasi keadaan sosial. Apa yang
direpresentasikan oleh museum dapat memberikan dampak pada
kehidupan seseorang, baik perilaku dan perasaannya terhadap diri-
nya, juga terhadap orang lain.

Penciptaan makna memperlihatkan bahwa makna tidaklah
netral dan objektif, tetapi menjadi bagian dari ranah politik. Budaya
mempunyai kekuasaan untuk menyatakan pernyataan makna,
melegitimasi, bernegosiasi, atau menentang makna tertentu.""

Pengetahuan tentang masa lalu dan penulisan kembali sejarah
adalah isu yang penting dalam politik budaya. Museum dalam hal
ini mempunyai kekuasaan untuk menyampaikan permasalahan
etika dan moral, demikian pula dengan isu inklusif dan eksklusif."

Postmuseum sangat terkait dengan pengetahuan yang dikon-
struksikan melalui benda-benda materi. Museum dapat menyampai-
kan atau menyembunyikan sejarah mengenai manusia dan narasi.
Proses-proses ini terkait dengan imajinasi dan interpretasi.
Pengkonstruksian makna yang akan disampaikan dilakukan melalui
interpretasi visual.'”

Ada dua sudut pandang dalam sebuah interpretasi budaya
visual di museum, vaitu pertama berdasarkan pandangan kurator.
dan kedua berdasarkan sudut pandang pengunjung. Makna yang
diberikan kurator terhadap benda-benda di museum melalui sebuah
proses yang panjang dan kompleks, seperti tujuan museum,
kebijakan pengumpulan koleksi, metode klasifikasi, gaya penyajian
pameran dan kerangka berfikir vang terwujud dalam suatu

"' Rhiannon Mason, “Museums. Galleries and Heritage: Sites of Meaning-
making and Communication™. Dalam Gerard Corsane (ed.), Heritages, Museums
and Gallerie, An Introductory Reader. London and New York: Routledge. 2005,
him. 208.

'2 Eilean Hooper Greenhill, Museum and Interpretation of Visual Culture,
London and New York: Routledge, 2000, him. 19.

" fhid, him. 13



Museum Istiglal dan Identitas Keislaman — Irmawati M Djohan 107

artikulasi. Makna yang diberikan pengunjung dari budaya visual
yang disajikan adalah sebuah hasil interpretasi individual dan sosial
yang kompleks dan tidak pasti." Berbeda dengan museum modern
vang hanya melihat satu makna, yaitu makna yang diberikan oleh
kurator (subject matter) dari sebuah disiplin ilmu tertentu. Oleh
karena itu, Bennet menyebutnya museum modern sebagai mono-
logic museum dan untuk postmuseum disebutnya sebagai dialogic
museum."”

Dalam dialogic museum, sebuah museum adalah ruang yang
memberi fasilitas untuk berkomunikasi, berdiskusi, bertukar pikir-
an, dan interaksi. Bukan sebagai ruang untuk memberi instruksi.'
Sebagaimana dikatakan oleh James Clifford, museum adalah
“contact zones”."" Dalam postmuseum, fungsi museum lebih pada
sebagai ruang pertemuan berbagai budaya dan komunitas untuk
saling berinteraksi." Dengan demikian, dalam postmuseum, makna
yang akan disampaikan adalah makna yang dikonstruksikan dan
pesan yang dikomunikasikan kepada pengunjung museum.

Museum Istiqlal sebagai Postmuseum

Berdasarkan museologi baru, sebuah museum “baru™ adalah
museum yang berfungsi sebagai institusi edukasi yang tujuannya
membuat masyarakat sadar akan identitasnya, menguatkan identitas
masyarakat, dan keyakinan akan potensi dirinya untuk dapat
berkembang menjadi lebih maju (Hauenschild 1988: 4)."

Museum Istiglal seyogyanya melakukan rekonseptualisasi,
yaitu mengubah dari keadaan sekarang menuju museum “baru”,
vaitu sebuah postmuseum yang merupakan museum dengan
berbagai perspektif dan multivokal (multy voices). dan pengetahuan
vang disampaikan bukanlah pengetahuan yang monolitik.

" Ibid, him. 124.

'* Rhiannon Mason, “Museums, Galleries and Heritage...”, him. 203

' Ihid, him. 202

"7 Ibid.

'® Rhiannon Mason, “Cultural Theory and Museum Studies™ dalam Sharon
Mcdonald (ed.) A Companion to Museum Studies. USA: Blackwell Publishing,
2006, him. 25.

' Andrea Hauenchil, Claims and Reality of New Museology: Case Studies
in Canada, The United States and Mexico: Smithsonian Centre for Education
and Museums Studies, 1989, him. 4.



108  Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Sebagai museum “baru™ dan berfungsi sebagai institusi
edukasi, Museum Istiglal perlu mengkaji edukasi apa yang akan
disampaikan kepada masyarakat agar mereka dapat menemukan
self-identity sehingga bisa memberdayakan potensi dirinya. Penge-
tahuan atau informasi apa yang akan disampaikan adalah makna
yang dikonstruksikan. Makna tersebut tidak satu, tetapi banyak.
Makna bukanlah terdapat dalam benda, tetapi diperoleh dalam
kaitannya dengan konteks benda lain.

Museum Istiqlal sebagai museum yang merepresentasikan
keislaman di Indonesia dapat menjadi tempat pembelajaran bagi
masyarakat tentang bagaimana Islam di Indonesia, kehidupan
sosial, kesetaraan gender, kehidupan sehari-hari, kerukunan ber-
agama, Islam inklusif, atau perbedaan-perbedaan sosial lainnya
yang relevan dengan kekinian.[]

Daftar Pustaka

Aloysius, Mark. “Masalah Etnisitas.Ras dan Bangsa: Suatu Pendekatan Cultural
Studies™ dalam Mudji Sutrisno, inBene dan Hendar Prutanto (ed.) Cultural
Studies, Tantangan Bagi Teori-Teori Besar Kebudayaan. Depok: Penerbit
Koekoesan.

Fraser, Jem, “Museums-Drama, Ritual and Power™. Dalam Simon J.Knell,
Suzanne Macleod and Sheila Watson (ed.) Museum Revolution, How
Museums Change and are Change. London- New York: Routledge, 2007.

Greenhill, Eilean Hooper. “What is a museum?” dalam Museum and the
Shapping of knowledge. London and New York: Routledge, 1992.

. Museum and Interpretation of Visual Culture. London and New York:
Routledge. 2000.

. Museum and Education, Purpose, Pedagogv, Performance. London and
New York: Routledge, 2007.

Hauenchil, Andrea, Claims and Reality of new Museologyv: case Studies in
Canade, The united States and Mexico: Smithsonian Centre For Education
and Museums Studies, 1989.

Mason, Rhiannon, “Museums. Galleries and Heritage: Sites of meaning-making
and Communication”. Dalam Gerard Corsane (ed.) Heritages, Museums and
Gallerie, An Introductory Reader. Routledge: London and New York, 2005.



Musewm Istiglal dan Identitas Keislaman — Irmawati M Djohan 109

——, "Cultural Theory and Museum Studies™ dalam Sharon Mcdonald (ed.) 4
Companion to Museum Studies, USA: Blackwell Publishing, 2006.

Wardi, Robertus “Wacana Subyektivitas dan Identitas Cultural Studies”. Dalam
Mudji Sutrisno,inBene dan Hendar Prutanto (ed.) Cuwltural Srtudies,
Tanmtangan Bagi Teori-Teori Besar Kebudavaan. Depok: Penerbit
Koekoesan.






Tkonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 111

Ikonografi Zulfikar dalam Sejarah Hubungan
Turki dan Nusantara

Mobhd Zahamri bin Nizar

Akademi Pengajean Melayn, U niversiti Malaya, Kuala 1umpur

Tulisan ini mengkaji penggunaan motif Zulfikar dalam seni rupa, khususnya
dalam berbagai contoh bendera kerajaan dan bendera perang di Turki dan
Nusantara. Analisis formal digunakan untuk mendiskusikan aspek-aspek estetik
artefak tersebut, dan analisis komparatif digunakan untuk melihat hubungan
antara penggunaan motif Zulfikar di Turki dan Nusantara. Kajian ini juga melihat
kompleksitas hubungan historis antara Turki dan Nusantara, dan keterkaitannya
dengan penggunaan motif Zulfikar. Terakhir, kajian ini berusaha untuk meng-
ungkap beberapa konsep penting yang mendasari penggunaan ikonografi
Zulfikar dalam konteks historis.
Kata kunci: Zulfikar, pedang, Turki, Nusantara, Asia Tenggara.

This study explores the use of the Zulfikar motif in visual art, especially in the
numerous examples of state flags and the flags of war in Turkey and the Malay
World. A formal analysis is used to present a discussion of the aesthetic aspects
of the artifacts. The comparative analvsis examines the relationship between the
use of the Zulfikar motif in Turkey and the Malay World. The study also reviews
the complexities of historical relations between Turkey and the archipelago, and
their connection to the use of the Zulfikar motif. Finally, this study will attempt to
uncover some of the important concepts underlving the use of Zulfikar
iconography in relevant historical contexts.
Keywords: Zulfikar, sword, Turkey, Nusantara, Southeast Asia

Pengenalan

Hubungan Timur Tengah-Nusantara sudah berlangsung sejak
permulaan Islam diperkenalkan di kawasan ini. Sejak itu, pera-
daban Timur Tengah (Arab maupun Parsi), telah menanamkan
pengaruhnya, baik dalam bidang pemikiran dan pengamalan Islam,
politik, serta kebudayaan. Turki yang menjadi pusat kekhalifahan
terakhir juga ikut memberikan pengaruh kuat bagi perkembangan
peradaban Nusantara. Manifestasi saling mempengaruhi ini setidak-
nya dapat dilihat dalam warisan ragam seni rupa seperti motif bulan
bintang, seni khat Tughra, Zulfikar, dan yang lainnya.



112 Suhuf, Vol. 4, Na. 1, 2011

Tulisan ini akan mengkaji penggunaan motif Zulfikar di Turki
dan Nusantara. Analisis formalnya dilakukan dengan meneliti
berbagai artefak kesenian yang berupa bendera kerajaan dan
pedang, serta menghubungkannya dengan konteks sejarah hubung-
an Turki dan Nusantara. Termasuk juga konsep penggunaan motif
Zulfikar dalam konteks hubungan dua kebudayaan tersebut.

Pedang Zulfikar

Zulfikar (U8 53) adalah nama pedang Rasulullah saw yang
diperoleh dari harta rampasan perang Badar (2H). Pemilik aslinya
bernama Munabbih al-Hajjaj. musyrik Quraisy. Pedang ini mele-
genda, paling masyhur dibanding pedang Rasulullah lainnya.
Kemasyhurannya terungkap dalam seuntai kalimat, *La saif illa Zu
‘I-fagar’' (Tiada pedang kecuali Zulfikar), yang banyak ditemui
terpahat dengan seni khat yang indah pada pedang-pedang Islam di
seluruh dunia pada abad pertengahan. Pedang ini kemudian
diberikan kepada Ali ra.' sering digunakannya dalam medan
perang. dan akhirnya dianggap sebagai simbol Ali ra. Ungkapan
‘La saif illa zu ‘l-fagar’ pun kemudian disandingkan dengan ‘La
fata illa ‘Ali’ (Tiada pahlawan kecuali Ali).”

Zulfikar merupakan pedang bermata dua, sebagaimana pedang-
pedang Arab kuno. Bedanya., pedang ini konon mempunyai dua
bilah paralel pada ujungnya.’ Kini riwayat tentang pedang ini tidak
diketahui dengan jelas. Pedang vang asli juga sudah tidak ditemu-
kan lagi sekarang. Yang ada hanya replikanya yang dibuat untuk
tujuan pameran, namun tingkat kesamaan dengan pedang aslinya
juga tidak dapat dipastikan.

Terlepas dari itu, Zulfikar telah berkembang menjadi sebuah
ikonografi tertua dan penting dalam sejarah umat Islam di seluruh

" Diriwayatkan dari sumber Parsi tentang mukjizat Rasulullah vang merubah ranting
kering pohon kurma menjadi pedang Zulfikar. lalu diberikan kepada Al Ketika perang
Uhud. Tentang berbagai riwayat mengenai Zulfikar. lihat Zwemer. Samuel. (1939).
Studies in Popular Islam: A Collection of Papers Dealing with the Superstitions and
Beliefs of the Common People. lLondon: The Sheldon Press. (www.answering-
islam.org/Books/Zwemer/Studies/)

* Dhu 'I-Fakar. (1983). In B. e. a. Lewis (Ed.)., The Encvelopedia of Islam (New Edition
ed.. Vol. 2). Leiden: E. L. Brill. h. 959 dan Dhu 'l-Fakar. (1987). In M. T. ¢. a. Houtsma
(Ed.). E J. Brill's Encyvelopaedia of Isfam 1913-1936 (Vol. 2). Leiden: E. J. Brill. h. 233,

Y E J. Brill's Encvelopaedia of Islam 1913-1936 (Vol. 2). h. 233,



Ikonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 113

dunia. Penggunaannya dapat dilihat dalam berbagai artefak keseni-
an Islam dengan berbagai bentuk dan bahan.

Representasi Zulfikar dalam Artefak Kesenian Islam

Dalam artefak kesenian Islam. representasi Zulfikar muncul
dalam empat bentuk. Pertama, inskripsi tulisan *La saif illa zu 'I-
fagar, La fata illa "Ali’ yang banyak diukir pada senjata, seperti
pedang, meriam, lembaran seni khat, dan lainnya. Contoh yang
menarik adalah inskripsi pada sebilah pedang yang dikaitkan
dengan Ali ra yang kini tersimpan dalam Museum Istana Topkapi,
Istanbul. Inskripsi ‘La saif illa ?u ‘l- fagar, La fata illa ‘'Ali’ ini
diukir dengan gaya seni khat Sulus dan motif flora bertatah emas.’
Contoh lain adalah inskripsi pada meriam Ki Amuk (Banten), ‘La
fata illa ‘Ali radija 'alaihi, la saifa illa zu ‘'l-fakar’, yang diatur
dalam bentuk medalion.’

Kedua, kerajinan pedang yang kemudian diberi nama Zulfikar.
Pedang-pedang seperti ini banyak dihasilkan pada zaman kerajaan
Mughal di India untuk tujuan hiasan. Ketiga, lukisan dan goresan
cat miniatur yang menggambarkan kisah-kisah tertentu serta
melibatkan Ali dan pedang Zulfikar.

Keempat, motif hiasan samada dalam karya-karya dua atau tiga
dimensi. Imej Zulfikar muncul sebagai motif pada objeks seperti
bendera, senjata seperti meriam, kapak, dan lainnya. Representasi
keempat inilah yang paling banyak ditemukan dalam berbagai
artefak kesenian Islam.

Zulfikar dalam Artefak Kesenian Turki Usmaniah

Banyak catatan dan bukti yang menunjukkan bahwa motif
Zulfikar diadaptasi secara luas oleh kekhalifahan Turki Usmaniah,
khususnya dalam seni peperangan. Penggunaannya sebagai motif
bendera perang adalah yang paling menonjol. Bahkan, digunakan
sebagai simbol panji-panji (war ensign) angkatan laut Usmaniah

Yucel. U. (1993). Pedang-pedang Islam dan Tukangnva (U Khalid, ter.). Dewan Bahasa
dan Pustaka, Kementerian Pendidikan Malaysia. h. 12.

* Lihat Guillot, Claude dan Ludvic Kalus. (2008) Inskripsi Islam pada Meriam Ki Amuk.
dalam Banten: Sejarah dun Peradaban (Abad X-X1'lI). Jakarta: KPG (Kepustakaan
Populer Gramedia), h. 377-383.



114 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

dan lambang (order) tentara elit Usmaniah vang dikenal dengan
Yenicheri.’

Contoh tertua yang dapat dirujuk adalah bendera yang
diinformasikan milik pasukan Sultan Salim | (1466-1520) (Gambar
I). Disebutkan bahwa bendera ini telah digunakan pasukan Sultan
Salim | ketika kampanye penaklukan Mesir. Zulfikar menjadi motif
hiasan utama dalam desain bendera ini. Motif bagian bilah pedang
Zulfikar berbentuk tulisan ayat-ayat Al-Qur’an (Surah al-Fath)
dengan khat Sulus dan corak medalion. Sedang bagian hulu dihiasi
motif flora. motif kepala naga, dan motif bulan sabit. Enam motif
bulan sabit berisi inskripsi yang didesain dengan gaya seni khat
Sulus. Ada yang berupa kalimah syahadah dan tulisan Muhammad:
ada juga yang berupa gelar dan silsilah keturunan sultan. Selain
merupakan bendera tertua dengan motif Zulfikar, juga yang
pertama dengan motif bulan sabit yang menjadi ikonografi utama
Usmaniah dan berpengaruh sangat luas di seluruh dunia Islam.’

Contoh lainnya adalah bendera dalam koleksi Metropolitan
Museum of Art. New York (Gambar 2). Bendera sutera berwarna
merah dan hijau dengan sulaman benang berwarna emas ini juga
bermotif Zulfikar, bulan sabit, dan inskripsi berbagai kalimah
dengan khat Sulus. Inskripsinya berupa Basmalah, kalimat Allah,
Muhammad, dan nama-nama Khalifah al-Rasyidin. Motif Zulfikar-
nya sendiri berisi inskripsi Surah al-Ikhlas.® Menurut J.M. Roger,
bendera ini telah dirampas oleh Atanazy Miaczynski ketika
pengepungan kota Vienna pada tahun 1683." Pasukan Usmaniah
yang dipimpin oleh Kara Mustafa Pasha, Perdana Menteri
Usmaniah pada zaman pemerintahan Sultan Mehmed IV, pun gagal
menguasai kota tersebut.

" Yenicheri (Janissaries) vang berarti “tentara baru™ adalah pasukan elit Usmaniah vang
didirikan oleh Sultan Murad 1 (1362-1389 M). Pasukan Khusus sultan ini merupakan
pasukan garis depan Usmaniah dan sangat disegani musuh di medan perang. Mereka
merupakan pasukan pertama abad pertengahan yang menggunakan senjata berbahan
peledak (firearms) secara luas. Juga merupakan pasukan khusus yang menggunakan
senapang musket. Pasukan ini telah dicabut oleh Sultan Mahmud I11 (1808-1839 M) pada
tahun 1826 M,

T Art Treasures of Turkey: Circulated by the Smithsonian Institution 1966-1968. (1968).
Washington D.C.: Smithsonian Institution. h. 1135.

* http:/fwww.metmuseum.org/toah/works-of-art/1976.312

i Roger. J. M. (2002). Empire of the Sultans: Ottoman Art from The Khalili Collection,
London: The Nour Foundation and Khalili Family Trust. h. 137,



Ikonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 115

Bendera sejenis juga banyak ditemui dalam koleksi Eropa yang
menjadi barang rampasan dalam ekspansi kekuasan Usmaniah pada
abad ke-17 ke Vienna, Malta, dan kawasan lainnya. Misalnya,
bendera dari Afrika Utara yang bertahun 1683", bendera koleksi
Heeresgeschichtliches Museum di Vienna yang merupakan hasil
rampasan perang pada tahun 1684, bendera koleksi Gereja Santo
Stefano di Pisa, serta beberapa bendera koleksi British Museum dan
Sangiorgi.'" Bendera perang dengan motif Zulfikar yang berin-
skripsi seperti ini berkembang dan digunakan secara luas oleh
tentara Usmaniah pada abad ke-16 dan ke-17."

Gambar 1: Bendera Sultan Salim 1 Gambar 2: Bendera perang
(1512-20). Sutera bersulam benang Usmaniah bertarikh 1820. Sutera
metalik. Bermotit Zulfikar dan bulan merah dengan emas dan sulaman
sabit dengan inskripsi ayat-ayat al- berwarna hijau. 293.9 x 267.2 cm.
Qur’an dengan gaya seni khat Thuluth. Koleksi Metropolitan Museum of
57.25 x 145 em. Koleksi Topkapi Art, New York.

Palace Museum, Istanbul. (Art (http://www.metmuseum.org/toah/
Treasures, 1966: 115) works-of-art/1976.312)

"1 ihat Bloom, J. d. S. B. (2006). Islamic Arts. London: Phaidon Press Limited, h. 381.

"' Lihat Roger. I. M. (2002). Empire of the Sultans: Ottoman Art from The Khalili
Collection. London: The Nour Foundation and Khalili Family Trust, h. 137.

. Kilicbay, Baris. (1999), The Zulfikar (Dhu'l-Fakar) sword.
http:/fwww.crwilags.com/fotw/flags/tr-zul f html#zul



116 Suhuf. Vol. 4, No. 1, 2011

Kedua bendera ini mempunyai kesamaan ciri yang sangat
kentara. Mulai dari desain motif Zulfikar, inskripsi pada hulu
pedang, inskripsi bagian tengah yang membentuk medalion, bagian
hulu yang bermotif kepala naga di sebelah kiri dan kanan, sampai
ujung gagang pedang yang menyerupai kubah. Selain itu juga motif
bulan sabit yang sebagian disandingkan dengan motif bintang.
Motif bulan sabit ini juga berinskripsi kalimah-kalimah yang lazim,
seperti Allah, Muhammad, syahadah, dan nama Khalifah al-
Rashidin. Dari contoh ini, dapat dilihat adanya gaya khusus desain
motif Zulfikar dalam bendera perang Usmaniah.

Selain bendera perang di atas, ada juga contoh bendera dengan
desain yang agak berbeda, yaitu bendera Hizir Hayreddin (Barba-
rosa) Pasha."” Hizir adalah laksamana angkatan laut Usmaniah yang
memimpin banyak peperangan di lautan menghadapi gabungan
armada Kristian Eropa.

Ada juga bendera yang dikaitkan secara langsung dengan
pasukan Yenicheri dan menjadi koleksi Istanbul Military Museum.
Bendera ini mempunyai beberapa kesamaan dengan bendera Barba-
rosa. Desain Zulfikar pada bendera tersebut dikaitkan dengan lam-
bang (order) pasukan gabungan khusus Yenicheri."

Selain banyak digunakan dalam bendera perang Usmaniah,
motiv Zulfikar juga ditemukan di kerajaan Safavi Iran. Kaveh
Farrokh dalam sebuah artikel tentang motif singa dan matahari di
Iran juga menyebut bahwa tentara kerajaan Safavi pernah menggu-
nakan motif Zulfikar pada bendera mereka. Meski sejarah mencatat
bahwa penggunaan simbol-simbol bendera Iran didominasi oleh
representasi motif singa dan matahari."”

1 Seorang laksamana yang sangat terkenal pada abad ke-16. Pada zaman Sultan Salim [
(1512-20) dilantik menjadi Gubernur Algeria. Kemudian dilantik menjadi Laksamana
Agung armada Usmaniah pada zaman pemerintahan Sultan Suleiman al-Qanuni (1520-
1566). Beliau berhasil menghalau percobaan gabungan armada Kristian yang dipimpin
Spanyol untuk menguasai wilayah-wilayah Islam Afrika Utara dan Lautan Mediterania.

' Lihat Johnson, Lee ed. (1995). Elite Series: The Janissaries. London: Osprey Reed
Consumer Book Ltd.

" Farrokh, Kaveh (2009). The Lion and Sun Motif" of Iran: A brief Analvsis.
http://www kavehfarrokh.com/news/the-lion-and-sun-motif-of-iran-a-brief-analysis/



Ikonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 117

Hubungan Turki dan Nusantara

Keberhasilan Usmaniah menguasai Mesir dan mendeklarasikan
dirinya sebagai khalifah dunia Islam telah memperluas pengaruh-
nya ke wilayah-wilayah Islam di sebelah Timur. Persaingan sandi
perdagangan Timur dengan Barat (Portugis) telah memperlihatkan
campur tangan Usmaniah dalam perang dan diplomasi di wilayah
ini.

Pada awal 1517, Sultan Salim | mempersiapkan angkatan laut
di Suez untuk menyaingi Portugis di Lautan Hindi. Kondisi ini,
dipertajam lagi dengan penguasaan Usmaniah atas Semenanjung
Arab dan pembangunan pangkalan angkatan laut di Aden.”
Angkatan laut ini dipimpin oleh Suleyman Pashah atas perintah
Sultan Suleyman al-Qanuni. Bahkan pada tahun 1537. Bahadur
Shah, Sultan Gujarat, memohon bantuan Usmaniah untuk meme-
rangi Portugis di Lautan Hindi."

Persaingan panjang antara Portugis dengan Usmaniah dan
kerajaan-kerajaan Islam di India turut mempengaruhi perkem-
bangan di Nusantara. Kesultanan Malaka tercatat sebagai yang
pertama mempunyai hubungan diplomasi dengan Usmaniah.
Hikayat Hang Tuah mencatat peristiwa perjalanan Hang Tuah ke
Istanbul bertemu dengan Raja Rum untuk belajar menggunakan
senjata.”® Sejak kejatuhan Malaka (1511), beberapa kerajaan
Melayu lainnya juga menjalin hubungan diplomasi dan kemiliteran
dengan Khilafah Usmaniah. Yang terbesar terjadi pada zaman
Kesultanan Aceh di mana serial pengiriman utusan diplomasi ke
Istanbul sudah berlangsung sejak 1547." Saat itu, Aceh dipimpin
oleh Sultan Ala al-Din Riayat Shah al-Qahhar (1537-1571), sedang
khalifah ketika itu adalah Sultan Suleyman al-Qanuni. Hasilnya.
Aceh memperoleh bantuan pengiriman ahli militer dalam rangka
membebaskan Malaka dan memerangi Portugis di Selat Malaka.
Puncak perang melawan Portugis di Malaka berlangsung pada

' Jzziah Suryani Arshad. (2009). Kekuasaan Portugis di Timur dan Hubungannya dengan
Kerajarm Usmaniah, dalam Daulah Usmaniah dan Alam Melayu. Shah Alam: Karisma
Publications Sdn Bhd. h. 10-135.

17 Maksudolu. Mehmet. (1999). Osmanli History 1289-1922: Bused on Osmanli Sources.
Kuala Lumpur: International Islamic University Malaysia. h. 131

" Ermy Azziaty Rozali. (2006) Kesultanan Melayu dan -Kerajaan Rum’ dalam Karya
Kesusasteraan Melavu Tradisional dalam Sejarah No 14, h.1-27,

" Goksoy, Ismail Hakki. (2007). Owoman-Aceh Relations According to the Turkish
Sources. Makalah dalan First International Conference of Aceh and Indian Ocean Studies.
24-27 Februari 2007.



118 Suhuf. Vol. 4, No. 1, 2011

zaman Sultan Iskandar Muda (1607-1636) melalui pengepungan
besar-besaran (1629).”"

Meski hanya Aceh yang diketahui mempunyai hubungan
militer secara langsung dengan Usmaniah. namun beberapa keraja-
an Melayu lainnya juga tercatat mempunyai hubungan diplomasi,
seperti: Makassar pada pertengahan abad ke-17. serta Banten dan
Sulu pada pertengahan abad ke-18. Termasuk juga upaya diplomasi
yang berlangsung pada akhir abad ke-19 yang melibatkan Kesul-
tanan Aceh, Riau, Jambi, Brunei. Negeri Sembilan, Johor, dan Jawa
sebagai reaksi atas gagasan Pan-lslamisme. Gagasan ini dipelopori
oleh Sultan Abdul Aziz (1861-1876) sejak tahun 1871 dan
dilanjutkan oleh Sultan Abdul Hamid Il (1876-1909). Tujuannya.
berusaha menyatukan umat Islam di seluruh dunia dalam mengha-
dapi imperialisme Barat.

Meski tidak secara langsung, hubungan antara beberapa
kerajaan Nusantara dengan dua kota suci (Mekah-Madinah) yang
sejak abad ke-16 berada di bawah perlindungan Khilafah Usmaniah
juga ikut berperan besar dalam jalinan diplomasi ini. Demikian juga
dengan kehadiran juru dakwah dari berbagai wilayah kekhalifahan,
serta ulama. masyarakat keturunan Arab, dan ahlul-bait. Ditambah
lagi adanya jalinan hubungan dagang Nusantara dengan pusat
kekuasaan dunia Islam yang melintasi Lautan Hindi dan Semenan-
jung Arab; semuanya telah memperkuat pengaruh kebudayaan
Usmaniah di wilayah ini.

Zulfikar Dalam Artifak Kesenian di Nusantara

Selama ini, belum ditemukan tulisan vang secara khusus
mengkaji penggunaan motif Zulfikar dalam artefak-artefak kese-
nian Nusantara. Namun, bahasan singkat tentangnya dapat
ditemukan dalam beberapa tulisan tentang aspek-aspek kesenian.
seperti seni tekstil dan persenjataan. Oleh karena itu, tulisan ini
mencoba menghimpun hasil-hasil kesenian Nusantara yang ber-
motif Zulfikar. Adapun representasinya. dapat ditemukan dalam
tiga jenis artefak kesenian Nusantara, yaitu: bendera, tekstil batik,
dan meriam. Dari ketiganya. penggunaan motif Zulfikar paling

“ Lombard. Denys. (2008). Kerajaan Aceh Zaman Sulian Iskandar Muda (1607-1636)
Jakarta: KPG (Kepustakaan Populer Gramedia). h, 138-143.



lkonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 119

21

banyak ditemui pada bendera.” Tulisan ini akan dibatasi pada
representasi motif Zulfikar yang berbentuk bendera.

Dari bentuknya, hasil pengamatan penulis menemukan sejum-
lah bendera dalam bentuk tekstil yang masih asli’, bendera yang
telah dilukis ulang dengan cat, serta bendera yang berbentuk grafik
yang telah diukur ulang oleh para pengkaji. Dari sebaran geografis-
nya, artefak-artefak yang ditemukan--berdasarkan tempat asal,
bukan kawasan koleksi tersebut disimpan--tersebar di Aceh,
Sumatera Utara, Jambi, Siak, Selangor, Riau, Johor, Terengganu,
Cirebon, Brunei, Kalimantan Tengah, Kalimantan Timur, dan Sulu.
Beberapa di antaranya akan dijelaskan dalam bagian berikut.

Representasi Zulfikar di Aceh

Artefak yang berasal dari Aceh terdiri dari enam buah bendera
perang dari penghujung abad ke-19 dan awal abad ke-20. Pertama,
bendera perang dalam koleksi Museum Negeri Banda Aceh
(Gambar 3) bermotif Zulfikar yang diapit dengan motif bulan sabit
di kedua sisinya. Bendera berwarna putih, hitam, dan merah ini
juga mempunyai inskripsi berupa kalimah La ilaha illallah dan
motif flora di kedua sisinya. Dijelaskan, bendera ini telah dirampas
oleh pasukan Belanda di bawah pimpinan Jeneral Van Heutz dalam
pertempuran di Batee llie pada 3 Februari 1901.

Kedua, bendera bermotif Zulfikar, bintang, bulatan bujur, dan
tiga panel segi empat di bagian atas dan sisinya (Gambar 4). Ketiga,
bendera bermotif Zulfikar yang telah dikreasi (highly stvlized) dan
berbentuk cakra atau medalion bermotif geometri (Gambar 5). Pada
latar bendera berwarna hitam dan putih ini terdapat banyak
inskripsi yang tidak dapat dikenal pasti. Dijelaskan bahwa bendera
kedua dan ketiga ini telah dirampas dari pasukan Aceh oleh
Belanda dalam pertempuran di Jambo Ayer pada tahun 1902.”

Keempat, bendera bermotif dua bilah pedang, bulan sabit, dan
bintang (Gambar 6). Meski tidak menampilkan motif Zulfikar,

I Kajian mendalam terhadap bendera-bendera di Hindia Timur Belanda telah dilakukan
oleh D. Ruhl pada tahun 1952, Dia mendaftar sejumlah bendera kerajaan-kerajaan
Nusantara yang mengadaptasi motif Zulfikar. Lihat  (Rubl, 1952) dalam
http://www.crwilags.com/fotw/flags/id-prine.html

** Sejumlah bendera perang Kesultanan Sulu dalam bentuknya vang awal juga diketahul
Namun tidak dimasukkan dalam kajian ini. Lihat www.royalpanji.net.

* Profil Propinsi Republik Indonesia: Daerah Istimewa Aceh. (1992). Jakarta: Yayasan
Bhakti Wawasan Nusantara, h. 33,



120 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

bendera ini tetap dijadikan objek kajian karena menjadi bagian
signifikan dalam membaca sejarah hubungan Aceh dengan
Usmaniah. Bendera berwarna merah putih ini juga bermotif tiga
bulatan putih di bagian penjuru bendera. Dijelaskan, bendera yang
kini dalam koleksi National Museum Denmark ini telah digunakan
antara tahun 1850-1900; termasuk juga bendera yang dirampas
penjajah Belanda.™

Kelima, bendera bermotif dua bilah pedang dengan bulatan
besar di bagian tengahnya, berinskripsi kalimah syahadah, dan ber-
warna merah putih (Gambar 7). Tidak ada keterangan pasti tentang
bendera ini, namun dipercaya merupakan bendera perang Aceh.

Keenam, bendera yang berbentuk segi tiga dengan warna
merah dan putih (Gambar 8). Bendera ini bermotif Zulfikar dan
bulatan kecil di sisinya; merupakan bendera perang yang digunakan
pada tahun 1883 dan kini berada dalam koleksi Volkenkundig
Museum Nusantara.”

Gambar 3: Bendera
perang pasukan Aceh
yang dirampas Belanda
di bawah pimpinan
Jeneral van Heutz dalam
pertempuran di Batee Ilie
pada 3 Februari 1901,
Koleksi Muzium Negeri
Banda Aceh. (Profil,
1992: 33)

Gambar 4 dan 5: Bendera perang pasukan Aceh yang dirampas oleh Belanda
dalam pertempuran di Jambo Aver pada tahun 1902, (Profil, 1992: 33)

Y Tarmizi Age. (2010). Ultimatum Belanda 26 Marer 1873 Terhadap Aceh Harus Di
Pertanggungfawabkan. hitp://www.waa-aceh.org

T Maxwell. Robyn. (1990). Textiles of Southeast Asia: Tradition, Trade and
Transformation. Melbourne: Oxford University Press Australia, h. 331,



Ikonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 121

Gambar 6: Bendera Acch yang dipakai di antara tahun 1850 dan 1900, bewarna
merah dan dihias dengan bulan. bintang dan dua pedang berwarna putih. Bendera
itu merupakan barang bererti politik yang mungkin berkaitan dengan perang
Belanda (1873-1903). Koleksi National Museum Denmark (Tarmizi, 2010)

Gambar 7: Bendera perang Aceh. Tiada maklumat
terperinci. Sumber gambar:
hitp://kutablang.multiply.com/photos/photo/18/7
Gambar 8 (kanan): Bendera perang Aceh tahun
|883. Berwarna merah putih. Koleksi Volkenkundig
Museum Nusantara. (Maxwell, 1990: 331)




122 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Dari contoh-contoh di atas, dapat disimpulkan beberapa
kekhasan berikut: pertama, hanya terdapat tiga warna yang
digunakan, yaitu merah, putih, dan hitam; kedua, selain Zulfikar,
yang paling menonjol adalah motif bulan, terutama bulan sabit
(lihat rekabentuk bendera pada ilustrasi la-1f); ketiga, motif
bulatan tidak dapat dipastikan mewakili sesuatu, namun boleh
diandaikan sebagai bulan purnama. Sebab, tidak diketahui apakah
ada dasar dalam tradisi Aceh untuk mengaitkannya dengan simbol
matahari.

lustrasi bendera Perang Aceh yang menggunakan motif Zulfikar dan pedang.
Lakaran kembali oleh penulis berdasarkan gambar 3-8.

Rekabentuk bendera yang digunakan Aceh tersebut digam-
barkan oleh Hamka bermotif bulan sabit, bintang, dan ditambah
sebilah pedang.”® D. Ruhl, mengutip pernyataan Kremeer, menje-
laskan bahwa bendera Kesultanan Aceh mempunyai latar berwarna
merah dengan motif pedang Zulfikar berwarna putih.”” Meski tidak
seratus persen sama, namun rekabentuk ketiga (Ilustrasi 1d) dinilai

** Hamka (1977). Sejarah Umat Islam. Kuala Lumpur: Penerbitan Pustaka Antara, h. 563,
" Ruhl, D. (1952). Flags of the East Indies Arehipelago (1600-1942) (Viaggen van den
OQost-Indischen — Archipel — (1600-1942), Terj. Norman Martin. 1997.
http:/fwww.crwflags.com/fotw/flags/id-princ.html



Ikonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 123

yang paling mendekati aslinya. Bendera ini dikatakan sebagai salah
satu varian yang digunakan oleh sultan.”®

Semua bendera Aceh ini digunakan pada kisaran akhir abad ke-
19 dan awal abad ke-20. Hal ini menunjukkan adanya kaitan kuat
dengan perang Aceh-Belanda (1873-1914). Periode perang yang
panjang hingga menimbulkan banyak kerugian, baik di pihak Aceh
maupun Belanda. Perang ini juga menjadi saksi percobaan Aceh
untuk mendapat bantuan dan perlindungan dari Khilafah Usmaniah
dalam menghadapi serangan Belanda.

Namun demikian. sebenarnya penggunaan motif-motif pada
bendera Aceh, khususnya bulan sabit dan Zulfikar mempunyai
sejarah yang panjang. Utusan diplomasi Aceh ke Istanbul pada
zaman Sultan Ala al-Din Riayat Shah al-Qahhar abad ke-16, telah
dibalas dengan pengiriman bantuan militer Usmaniah, sekaligus
pengakuan Aceh di bawah perlindungan Usmaniah. Sehubungan
itu, Kesultanan Aceh kemudian diberi hak mengibarkan bendera
Usmaniah.”

Pada tahun 1850, Aceh kembali mengirim utusan diplomasi ke
[stanbul. Saat itu. hubungan Usmaniah-Aceh telah diperbaharui
oleh Sultan Abdul Majid dan Aceh tetap diakui berada dalam
naungan Usmaniah.” Aceh pun diizinkan lagi untuk mengibarkan
bendera Usmaniah."'

Bendera Usmaniah berkibar di bumi Aceh hingga meletus
perang Aceh-Belanda (1873-1914). Ini terlihat dari ultimatum
perang yang dikirim Belanda pada tahun 1873. Pihak Belanda
menuntut Aceh memutuskan hubungan dengan Khilafah Usmaniah,
memalingkan ketaatannya kepada Raja Belanda, dan menuntut agar
bendera Belanda dikibarkan menggantikan bendera Aceh.”

Terlepas dari itu, sejauhmana hubungan penggunaan motif
Zulfikar pada bendera Aceh dengan Usmaniah, belum ditemukan

™ Selain bendera, salah satu pemberian khalifah kepada Aceh yang dapat ditunjukan
adalah beberapa buah meriam besar yang bernama Meriam Lada Secupak yang diletakkan
di istana (dalam) Aceh. Meriam ini telah dirampas oleh Belanda dalam perang Aceh-
Belanda (1873-1903) dan kini berada di Belanda. Reid, Anthony. (1969). The Contest for
North Sumatra. Kuala Lumpur; Oxford University Press. University of Malaya Press. h. 3.
' Maksudolu, Mehmet. (1999). h. 25: Goksoy. Ismail Hakki. (2007).

“ Ibid. h. 84.

"' Reid, Anthony. (2005). The Ottomans in Southeast Asia. Asia Research Institute
Working Paper Series No. 36. National University of Singapore.

2 Tengku Hasan M. Di Tiro. (1980). The Legal Status of Acheh-Sumatra Under
International Law.



124 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

keterangan yang menguatkannya. Namun bahwa hubungan itu
terjalin dapat dilihat melalui pengiriman bantuan militer Usmaniah
ke Aceh pada abad ke-16. Bantuan yang dikirim berupa kapal
perang, meriam, senjata api, pasukan militer, pemimpin perang,
insinyur militer, pakar pembuat senjata, dan seniman.” Dari situ,
Aceh mempelajari teknis pembuatan senjata, kapal perang, dan
strategi peperangan.™

Kapal perang Aceh dibuat berdasarkan model kapal-kapal
perang Usmaniah saat itu. Bentuknya dapat dilihat dalam sebuah
lukisan Portugis yang menggambarkan serangan Aceh ke Kota
Malaka pada tahun 1568.” Melalui perpindahan teknologi dan
budaya kemiliteran yang berskala besar ini, dapat diasumsikan
bahwa angkatan laut Aceh dan pasukan militernya juga meng-
adaptasi motif Zulfikar pada bendera kapal perang Usmaniah yang
datang ke Aceh ketika itu. Sejarah penggunaan dan pengadap-
tasiannya yang sudah cukup lama (400 tahun) inilah yang kemudian
dijadikan sandaran mengapa representasi Zulfikar dalam bendera
Aceh cukup bervariasi dan bahkan berevolusi kepada bentuk yang
jauh berbeda dari awalnya (lihat llustrasi 1b dan Ic¢).

Selain itu, penggunaan motif Zulfikar di Aceh juga dapat
dikaitkan dengan tradisi kesusasteraannya yang banyak dipengaruhi
oleh kesusateraan Parsi. Tercatat ada beberapa hikayat yang
menceritakan pedang Zulfikar. Peristiwa Fatimah az-Zahra ber-
bicara dengan pedang Zulfikar misalnya, dapat ditemukan dalam
Hikayat Amir Hamzah dan dalam teks Wasiat Nabi. Bahkan
peristiwa itu juga terrekam dalam Hikayat Peudeung.™ Untuk itu,
kajian mendalam atas naskah kesusateraan ini juga dimungkinkan
akan dapat menggambarkan kedudukan Zulfikar dalam pemikiran
dan jiwa masyarakat Aceh.

** Goksoy. (2007): Lukman Thaib (2002). Acheh's Case: A Historical Study of the
National Movement for the Independence of Acheh-Sumatra. Kuala Lumpur: University of
Malaya Press. h. 82.

* Ibid.

* lihat Manguin. Pierre-Yves. (1988). Of Fortresses and Galleys The 1568 Acehnese
Siege of Melaka. after a Contemporary Bird's-Eve View, Modern Asian Studies. Vol. 22,
No. 3, Special Issue: Asian Studies in Honour of Professor Charles Boxer (1988). h. 607-
628.

¥ Mukherjee. Wendy. (2003). Fatimah in Nusantara. Sari 23 (2005) h. 137-152.



Tkonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 125

Representasi Zulfikar pada Bendera Sunan Gunung Jati

Ada juga sebuah bendera yang terkenal dan sering dikaitkan
dengan Kesultanan Cirebon (Gambar 9). Dijelaskan bahwa bendera
ini telah digunakan oleh Sunan Gunung Jati atau Syarif
Hidayatullah pada abad ke-16." Bendera ini juga bermotif Zulfikar
dengan macan Ali (singa Ali) sebagai motif utama. Tiga motif
macan Ali terbentuk dari kaligrafi figuratif yang antara lain
merupakan inskripsi Basmalah. Terdapat juga empat motif geo-
metri segi delapan dengan angka-angka seperti wifig. Sedang
bagian sisinya, dipenuhi inskripsi Basmalah dan surah al-Ikhlas.™
Motif bendera ini sangat kental dengan pengaruh Parsi.

Motif Zulfikar pada bendera ini mempunyai rekabentuk yang
agak unik. Bagian hulu pedang agak berbeda dengan motif Zulfikar
lainnya. Perbedaan yang kemungkinan disebabkan adanya
pengaruh bentuk jenis senjata setempat.

Gambar 9: Bendera Kesultanan Cirebon yang digunakan oleh Sunan Gunung
Jati atau Syarif Hidayatullah. Koleksi: Muzium Tekstil Nasional, Jakarta. (Raja
Fuziah, 1997: 318)

7 Raja Fuziah Raja Tun Uda dan Abdul Rahman al-Ahmadi. Malay Arts and Crafts:
Islamic

Inspiration in Creativity. dalam M. T. Osman (Ed.), Islamic Civilization in the Malay
World.

Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, h. 315.

W Muhammad Zafar Igbal. (2006). Kafilah Budava: Pengaruh Persia Terhadap

Kebudavaan Indonesia. Terj. Yusof Anas. Jakarta: Penerbit Citra, h. 118,



126 Suhuf. Vol. 4, No. 1, 2011

Motif Macan Ali pada bendera ini merujuk pada Sayyidina Ali
yang bergelar Asadullah (singa Allah).” Disebutkan, bendera ini
dibawa oleh Sunan Gunung Jati ketika menaklukan Sunda Kelapa
pada tahun 1527." Motif ini mempunyai kaitan erat dengan diri
Sunan Gunung Jati sendiri. Sebab, sang sultan adalah keturunan
Rasulullah.

Setelah berhasil menguasai wilayah Sunda, Jawa Barat, Sunan
Gunung Jati menjadikan Banten sebagai pusat pemerintahan. Pada
zaman pemerintahan Sultan Hasanuddin, Banten mempunyai keku-
atan militer terkuat di Jawa Barat. Saat itu, Banten menjadi pesaing
Portugis dalam kegiatan perdagangan di Nusantara. Pada abad ke-
17, tepatnya ketika dipimpin Sultan Ageng Tirtayasa, Banten
menjadi penentang kuat penjajahan Belanda di Jawa. Disebutkan
juga bahwa Banten pernah menjalin hubungan diplomasi dengan
Khilafah Usmaniah."

Representasi Zulfikar Bendera Kesultanan Johor-Riau dan
Selangor

Sekumpulan bendera perang koleksi Belanda yang berasal dari
penghujung abad ke-18 juga menarik untuk dikaji. Bendera-
bendera ini mempunyai kaitan dengan Kesultanan Johor-Riau dan
kebangkitan pengaruh Bugis di Tanah Melayu, khususnya di Johor,
Riau, dan Selangor. Namun, kajian tulisan ini tidak dibuat berda-
sarkan artefak bendera yang asli, tetapi berdasarkan sebuah carta
bendera (flag chart) hasil rekabentuk bendera asli yang bertajuk
“Veroverde Viaggen Te Toeloe Catapang Door Het Esquader Van
Den Commandeur van Braaam 17847 (Gambar 10).

Carta yang dibuat dengan menggunakan media cat air oleh
Engel Hoogerheyden itu kini tersimpan dalam koleksi Nederlands
Scheepvaartmuseum, Amsterdam. Carta berisi lukisan 27 bendera
yang dirampas pasukan Belanda pimpinan Jacob Pieter van Braam
dalam pertempuran di Teluk Ketapang, Kuala Selangor dan Pulau
Penyengat pada tahun 1784 (Vries, 2011).* Semuanya merupakan

*Ibid, h. 125-126.

*Thid, h. 118.

U Auni Abdullah. (2001). Islam dan Perdagangan dalam Sejarah Alam Melavu. Kuala
Lumpur: Darulfikir Sdn. Bhd, h. 261-276, 318,

2 Vries, Hubert De. (2011). Indonesian Heraldry, Malavsian Heraldry. http://hubert-
herald.nl/INHOUD.htm



Tkonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 127

bendera perang pasukan Raja Haji (Yamtuan Muda Riau ke-4) dan
Sultan Ibrahim (Sultan Selangor ke-2).

Gambar 10: Bendera perang pasukan Johor-Riau dan Selangor di bawah
pimpinan Raja Haji dan Sultan Ibrahim yang dirampas pasukan Belanda di
bawah pimpinan Jacob Pieter van Braam pada tahun 1784. Ilustrasi ini adalah
lukisan cat air Engel Hoogerheyden. Koleksi Nederlands Scheepvaartmuseum,
Amsterdam. (Spruit, 1995: 92; Vries, 2011)

Dari 27 lukisan bendera dalam carta tersebut, sembilan di
antaranya merepresentasikan motif Zulfikar; yaitu lukisan bendera
(dihitung dari baris atas - kiri ke kanan) ke 3, 5, 7, 8, 9, 10, 12, 22,
dan 23 (lihat sketsa 2a-2f).




128 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

2d 2e 2f

2 2h 2i

Ilustrasi bendera perang Johor-Riau dan Selangor yang menggunakan motif
Zulfikar. Sketsa dibuat dengan cat air oleh Engel Hoogerheyden (Gambar 10).

Rekabentuk bendera ini juga bervariasi, baik dari segi penggu-
naan motif, komposisi, warna, maupun representasi Zulfikarnya.
Selain Zulfikar, motif-motif lain yang dapat dilihat adalah geometri
berbentuk V (Ilustrasi 2¢, 2d, 2e dan 2g) dan zigzag (Ilustrasi 2a),
serta motif bintang dan bunga pecah empat. Juga terdapat motif
medalion yang terdiri dari gabungan motif bunga dan geometri
(llustrasi 2b). Penggunaan motif V yang dikenal sebagai chevron
lazim digunakan dalam rekabentuk lencana pasukan militer.
Fungsinya, menunjukkan pangkat dan masa bhakti pemakainya.
Penggunaan lambang-lambang kemiliteran seperti ini menunjukan
bahwa angkatan perang yang dipimpin Raja Haji dan Sultan
Ibrahim ini telah mempunyai organisasi yang sistematik.

Menurut Vries, dua bendera berbentuk segi tiga yang
berinskripsi (lihat gambar 10, bendera pertama dan kedua) mengacu
pada bendera raja. Sedang yang bermotif Zulfikar, kemungkinan
bendera bagi laksamana, ketua, atau panglima skuadron Bugis.
Adapun bendera lain yang berdekorasi lebih sederhana, kemung-
kinan mengacu pada bendera penolong laksamana (rear-admiral)
atau kapten kapal perang.” Olahan rekabentuk bendera juga
berbeda, antara yang paling sederhana (Ilustasi 2f, 2h, dan 2i)
dengan yang paling kompleks (Ilustrasi 2b). Keadaan ini juga dapat

¥ Ibid.




Ikonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 129

disebut sebagai perbedaan hirarki kemiliteran setiap pasukan yang
membawanya.

Selain itu, terdapat tiga buah bendera perang dari Siak yang
mirip dengan bendera-bendera Johor-Riau dan Selangor ini.*”
Ketiga bendera tersebut juga bermotif Zulfikar dan motif geometri,
seperti bendera Johor-Riau dan Selangor (llustrasi 2c, 2d, 2e, dan
2g). Kesamaan ini menunjukkan adanya pertalian khusus antara
kerajaan Johor-Riau, Selangor, dan Siak.

Dilihat dari warnanya, tampak hanya ada empat warna yang
digunakan, yaitu merah, putih, biru, dan hitam. Adapun kombinasi-
nya adalah merah-putih, biru-putih. hitam-putih. merah-biru-putih,
merah-putih-hitam, dan merah-putih-hitam-biru. Warna-warna ini
masih digunakan dalam bendera negeri-negeri tersebut hingga kini,
seperti kombinasi warna merah-putih-biru pada bendera negeri
Johor.

Rekabentuk motif Zulfikar pada bendera-bendera di atas juga
mempunyai keseragaman tertentu. Sekurang-kurangnya terdapat
empat gaya yang dapat dikenal pasti. Gaya pertama. bentuk
Zulfikar yang paling ringkas dan berskala kecil dibanding lainnya
(llustrasi 2a dan 2b). Gaya kedua, rekabentuk Zulfikar yang
berskala lebih besar dan mempunyai hulu berpalang yang agak
menarik (llustrasi 2d, 2f, 2h dan 2i). Gaya ketiga, rekabentuk
Zulfikar dengan hulu yang agak tebal dan besar (llustrasi 2c dan
2e). Sedang gaya keempat, rekabentuk yang mempunyai jalur tajam
di tengah antara bukaan bilah pedang dan hulu yang berbeda
dibanding lainnya (Ilustrasi 2g).

Rekabentuk hulu Zulfikar pada gaya kedua dan ketiga sangat
mirip dengan gaya hulu pedang Shamsir (Tulwar) yang menjadi ciri
khas pedang dan digunakan secara luas di benua India. Rekabentuk
hulu pedang ini mempunyai bonggol (pommel) di bagian ujung dan
palang dengan ujung berbentuk seperti cuping telinga. Pedang
Syamsir yang d|gunakan di Nusantara umumnya dibawa dari Indla
Namun ada juga yang merupakan hasil kerajinan setempat
Rekabentuk pedang Syamsir pada representasi Zulfikar ini menjadi
penanda adanya kemungkinan hubungan khusus antara kesultanan

# Lihat daftar bendera perang Siak dalam http://www.crwflags.com/fotw/flags/id-
princ.html

¥ Gardner. G.B. (1936). Keris and Other Malay Weapons. Singapore: Progressive
Publishing Company. h. 71.



130 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Johor-Riau dan Selangor dengan kerajaan benua India, khususnya
Mughal.

Dibanding bendera Aceh. rekabentuk motif Zulfikar pada
bendera-bendera perang Johor-Riau dan Selangor lebih konsisten
dari segi variasi gayanya. Pola rekabentuknya lebih dekat dengan
realitas dan mudah diidentifikasi dengan bentuk-bentuk pedang
tertentu. Perbandingan aturan komposisi motif dalam bendera juga
menunjukkan bahwa bendera perang Johor-Riau dan Selangor lebih
sesuai dengan prinsip keseimbangan dan simetris, di banding
bendera perang Aceh.

Berdasarkan analisis formal seni rupa, dapat dirasakan bahwa
bendera-bendera ini merupakan artefak kesenian yang tinggi nilai
artistiknya. Sayangnya, kajian ini hanya berdasarkan salinan imej
bendera tersebut yang bermedia cat air; bukan berdasar bendera asli
yang Kini tersimpan dalam koleksi Legermuseum dan National
Museum di Belanda®.

Sebuah artikel berbahasa Belanda tulisan Mariska Pool,
mendaftar koleksi bendera ini berikut kategori dan sejarah menda-
patkannya. Diuraikan juga upaya konservasi yang telah dilakukan
terhadap koleksi tersebut. Selain penting dari sisi sejarah, Pool juga
mengakui bahwa bendera-bendera tersebut merupakan contoh
ketinggian nilai artistik seni tekstil Melayu abad ke-18."

Dari 27 bendera sebagaimana yang dilukis Engel Hooger-
heyden ini, 21 di antaranya adalah bendera-bendera yang telah
dirampas pada 18 Juni 1784 dalam peperangan di Teluk Ketapang,
Melaka. Dalam perang itu, Raja Haji dan 500 orang tenteranya
gugur syahid. Sebuah bendera lainnya telah dirampas Van Braam
pada 2 Agustus 1784 dalam pertempuran di Kuala Selangor.
Selebihnya adalah bendera-bendera yang telah dirampas Van
Braam dalam pertempuran di Pulau Penyengat. Riau.

Bendera yang dirampas di Kuala Selangor berwarna biru, milik
Sultan Ibrahim yang dikibarkan di kota Bukit Melawati.* Vries,
dalam sebuah situs tentang bendera-bendera di Malaysia, menunjuk
bendera ketujuh (lihat Gambar 10 dan Hustrasi 2¢) yang bermotif

" Turut dilaporkan juga adalah sejumlah bendera Palembang (1821 M) dan bendera
perang Diponegoro (1825-30 M)

T Pool. Mariska. (2001). I'ergeten viaggen: de trofeén van het eskader Van Braam in de
Indische Archipel, 17584, In: Armamentaria, 2001.

* Ibid.



lkonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 131

Zulfikar sebagai bendera Sultan Ibrahim tersebut. Namun dalam
situs lainnya tentang bendera-bendera di Indonesia, Vries
memandang bendera pertama dan kedua sebagai bendera Sultan
Ibrahim dan Raja Haji.” Keduanya berwarna biru-putih dan
berinskripsi dalam bahasa Arab atau Melayu yang belum bisa
dijelaskan kalimatnya.

Namun demikian, analisis yarig lebih teliti terhadap karakter
dan formasi huruf, dapat memberikan petunjuk yang lebih jelas.
Berdasarkan perbandingan tata letak inskripsi misalnya, diketahui
bahwa tulisan pada bendera pertama menempatkan terletak di
bagian tengah dan mendominasi hampir 2/3 ruang bendera. Sedang
inskripsi bendera kedua terletak di bagian penjuru atas dengan skala
yang lebih kecil, kira-kira 1/5 dari ruang bendera. Ini menunjukan
bahwa pemilik bendera pertama mempunyai status lebih tinggi di
banding yang kedua. Hal ini memunculkan penilaian bahwa
bendera pertama milik Raja Haji (Yamtuan Muda Riau), sedang
bendera kedua milik Sultan Ibrahim (Sultan Selangor).

Abad ke-18 merupakan era perluasan pengaruh orang-orang
Bugis di negeri-negeri Melayu. Setelah Makassar jatuh (1669).
orang-orang Bugis merantau ke hampir seluruh pelosok Nusantara.
Tahun 1717 merupakan awal menguatnya pengaruh Bugis dalam
politik negeri-negeri Melayu. Ini terlihat dari keterlibatan anak-
anak raja Bugis (lima bersaudara) dalam membantu Raja Johor,
Sulaiman, mengembalikan tahktanya yang ketika itu jatuh ke
tangan Raja Kecil dari Siak. Upaya ini berhasil dan Raja Sulaiman
kembali menguasai kerajaan yang kemudian dikenal sebagai
kerajaan Johor-Riau. Daeng Merewah pun dilantik sebagai
Yamtuan Muda dan terjalin lah aliansi di antara keduanya yang
kemudian disebut dengan “Aturan Setia Antara Melayu dan Bugis™.
Dari sini, kepulauan Riau kemudian berkembang menjadi pusat
kekuasaan Bugis di Selat Melaka. Pada era Yamtuan Muda Riau
ke-3 (Daeng Kemboja), Riau terus berkembang maju menjadi pusat
perdagangan di Nusantara.”

Konflik kekuasaan Bugis Riau dengan Belanda di Selat Melaka
terjadi untuk pertama kalinya pada tahun 1756. Berawal dari
terjadinya peperangan besar di Linggi yang berlanjut dengan

# Vries., Hubert De. (2011).
0 Auni Abdullah. (2001). h. 331-340.



132 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

pengepungan terhadap Belanda di Malaka. Setelah berunding,
perjanjian damai ditandatangani pada |1 Januari 1758."'

Peperangan kedua dengan Belanda terjadi pada era Yamtuan
Muda Riau ke-4 (Raja Haji) pada tahun 1782-1784. Riau dikepung
pasukan Belanda sejak Juni 1783 dan perang besar terjadi pada 6
Januari 1784 di Tanjung Pinang. Pihak Belanda mengalami
kekalahan besar dan mundur ke Malaka. Pada saat yang sama,
Sultan Ibrahim di Selangor bersama dengan orang-orang Rembau.
menyerang dan mengepung Kota Malaka. Pasukan Raja Haji pun
menyusul ke Melaka, untuk bergabung dengan pasukan Sultan
Ibrahim menaklukkan Kota Malaka. Pasukan Raja Haji telah
bertahan di Teluk Ketapang, sementara pasukan gabungan Sultan
Selangor dan Rembau di Batang Tiga. Peperangan pun berkecamuk
di Punggur, Duyong, Pernu, Semabok, Unjung Pasir, Bunga Raya,
Bandar Hilir, Bukit Cina, Tanjung Keling dan Terengkera.” Saat
itu, kawasan yang belum berhasil dikuasai memang hanya Kota
Malaka, dan pasukan Belanda bertahan di dalamnya.™

Perang berkecamuk hingga datang bantuan pasukan Belanda
dari Betawi yang dipimpin oleh Jacon Pieter Van Braam dalam
jumlah yang besar yang dilengkapi kapal perang dan persenjataan
mutakhir. Pengepungan Kota Malaka pun dapat dilemahkan.
Pertempuran besar kembali terjadi antara pasukan Van Braam
dengan pasukan Raja Haji di daerah pertahannya, Teluk Ketapang.
Dalam perang ini, Raja Haji dan 500 pasukannya gugur syahid.
Sang Raja kemudian diberi gelar Raja Haji Fisabilillah Marhum
Teluk Ketapang.

Sepeninggal Raja Haji, pasukannya mundur ke Muar dan
akhirnya kembali ke Riau bersamaan mundurnya pasukan Sultan
Ibrahim dan pasukan Rembau dari Melaka. Sementara itu, jenazah
Raja Haji yang awalnya ingin dibawa Belanda ke Betawi, gagal
karena tiba-tiba kapal Dolphijt yang akan membawanya meledak
hingga menewaskan seluruh awak kapalnya. Konon, muncul
cahaya seperti api dari keranda jenazahnya. Raja Haji akhirnya
dimakamkan di Kota Malaka. Ketika Inggris berkuasa di Malaka,

* Buyong Adil. (1983). Perjuangan Orang Melayu Menentang Penjajahan Abad ke 15-
/9. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, Kementerian Pelajaran Malaysia, h. 95-
110.

*2 Ibid, h. 103-108.

% De Witt, D. (2007). History of the Dutch in Malaysia. Petaling laya: Nutmeg
Publishing, h. 76.



lkonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 133

ahli waris Raja Haji memindahkan jenazahnya ke Riau dan
dimakamkan di Pulau Penyengat. Dalam perang di Teluk
Ketapang inilah Van Braam disebut berhasil merampas 21 buah
bendera sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya.

Selanjutnya, pada 13 Juli 1784, pasukan Van Braam menye-
rang Kuala Selangor. lkut dalam penyerangan ini, pasukan dari
Siak yang sebelumnya juga membantu Belanda dalam peperangan
di Malaka. Pasukan Belanda berhasil menguasai Kota Malawati
yang kemudian diberi nama Fort Altingsburg dan Kota Tanjung
Keramat yang dinamai Fort Utrecht seperti nama kapal perang-
nya.” Perang ini menjadi saksi direbutnya sebuah bendera yang
dikenal sebagai bendera Sultan Selangor oleh Van Braam.

Raja Muhammad Ali bin Raja Alam dan penerusnya, Syed Ali,
dari Siak pun dilantik menjadi Raja Selangor oleh Belanda.
Sementara Sultan Ibrahim mundur ke Hulu Selangor, lalu ke
Pahang. Dari Pahang, Sultan Ibrahim dengan bantuan orang-orang
Pahang yang dikirim Bendahara Tun Abdul Majid, melancarkan
serangan pada 27 Juni 1785. Sultan Ibrahim menang, dan kembali
menduduki takhta kerajaan Selangor dan menguasai Kuala
Selangor. Adapun Syed Ali dan orang-orang Siak lainnya, semua
melarikan diri ke negeri mereka.*

Keterlibatan orang-orang Siak dalam perang antara Belanda
dan Selangor ini, dapat milihat dari persamaan tiga buah bendera
Siak yang didaftar oleh Ruhl.”’ Sebelumnya, orang siak juga terlibat
membantu Belanda dalam perang di Teluk Ketapang. Fakta ini
menunjukkan kemungkinan bahwa bendera-bendera Siak itu
merupakan hasil rampasan dari kedua peperangan itu.

Setelah berhasil menguasai Selangor, Van Braam menuju Riau
untuk melumpuhkan kekuasaan Bugis di Selat Malaka. Belanda
mengajak berunding Sultan Mahmud (Sultan Johor-Riau) dalam
usahanya membujuk sultan agar memutuskan ikatan Melayu-Bugis.
Upaya itu gagal, perang pun berkecamuk antara Belanda dengan
pasukan Bugis pimpinan Raja Ali (Yamtuan Muda Riau ke-5) di
Pulau Penyengat. Raja Ali dan pasukannya kemudian mundur ke

* Ibid, h. 76-77: Buyong Adil. (1985). h. 103-108.

* De Witt, D. (2007), h. 77.

* Buyong Adil. (1985), h. 109-112.

7 Lihat daftar bendera perang Siak dalam http:/www.crwflags.com/fotw/flags/id-
princ.html|



134 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Borneo. Perang berakhir dengan adanya perjanjian antara Sultan
Mahmud dan Belanda. Belanda berhasil menduduki Riau dan itu
menjadi tanda berakhirnya kegemilangan Riau sebagai pusat
perdagangan dan kekuasaan politik di Nusantara.” Dalam perang di
Pulau Penyengat ini pula, Van Braam berhasil mengumpulkan
sebagian bendera perang.

Setelah misinya berhasil, Van Braam pulang ke Belanda dan
menerima banyak penghargaan atas keberhasilannya. Bendera-
bendera perang hasil rampasan, kemudian dipamerkan di Knight's
Hall, The Hague, dalam rangka merayakan kemenangannya.” Fakta
ini menunjukkan bahwa peristiwa perang Bugis-Belanda sangat
penting; dan keberadaan angkatan perang Bugis merupakan
ancaman yang sangat serius. Ini terlihat dari bagaimana Kota
Malaka sebenarnya hampir berhasil dikuasai. Daya juang luar biasa
ini dapat dibandingkan dengan usaha yang dilakukan Aceh pada
abad ke-16 dan 17 untuk membebaskan Malaka dari tangan
Portugis.

Meski banyak pihak menganggap kehadiran Bugis di Johor
sebagai bentuk kekuasaan asing yang mencoba menundukkan
kekuasaan Melayu, namun harus diakui juga bahwa kehadiran
mereka merupakan rahmat llahi dalam mengembalikan kewibawa-
an Islam di Nusantara, khususnya Selat Malaka.”' Raja Haji telah
membuktikannya dengan mengorbankan jiwanya menentang
penjajahan Belanda di bumi Melayu.

Kembali ke motif Zulfikar pada bendera-bendera perang Johor-
Riau dan Selangor, belum ditemukan catatan yang menyebut
langsung tentang pengaruhnya dari Usmaniah. Berbeda dengan
Aceh, Johor-Riau belum diketahui informasi apakah pernah
menjalin hubungan kemiliteran atau diplomatik dengan Usmaniah
atau tidak. Sejarah hanya merekam hubungan antara keduanya pada
akhir abad ke-19, yaitu melalui upaya Raja Ali Kelana mendapat
bantuan Usmaniah untuk mengembalikan posisi Yamtuan Muda
Riau di kerajaan Riau-Lingga yang telah dihilangkan oleh Belanda
pada tahun 1899.°' Begitu juga dengan kunjungan Sultan Abu

W De Witt. (2007). h. 77-78.

* Ibid; Vries. (2011): Pool. (2001).

' Auni, (2001) h. 333.

' Lihat Andaya. Barbara Watson. (1977). From Ram to Tokyo: The Search for
Anticolonial Allies by the Rulers of Riau. 1899-1914. Indonesia. Vol. 24 (Oct.. 1977), h.
123-156.



lkonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 135

Bakar ke Istanbul dan hubungan diplomasi Johor-Usmaniah pada
penghujung abad ke-19.%

Meski begitu, ada kemungkinan bahwa penggunaan motif
Zulfikar di Johor-Riau merupakan pengaruh dari Aceh. Sultan-
sultan Aceh, mulai dari Sultan Ala’ad-din Ahmad Shah (1727-
1735) sampai Sultan terakhir, Muhammad Daud Shah (1874-1903),
semuanya adalah keturunan Daeng Mansur dari Tanah Bugis.
Lombard menyebut bahwa Aceh memegang peranan penting bagi
terbentuknya kerajaan Bugis pada abad ke-18.” Kajian lebih dalam
tentang ini mungkin dapat memberikan lebih banyak petunjuk.

Seperti dijelaskan sebelumnya, bantuan Usmaniah ke Aceh
pada abad ke-16 berbentuk bantuan kemiliteran. Selain bantuan
kapal perang, senjata, insinyur perang, dan seniman, panglima dan
pakar strategi perang Usmaniah juga mendirikan sebuah akademi
kemiliteran yang dikenal sebagai Askari Bayt al-Mugaddas.”
Melalui program pendidikan dan pengembangan keahlian ini, Aceh
mampu membuat kapal perang dan senjata, serta melatih tentaranya
dalam skala besar dan sistematik, terutama pada zaman Sultan
Iskandar Muda (1607-1636). Kajian lanjut diperlukan untuk
mengetahui apakah Aceh telah mentransfer keahliannya kepada
kerajaan-kerajaan lain, termasuk kerajaan Makassar di Tanah Bugis
yang tumbuh pasca berlalunya era kejayaan Aceh. Indikasi ke arah
situ ada, terlihat dari perlakuan Aceh terhadap negeri-negeri
Melayu yang dikuasainya yang lebih mengedepankan semangat
jihad dan persaudaraan Islam di atas segalanya-galanya. Ketika
berhasil menguasai Perak, Pahang, dan Johor., Aceh tidak
mengambil alih takhta kerajaan, melainkan tetap menyerahkannya
kepada sultan atau keturunannya untuk memerintah di bawah
kekuasaan dan pengawasan Aceh. Yang terpenting bagi Aceh
adalah tujuan membebaskan Malaka dari cengkaman Portugis.
Bahkan tercatat dalam sejarah Aceh, anak-anak raja berberapa
negeri yang berhasil dikuasai, diangkat menjadi Sultan Aceh.”

Kisah pengislaman Tanah Bugis juga menguak peran tiga
ulama Minangkabau yang dikirim oleh kerajaan Aceh untuk

62 Ermy Azziaty Rozali. (2006). h. 13-15.

% Lombard, Denys. (2008), h. 251.

™ Goksoy, (2007).

% Contohnya: Sultan Alauddin Mansor Shah (1377-1586 M) berasal dari Perak. Sultan Ali
Riayat Shah (1586-1588 M) dari Inderapura. dan Sultan Iskandar Thani (1636-1641 M)
dari Pahang. (Hamka. 1977)



136  Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

menjalankan misi dakwah.® Juga menjelaskan adanya hubungan
diplomasi antara Aceh dan Makassar sejak abad ke-17.” Bahkan
makassar pun disebut mempunyai hubungan diplomasi dengan
Khilafah Usmaniah dan kerajaan Mughal di India. Kenyataan ini
memungkinkan untuk dapat menjelaskan penggunaan representasi
Zulfikar pada bendera-bendera kerajaan Bugis Riau dan Selangor.
Sayang, dalam sumber yang terbatas untuk kajian ini, tidak
ditemukan contoh representasi Zulfikar pada bendera kerajaan-
kerajaan Bugis di Sulawesi Selatan.

D. Ruhl juga menyebut tentang kecintaan masyarakat
Kepulauan Maluku terhadap bendera. Setiap penghulu kampung
mempunyai bendera sendiri di mana dia dan pengikutnya akan
berjuang di bawahnya. Ruhl juga mencatat bahwa sebanyak 195
bendera telah dirampas oleh pasukan Belanda dalam Perang
Makassar 1669. Motif yang banyak digunakan dalam bendera
tersebut adalah matahari, bulan, dan bintang.”® Namun sejauh ini
belum ditemukan fakta pendukung dari catatan Ruhl tersebut.
Lukisan tentang peristiwa Perang Makassar yang bertajuk The
Congquest of Macassar by Speelman from 1666 to 1669 memang
memperlihatkan penggunaan begitu banyak bendera. Namun tidak
ada satu pun yang kelihatan menggunakan motif Zulfikar.

Dari semua ini, bisa dijelaskan bahwa representasi Zulfikar
dalam bendera perang Johor-Riau dan Selangor pada hakikatnya
tidak mudah untuk dikaitkan secara langsung dengan pengaruh
Usmaniah. Kajian lanjut terhadap teks-teks agama dan kesusastraan
Juga diperlukan untuk membedahnya. Misalnya, dalam perang di
Teluk Ketapang diriwayatkan bahwa Raja Haji dikatakan telah
gugur syahid. Sementara tangan yang satu memegang badik, tangan
lainnya memegang kitab Dala'il al-Khairat. Kitab ini berisi zikir
dan salawat Nabi karya Imam al-Jazuli. Kitab ini sangat
berpengaruh di kalangan pengikut tarigat Nagsyabandiah. Juga
sangat berpengaruh di Riau, khususnya di Pulau Penyengat pada
abab ke-19.” Teks sastra keagamaan lain yang juga berpengaruh
adalah Syair Perang Mengkasar karya Encik Amin yang sangat

“ Lihat Pelras. Christian. 1993. Religion. Tradition. and the Dynamics of Islamization in
South Sulawesi. Indonesia, Vol. 57. Archipel (Apr.. 1993). h. 133-154.

7 Lombard, (2008). h. 249.

“ Ruhl, (1952).

> Abdul Rahman Abdullah. (1994). Gerakan Anti Penjajahan di Malaysia 1511-1950):
Pengaruh Agama dan Tarikat. Kuala Lumpur: Penerbitan Kintan Sdn. Bhd.. h. 35-38.



lkonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 137

dipengaruhi oleh Hamzah Fansuri (sufi besar dari Aceh). Kajian
mendalam terhadap naskhah-naskhah sastra keagamaan yang
berkaitan, kemungkinan dapat memberikan lebih banyak petunjuk
yang terkait dengan pengaruh Usmaniah dalam representasi motif
Zulfikar.

Zulfikar sebagai Ikonografi di Nusantara

Dari analisis di atas, tampak benang merah terkait penggunaan
motif Zulfikar. Pertama, Zulfikar adalah nama pedang kepunyaan
Rasulullah dan Ali. Penggunaannya sebagai ikonografi dapat
disebut sebagai bentuk rasa cinta dan kasih kepada Rasululiah.
Dapat disebut juga sebagai simbol jihad dan kepahlawan Ali.
Bahkan dikatakan juga bahwa penggunaannya terkait dengan nasab
keturunan ahlul bait Rasulullah.

Raja Haji telah menunjukkan contoh yang dapat menjelaskan
simpulan ini. Pasukan perangnya terbukti mengadaptasi secara luas
simbol Zulfikar pada bendera. Dalam perang, pasukannya terbukti
menunjukkan perlawanan yang gigih terhadap pasukan Belanda
yang dari segi persenjataannya jauh lebih kuat dan modern.
Keberhasilan mempertahankan kota dan mengalahkan Belanda di
Riau, pengepungan besar-besaran Kota Malaka, dan perjuangan
sampai titik darah penghabisan di Teluk Ketapang, menunjukkan
semangat jihad yang tinggi. Munculnya kekuatan ini juga
terinspirasi keberanian dan kepahlawan Ali yang tidak gentar
menghadapi musuh. Rasa cinta dan kasih yang mendalam terhadap
Rasulullah tergambar dengan amalan salawat dan zikir Dala'il al-
Khairat. Bahkan Raja Haji gugur syahid dengan tangan memegang
kitab tersebut. Ini membayangkan betapa dalam penghayatannya
terhadap perjuangan Rasulullah serta janji Allah dan Rasul-Nya
akan pahala bagi para syuhada. Lantaran gugur dalam perang
bersejarah, sang Raja pun diberi gelar Raja Haji Fisabilillah
Marhum Teluk Ketapang.

Adapun ikonografi Zulfikar sebagai simbol ahlul bait dapat
dikaitkan dengan penggunaannya pada bendera Sunan Gunung Jati
dan meriam-meriam gargabus di Brunei yang tidak dibincangkan
dalam tulisan ini. Sultan dari kedua kerajaan ini dan banyak
kerajaan Nusantara lainnya adalah keturunan Rasulullah. Contoh
lainnya adalah Kesultanan Sulu yang didirikan oleh seorang ulama



138 Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

keturunan Rasulullah, dan bendera kerajaannya juga bermotif
Zulfikar.

Kedua, ikonografi Zulfikar dalam hubungannya dengan Kekha-
lifahan Usmaniah melambangkan penerimaan masyarakat Melayu
terhadap perannya sebagai pelindung umat Islam di seluruh dunia.
Penggunaannya secara luas di Aceh menggambarkan hakikat
tersebut. Perasaan persaudaraan sesama muslim terungkap melalui
hubungan antara Khilafah Usmaniah dengan Aceh dan kerajaan
lainnya di Nusantara. Juga menggambarkan hubungan Aceh
sebagai ‘Serambi Mekah’ dengan seluruh kerajaan di kawasan ini.
Ini terungkap dalam jalinan hubungan yang kompleks yang telah
kita bahas sebelumnya. Selain itu juga menunjukkan kepentingan
khilafah yang melindungi umat Islam di seluruh dunia. Nusantara
yang begitu jauh dari pusat pemerintahan khalifah, juga diberi
bantuan dan perhatian, meski wilayah-wilayah di sini bukan
merupakan kawasan rasmi pemerintahan Usmaniah.

Kesimpulan

Sesungguhnya kajian tentang Zulfikar ini merupakan topik
yang sangat menarik. Dari sekian banyak contoh dan analisis yang
telah dilakukan dalam kajian ini, diperoleh kesimpulan bahwa
penggunaan motif Zulfikar sangat signifikan dalam masyarakat
Nusantara. Analisis formal yang dilakukan menunjukkan adanya
gaya-gaya tertentu dan kompleksitas penggunaannya, termasuk
unsur-unsur pengaruh Turki, India, dan lokal. Sedang analisis
konteksnya menunjukkan kepada kita tentang pengaruh dan
hubungan antara kawasan ini dengan Khilafah Usmaniah. Begitu
|uga hubungan penghormatan dan pengakuan masyarakat kawasan
ini kepada Rasulullah dan kepahlawanan Ali. Tidak diragukan lagi
bahwa ikonografi Zulfikar mempunyai status dan peranan di
kalangan masyarakat Nusantara.[]

Daftar Pustaka

Andaya, Barbara Watson. (1977). From Rim to Tokyo: The Search for
Anticolonial Allies by the Rulers of Riau, 1899-1914. Indonesia, Vol. 24
(Oct. 1977), h. 123-156.



lkonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 139

Art Treasures of Turkey: Circulated by the Smithsonian Institution 1966-1968.
(1968). Washington D.C.: Smithsonian Institution.

Auni Abdullah. (2001). /slam dan Perdagangan dalam Sejarah Alam Melavu.
Kuala Lumpur: Darulfikir Sdn. Bhd.

Aydin, Hilmi ed. (2004). Pavilion of the Sacred Relics: The Sacred Trusts
Topkapi Palace Museum, Istanbul. New Jersey: The Light, Inc.

Bloom, 1. d. S. B. (2006). Islamic Arts. London: Phaidon Press Limited.

Buyong Adil. (1985). Perjuangan Orang Melavu Menentang Penjajahan Abad
ke 15-19. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, Kementerian
Pelajaran Malaysia.

Dhu 'I-Fakar. (1983). In B. e. a. Lewis (Ed.), The Encyclopedia of Islam (New
Edition ed., Vol. 2). Leiden: E. J. Brill.

Dhu 'I-Fakar. (1987). In M. T. e. a. Houtsma (Ed.), E. J. Briil's Encyclopaedia of
Islam 1913-1936 (Vol. 2). Leiden: E. J. Brill.

Ermy Azziaty Rozali. (2006) Kesultanan Melayu dan ‘Kerajaan Rum’ dalam
Karya Kesusasteraan Melayu Tradisional dalam Sejarah No 14,

Farrokh, Kaveh (2009). The Lion and Sun Motif of Iran: A brief Analysis.
http://www.kavehfarrokh.com/news/the-lion-and-sun-motif-of-iran-a-brief
analysis/

Gardner, G.B. (1936). Keris and Other Malay Weapons. Singapore: Progressive
Publishing Company.

Goksoy, Ismail Hakki. (2007). Ottoman-Aceh Relations According to the Turkish
Sources. Makalah dalan First International Conference of Aceh and Indian
Ocean Studies, 24-27 Februari 2007 anjuran Asia Research Institute,
National University of Singapore & Rehabilitation and Construction
Executing Agency for Aceh and Nias (BRR), Banda Aceh, Indonesia,

Guillot, Claude dan Ludvic Kalus. (2008) Inskripsi Islam pada Meriam Ki
Amuk. dalam Banten: Sejarah dan Peradaban (Abad X-XVII). Jakarta:
KPG (Kepustakaan Populer Gramedia).

Hamka (1977). Sejarah Umat Islam. Kuala Lumpur: Penerbitan Pustaka Antara.

Izziah Suryani Arshad. (2009). Kekuasaan Portugis di Timur dan Hubungannya
dengan Kerajaan Usmaniah. dalam Daulah Usmaniah dan Alam Melayu.
Shah Alam: Karisma Publications Sdn Bhd.

Johnson, Lee ed. (1995). Elite Series: The Janissaries. London: Osprey Reed
Consumer Book Ltd.

Kilicbay, Baris. (1999). The  Zulfikar  (Dhu'l-Fakar)  sword.
http://www.crwflags.com/fotw/flags/tr-zul f. html#zul



140  Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

Lukman Thaib (2002). Acheh's Case: A Historical Study of the National
Movement for the Independence of Acheh-Sumatra. Kuala Lumpur:
University of Malaya Press,

Lombard, Denys. (2008). Kerajaan Aceh Zaman Sultan Iskandar Muda (1607-
1636). Jakarta: KPG (Kepustakaan Populer Gramedia).

Maksudolu, Mehmet. (1999). Osmanli History 1289-1922: Based on Osmanli
Sources. Kuala Lumpur: International Islamic University Malaysia.

Manguin, Pierre-Yves. (1988). Of Fortresses and Galleys The 1568 Acehnese
Siege of Melaka, after a Contemporary Bird's-Eye View. Modern Asian
Studies, Vol. 22, No. 3, Special Issue: Asian Studies in Honour of Professor
Charles Boxer (1988), h. 607-628.

Maxwell, Robyn. (1990). Textiles of Southeast Asia: Tradition, Trade and
Transformation. Melbourne: Oxford University Press Australia.

Muhammad Zafar Igbal. (2006). Kafilah Budava: Pengaruh Persia Terhadap
Kebudayaan Indonesia. Terj. Yusof Anas. Jakarta: Penerbit Citra,

Mukherjee, Wendy. (2005). Fatimah in Nusantara. Sari 23 (2005) 137 - 152.

Pelras, Christian. 1993. Religion, Tradition, and the Dynamics of Islamization in
South Sulawesi. /adonesia, Vol. 57, Archipel (Apr., 1993), h. 133-154.

Pool, Mariska. (2001). Vergeten viaggen: de trofeén van het eskader Van Braam
in de Indische Archipel, 1784. In: Armamentaria, 2001.

Profil Propinsi Republik Indonesia: Daerah Istimewa Aceh. (1992). lakarta:
Yayasan Bhakti Wawasan Nusantara.

Raja Fuziah Raja Tun Uda dan Abdul Rahman al-Ahmadi. Malay Arts and
Crafts: Islamic Inspiration in Creativity. dalam M. T. Qsman (Ed.). /slamic
Civilization in the Malay World. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka, h, 279-352.

Reid, Anthony. (1969). The Contest for North Sumatra. Kuala Lumpur: Oxford
University Press, University of Malaya Press.

Reid, Anthony. (2005). The Ottomans in Southeast Asia. Asia Research Institute
Working Paper Series No. 36. National University of Singapore.

Roger, J. M. (2002). Empire of the Sultans: Ottoman Art from The Khalili
Collection. London: The Nour Foundation and Khalili Family Trust.

Ruhl, D. (1952). Flags of the East Indies Archipelago (1600-1942) (Viaggen van
den Qost-Indischen Archipel (1600-1942). Terj. Norman Martin. 1997
http://www.crwflags.com/fotw/flags/id-princ.html

Tarmizi Age. (2010). Ultimatum Belanda 26 Maret 1873 Terhadap Aceh Harus
Di Pertanggungjawabkan. hitp://www.waa-aceh.org



tkonografi Zulfikar — Mohd Zahamri 4]

Tengku Hasan M. Di Tiro. (1980). The Legal Status of Acheh-Sumatra Under
International Law.

Yucel, U. (1993). Pedang-pedang Islam dan Tukangnya (U. Khalid. terj.) Dewan
Bahasa dan Pustaka, Kementerian Pendidikan Malaysia.

Zwemer, Samuel. (1939). Studies in Popular Islam: A Collection of Papers
Dealing with the Superstitions and Beliefs of the Common People. London:
The Sheldon Press. (www.answering-islam.org/Books/Zwemer/Studies/)

http://www.metmuseum.org/toah/works-of-art/1976.312






Tinjauan Buku — Muhammad Musadad 143

Tinjauan Buku

Judul : Nama dan Kata dalam Qur’an: Pembahasan dan
Perbandingan

Penulis : Ali Audah

Penerbit : Litera Antarnusa

Cetakan : 1, Maret 2011

Halaman : xviii + 762

Mubharmmad Musadad
Lajnah Pentashiban Mushaf Al-Qur’an, |akarta.

Pengantar

Al-Qur’an merupakan kitab suci yang diturunkan kepada Nabi
Muhammad melalui Malaikat Jibril. Kitab ini menggunakan bahasa
Arab. Menurut ahli bahasa A.L. Schlozer (w. 1781) bahasa Arab
termasuk rumpun bahasa Semit. Lebih khusus lagi bahwa bahasa
Arab merupakan cabang bahasa-bahasa Arabia Barat Daya,
meskipun ia berasal dari zaman purbakala. Menjelang abad ketiga
Masehi, bahasa ini berkembang menjadi bahasa yang sempurna.

Al-Qur’an yang memiliki 114 surah dan ribuan ayat tentunya
kaya akan kata dan nama di dalamnya. Setelah lebih dari 1400
tahun Al-Qur’an diturunkan, banyak sekali buku-buku yang telah
ditulis oleh ulama Al-Qur’an yang menjelaskan kandungan isi
seperti tafsir secara umum atau penjelasan kosakata dan nama yang
terkandung di dalamnya.

Di Indonesia pun sudah banyak buku mengenai penjelasan
kosa-kata tentang Al-Qur'an seperti Quraish Shihab yang
memaparkan penjelasan kosakata dengan penjelasan semantik
dalam bukunya Ensiklopedia Al-Qur'an: Kajian Kosakata dan
Tafsirnya. Melalui pendekatan ini Quraish Shihab berusaha
menggali makna yang terkandung dalam sebuah kata dari unsur
kebahasaan. Dalam buku ini, ia mengelompokkan entri kata
berdasarkan abjad bahasa Indonesia dengan mengikuti transliterasi
kata dalam bahasa tersebut.



144 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Berbeda dengan Quraish Shihab, Ali Audah dalam bukunya
Nama dan Kata dalam Qur’'an: Pembahasan dan Perbandingan
berusaha memaparkan pengertian nama dan kata yang terdapat
dalam Al-Qur’an dengan menyebutkan penjelasan dari aspek
sejarah, pandangan mufasir, pandangan Kkitab-kitab lain seperti
Bibel mengenai nama dan kata yang sama. Penjelasan dari Bibel
disebutkan dalam buku ini karena dalam Al-Qur'an yang
menggunakan bahasa Arab terdapat kata dan nama yang memiliki
kesamaan dengan yang ada di Bibel, sehingga keduanya dapat
disandingkan dan diperbandingkan.

Berkenaan dengan hal itu Ali Audah, penerjemah Hayatu
Muhammad, karya Muhammad Husein Haykal, mengulas sejumlah
nama dan kata yang disebutkan dalam Al-Qur'an dalam buku
setebal 767 halaman ini.

Tentang buku Nama dan Kata dalam Al-Qur’an; Pembahasan
dan Perbandingan

Buku ini menguraikan kisah para nabi dan rasul, namun
memiliki perbedaan dengan yang biasa terdapat dalam buku-buku
riwayat para nabi atau dalam kitab-kitab tafsir. Tekanannya lebih
pada peninjauan nama-nama dan kata-kata yang dirasa masih
memerlukan penjelasan, dan bila perlu diperbandingkan dengan
yang ada dalam Alkitab (Bibel) dan sumber-sumber lain. Pada
bagian-bagian tertentu diuraikan terbatas, atau lebih terperinci jika
menemui beberapa masalah yang patut dibahas dan menjadi bahan
studi.

Wahyu yang terdapat dalam Al-Qur’an ataupun Bibel memiliki
perbedaan selain dalam segi akidah juga dalam metode
penyampaian kisah dan ceritanya. Al-Qur’an merupakan wahyu
yang datang dari Tuhan dan disampaikan kepada Nabi Muhammad
melalui Jibril yang kemudian disampaikan kepada para sahabat
dengan cara mengimlakkanya, sedangkan Bibel ditulis oleh para
Nabi , murid-murid dan pengikut mereka. Dalam Al-Qur’an cerita-
cerita dan peristiwa yang dikemukakan hanya intinya hal ini dengan
tujuan memberikan teladan dan pembelajaran sedangkan dalam
Bibel diterangkan secara rinci.'

' Ali Audah, Nama dan kata dalam Qur'an; Pembahasan dan
Perbandingan, Bogor: Pustaka Litera Antarnusa, 2011, him. v



Tinjauan Buku — Muhammad Musadad 145

“Nama” yang dimaksud dalam judul buku ini tidak terbatas
hanya pada nama-nama para nabi, tetapi meliputi juga nama-nama
tokoh, nama-nama tempat, kota atau negeri, seperti Firaun, Haman,
Qarun, Uzair, Zulkarnain, Lugman, Harut dan Marut, Abu Lahab,
Makkah, Madinah, Babilon, Saba', atau kisah-kisah dan peristiwa
lain: Ashabul Kahfi, Ashabul Ukhdud dan yang lainnya. Sedang
pengertian "Kata" meliputi nama-nama benda tertentu atau yang ada
hubungannya dengan sejarah.’

Nama dan Kata yang terdapat dalam buku ini sebagian besar
penjelasannya terdapat dalam kosakata pada Al-Qur’an dan
Tafsimya Departemen Agama. Demikian karena buku ini
merupakan kumpulan tulisan nama dan kosakata yang pernah
disusun untuk A/-Qur'an dan Tafsirnya Departemen Agama (edisi
yang disempurnakan), namun didalam buku ini sebagian terdapat
penjelasan yang lebih luas.

Metodologi Penyampaian

Ali Audah menjelaskan nama dan kata dengan mengutip atau
menyebutkan ayat-ayat sesuai kata yang akan diterangkan.
Kemudian nama dan kata tersebut dijelaskan dengan mengambil
beberapa pendapat mufasir-mufasir sebelum membandingkannya
dengan penjelasan yang terdapat dalam Bibel. Memang tidak
seluruh “nama dan kata” yang disebutkan dalam buku ini dijelaskan
juga versi Bibelnya. Sebagian nama rasul dan nabi dijelaskan
dengan mengutarakan versi Bibelnya di antaranya Adam, Idris,
Nuh, Hud, Saleh, Ibrahim, Lut, Ismail, Ishak, Yakub, Yusuf,
Syuaib, Ayyub, Zulkifli, Musa, Daud, Sulaiman, llyas, Al-Yasa,
Yunus, Zakaria, Yahya, Isa, dan Muhammad. Sedangkan sebagian
lainnya tidak disebutkan versi Bibel atau bahkan dijelaskan singkat
secara kebahasaan, seperti Harun, Ababil, Aba Lahab, ‘Ad, Adna
al-Ard, Ahbar, Ahlu Bait, Ahl al-Kitab, Ahlul-Qura, Ahqaf, dan
lainnya.

Pada bagian-bagian tertentu dalam buku ini dicantumkan
gambar-gambar tempat dan peta, diantaranya; gambar Magam
Ibrahim, Makam Nabi Muhammad, Masjidilharam, Masjid Nabawi,
Masjid dua Kiblat, Masjid Quba, peta Hijrah, peta Petra, dan peta
Perang Hunain.

2 Ibid, him. him. viii



146  Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Isi buku Nama dan Kata dalam Al-Qur’an; Pembahasan dan
Perbandingan
Dalam pendahuluannya Ali Audah menjelaskan tentang

Israiliyat, sumber dan pengaruhnya. Israiliyat yang merupakan

bentuk jamak dari kata israiliyah merupakan sebuah istilah yang

sebenarnya tidak terdapat dalam Al-Qur’an namun kata israiliyat
memiliki hubungan yang erat dengan tafsir AlI-Qur’an dan hadis.’

Sedangkan Husein az-Zahabi menjelaskan bahwa israiliyat
mengandung dua pengertian, pertama yaitu menyangkut kisah dan
dongeng kuno yang menyusup dalam kitab tafsir dan hadis yang
asal pemuatannya kembali pada sumber Nasrani, Yahudi dan
lainnya. Kedua, israiliyat merupakan cerita-cerita yang sengaja
disisipkan ke dalam tafsir dan hadis oleh musuh-musuh Islam yang
mana cerita-cerita tersebut tidak dapat diketahui dari mana
sumbernya.*

Az-Zahabi sendiri mengklasifikasikan israiliyat menjadi tiga:

I. Dari sisi kualitas sanad, terbagi menjadi dua, yaitu sahih dan
tidak sahih.

2. Tiga bagian tentang israiliyat, pertama israiliyat yang sesuai
dengan Islam, kedua israiliyat yang tidak sesuai dengan Islam,
dan yang ketiga yang tidak masuk keduanya (maskut ‘anhu)

3. Dari sisi materi kisah (maudu’ khabar) terbagi menjadi tiga, yang
berkaitan dengan akidah, hukum, dan kisah.’

Pengaruh Israiliyat ke dalam beberapa tafsir telah ada dari
zaman sahabat Nabi. Hal ini tidak mengherankan karena dalam
beberapa hal terdapat kesamaan kendati hanya sepintas lalu seperti
dalam penciptaan langit, bumi dan kisah-kisah para nabi.
Sedangkan dalam Perjanjian Lama cerita-cerita mengenai para nabi
disebutkan secara rinci seperti, umur, tempat lahir dan mati, nama-
nama ibu, bapak serta saudara-saudara, anggota keluarga dan
keturunan mereka, juga disebutkan pula nama-nama kota, jumlah

* Ibid, hlm. 1-20. Tulisan pendahuluan tentang Israiliyat, sumber dan
pengaruhnya juga terdapat dalam Mukadimah al-Our'an dan Tafsirnya (Edisi
yang disempurnakan) yang diterbitkan oleh Departemen Agama. Hal ini terjadi
karena penulis merupakan Anggota Tim Penyusunan Al-Qur’an dan Tafsirnya
(Edisi yang disempurnakan) Departemen Agama.

* Muhammad Husain Az-Zahabi, Al-Isrdilivat fi at-Tafsir wa al-Hadis,
Kairo: Maktabah, tt, him. 13-14

5 Ibid, him. 35-40,



Tinjauan Buku — Muhammad Musadad 147

makhluk bernyawa. tanaman-tanaman dan barang-barang yang
terkait dan tidak terkait.’

Sebagai perbandingan, Fakhrur Rozi (544-606 H/116-1228 M),
penulis at-Tafsir al-Kabir wa Mafatihul Gaib, merupakan tokoh
yang dikenal sangat detail jika membahas suatu masalah. Dalam
menafsirkan Surah Al-Baqarah ayat 34-35’, ia tidak menyinggung
cerita rusuk dan ular. Dalam tafsirnya dikatakan, bahwa ada
beberapa tafsir yang menyebut Hawa yang menvuguhkan khamar
kepada Adam sampai mabuk dan dalam mabuknya itu Adam
makan buah yang dilarang. Namun dengan halus Razi mengkritisi
berita tersebut dengan argumen bahwa di surga tidak ada mabuk
sebagaimana di dunia dan Adam boleh makan apa saja, tetapi tidak
mendekati pohon itu. Razi kemudian mengomentari dan
mempertanyakan kesahihan dari cerita-cerita tentang surga, Adam,
pasangannya serta peranan iblis.®

Dari sini terlihat memang terdapat tafsir Al-Qur’an yang
mencampuradukkan kisah dalam Al-Qur’an dan sumber-sumber
lainnya dalam tafsir-tafsir mereka, di antaranya dengan berita-berita
yang terdapat dalam Alkitab dan kitab-kitab Yahudi lainnya. Dalam
pendahuluannya, Ali Audah membatasi pada penciptaan langit dan
bumi, serta Adam dan istrinya yang diambil dari Al-Qur’an dan
Alkitab dan sebagian dari kitab Sa’labi. Dari sini dapat dilihat
bagaimana israiliyat mempengaruhi pikiran orang dalam
menafsirkan Al-Qur’an.

Setelah menjelaskan Adam dalam beberapa versi, penulis lalu
melanjutkan menjelaskan Idris hingga Muhammad. Dari sekian
penjelasan terdapat beberapa nama yang dijelaskan cukup panjang
baik dari sisi sejarah, versi mufasir dan versi Bibel di antaranya
Ibrahim, Ismail, Ishak, Yusuf, Musa, Isa dan Muhammad. Sudut
pandang sejarah mendominasi penjelasan dari entri kata yang
cukup panjang. Seperti ketika Ali Audah menjelaskan tentang

® Ali Audah, Nama dan kata dalam Qur'anhlm. 6

7 Dan (ingatlah) ketika Kami berfirman kepada para malaikat, *“Sujudlah
kamu kepada Adam!™ Maka mereka pun sujud kecuali Iblis. la menolak dan
menyombongkan diri, dan ia termasuk golongan yang kafir. Dan Kami
berfirman, “Wahai Adam! Tinggallah engkau dan istrimu di dalam surga, dan
makanlah dengan nikmat (berbagai makanan) yang ada di sana sesukamu.
(Tetapi) janganlah kamu dekati pohon ini, nanti kamu termasuk orang-orang
yang zalim!” (Q.S. Al-Baqarah/2; 34-35)

® Ali Audah, Nama dan kata dalam Qur'an, hlm.14



148  Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Muhammad saw yang ia paparkan dari semenjak lahir, perjalanan
hidup hingga wafatnya.

Penutup
Dari keseluruhan pembahasan di atas, disimpulkan bahwa buku

ini berusaha menjelasakan tentang nama dan kata yang terdapat di
dalam Al-Qur’an baik dari versi mufasir, sudut pandang sejarah,
dan perbandingannya dengan versi Alkitab (Bibel). sehingga tam-
pak mana di antara cerita-cerita itu yang memang murni terdapat di
dalam Al-Qur’an dan yang telah dipengaruhi oleh israiliyat.[]

Daftar Pustaka
Al-Qur’an dan Terjemahnya, Departemen Agama Rl

Ali Audah, Nama dan hkata dalam Qur’an; Pembahasan dan Perbandingan,
Bogor: Pustaka Litera Antarnusa, 2011

Az-Zahabi, Muhammad Husain, A/-Israilivat fi al-Tafsir wa al-Hadis, Kairo:
Maktabah,t.t.

Tim Penyusun Tafsir, Mukaddimah Al-Qur'an dan Tafsirnya (Edisi yang
disempurnakan), Jakarta: Departemen Agama, 2008



Pustaka 149
Pustaka

Abd Mogsith Ghazali, dkk, Metodologi Studi Al-Qur ‘an,
Jakarta: Gramedia, 2009, xxvi + 176 hlm.

Upaya kodifikasi Al-Qur’an pada masa awal dengan meng-
gunakan aksara Arab dalam bentuknya yang primitif, memunculkan
persoalan. Penulisan tanpa tanda baca dan harakat meretas problem
baru yang berimplikasi bukan hanya pada bunyi kata sebagaimana
terjadi sebelumnya, tapi juga pada makna dan maksud. Sistem
tanda baca dalam huruf Arab dalam rangka memutus rantai
persoalan tersebut baru ditemukan pada pertengahan abad ke-7,
ketika Abu al-Aswad ad-Duali, seorang sarjana yang bekerja pada
Dinasti Umayyah, mencoba mengatasi berbagai musykil dalam
pembacaan Al-Qur’an.

Kajian di atas adalah salah satu poin pembahasan dalam buku
Metodologi Studi Al-Qur’an yang ditulis oleh Abd Mogsith
Ghazali, dkk. Tidak sebagaimana buku-buku lain yang mengusung
tema ‘Metodologi Studi Al-Qur’an’ yang lebih sering mengarah
pada pembahasan seputar perangkat-perangkat keilmuan dalam
memahami Al-Qur’an yang lazim merujuk pada karya-karya besar
seperti Al-ltgan yang ditulis Imam Suyuti, atau A/-Burhan yang
dikarang oleh Imam Zarkasy, buku ini lebih mentitikberatkan
kajiannya pada seputar metodologi yang berkaitan dengan perso-
alan-persoalan pelik kekinian dalam Al-Qur’an yang sering mela-
hirkan tanya dan persoalan yang tak kujung terpecahkan.

Buku ini terdiri dari lima bab pembahasan. Bagian pertama
memuat judul bahasan, “Kapan dan Bagaimana Al-Qur’an Menjadi
Kitab Suci?” Pertanyaan ini merupakan pertanyaan mendasar dalam
memahami Al-Qur’an menyangkut eksistensi kitab suci ini yang
belakangan banyak dipertanyakan sejumlah cendikiawan, baik dari
kalangan Islam sendiri, insider, maupun non-Islam, out sider. Pada
bagian ini, penulis menjelaskan sejumlah persoalan yang sering
menjadi titik sorot sejumlah orang yang mempertanyakan hal-hal
mendasar yang berkaitan dengan Al-Qur’an, mulai dari sejarah
pewahyuan, problematika yang muncul pada masa kodifikasi baik
masa Abu Bakar maupun masa Usman, penetapan Bahasa Arab



150  Suhuf, Vol. 4, No. 1,2011

sebagai bahasa Al-Qur’an, hingga sakralisasi masif yang melekat
pada kitab suci ini.

Pada bagian pertama penulis mencoba mengetengahkan
persoalan-persoalan krusial menyangkut Al-Qur’an, diantaranya
adalah tentang penulisan Al-Qur’an. Pada soal ini penulis membuat
kesimpulan, bahwa persoalan wahyu sepenuhnya adalah persoalan
keimanan, dan bukan persoalan ilmu pengetahuan. Sementara itu,
penulisan adalah proses manusiawi yang bisa diuji dan diverifikasi
secara objektif. Wahyu adalah sesuatu yang bersumber langsung
dari Allah, sementara penulisannya melalui sejumlah media seperti
pelepah kurma, tulang, hingga lembaran-lembaran kertas, suhuf,
adalah proses manusiawi yang menyimpan sejumlah kemungkinan.
Demikian halnya dengan sakralisasi Al-Qur’an. Dalam kaitan ini
penulis beranggapan, bahwa sakralisasi terhadap Al-Qur’an sejati-
nya mengikuti arus perkembangan sejarah penulisan Al-Qur’an.
Dalam pandangannya, sakralisasi adalah konstruksi sebuah masya-
rakat yang muncul melalui interaksi yang intensif. Namun, harus
dipahami juga, bahwa sakralisasi itu juga bersinergi dengan benda-
nya, Al-Qur’an yang memang dinyatakan sebagai kitab suci, dan
tidak boleh disentuh kecuali oleh orang yang suci.

Selanjutnya, pada bagian lain, penulis mengurai tentang
persoalan wahyu dalam Al-Qur’an. Dalam kaitan ini, semua umat
Islam sepakat, bahwa Al-Qur’an merupakan wahyu yang diturun-
kan Allah kepada Nabi Muhammad saw. Namun, bagaimana
wahyu yang ‘ilahiyah’ yang agung dan mulia itu bisa mengejawan-
tah dalam dimensi kemanusiaan pada dimensi ruang dan waktu
yang sangat kecil dan sempit. Seperti apa proses yang terjadi,
sehingga wahyu itu bisa mewujud dalam tataran kehidupan
manusia? Dalam Islam, sebagaimana dijelaskan penulis, wahyu
yang diberikan kepada Nabi Muhammad dapat ditelaah melalui
konsep tanzil. Pendapat seperti ini juga pernah dikemukakan
Muhammad Syahrur dalam bukunya, Al-Kitab Wa al-Qur an:
Qira’ah Mu asirah, yang berupaya mengeksplorasi makna melalui
konsep inzal dan tanzil.

Kecuali soal wahyu dan kesejarahan, buku ini juga mengulas
tentang problematika bahasa dalam Al-Qur’an. Penggunaan tata
bahasa Arab dalam Al-Qur’an bukan tanpa masalah. Sebab,
beberapa penggunaan gramatika dalam bahasa Al-Qur’an nampak
melampaui, beyond, kaidah umum penggunaan kaidah bahasa yang



Pustaka 151

dipahami oleh ahli gramatika bahasa Arab. Penulis dalam hal ini
mencatat sejumlah ayat yang susunan gramatikanya nampak tidak
sejalan dengan kaidah umum Bahasa Arab yang dikenal. Namun,
meskipun nampak tidak sesuai, di bagian akhir penulis mencoba
menghimpun pendapat-pendapat yang berupaya menjelaskan
‘penyimpangan’ gramatika tersebut dengan sejumlah argumen dan
alasan yang bisa dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Pada bagian terakhir, penulis mencoba memaparkan sejumlah
metode alternatif dalam memahami dan mendekati Al-Qur’an.
Yang pertama adalah, al-‘Ibrah bi al-maqasid la bi al-lafz. Pada
kaidah ini, berupaya untuk memahami Al-Qur’an bukan sekadar
melalui huruf dan aksaranya, melainkan melalui magasid yang
dikandungnya. Yang kedua adalah Jawaz naskh an-Nusis (al-
Juzi'iyyah) bi al-maslahah. Prinsip metodologi yang dikedepankan
dalam kaidah ini adalah, bahwa sesungguhnya syari’at Islam tidak
memiliki tujuan lain kecuali untuk mewujudkan kemaslahatan
kemanusiaan universal dan menolak segala bentuk kemafsadatan.
Yang ketiga adalah, tangih an-nusis bi ‘aql al-mujtama’ yajuzu.
Artinya, bahwa akal publik memiliki kewenangan untuk menyortir
sejumlah ketentuan “partikular” agama menyangkut perkara-
perkara publik, namun dengan tetap tidak menghilangkan pesan dan
nasihat yang terkandung dalam satu ketentuan hukum. [] Musfopa.

Henri Chambert-Loir, Massir Q Abdullah, Siti Maryam Salahuddin
dkk, Iman dan Diplomasi, Serpihan Sejarah Kerajaan Bima,
Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia bekerjasama dengan

EFEQ, Cetakan pertama: Maret 2010, 222 hlm.

Sejarah lokal dapat digali dari berbagai sumber, antara lain dari
naskah-naskah kuno dalam beberapa bahasa daerah. Ternyata
banyak kerajaan di masa lampau memiliki tradisi penulisan sejarah
sendiri. Buku ini mengungkapkan tiga macam dokumen dari Bima,
berasal dari Abad ke-18 dan 19, dengan fokus terhadap dua
komponen terpenting dari dinamika kerajaan masa itu yaitu agama
dan politik atau kebijakan dalam negeri dan luar negeri. Di dalam



152 Subuf, Vol. 4, No. 1, 2011

negeri, pemerintah terus memperdalam dan memperkuat agama
Islam sebagi salah satu asas terpenting struktur masyarakat, sedang-
kan menyangkut luar negeri, pemerintah harus pandai mengatur
siasat menghadapi hegemoni Belanda.

Ketiga dokumen yang dipaparkan dalam buku ini pertama
adalah sebuah fragmen dari buku catatan harian yang ditulis pada
1765-1790 oleh pembesar kerajaan Bima, Bumi Luma Rasanae,
pada awal pemerintahan Sultan Abdul Hamid Muhammad Syah.
Dokumen ini menggambarkan sebuah kerajaan yang pada umum-
nya bisa dikatakan stabil, berkuasa, damai, tertib, sejahtera dan taat
pada berbagai peraturan, baik adat dan hukum maupun keagamaan.

Bo' merupakan buku sejarah lokal Bima, seperti juga Bo’
Sangaji Kai. Bo" Bumi Luma Rasanae menyajikan sebuah gambaran
yang fragmentaris, namun amat kaya dari segala aspek kehidupan
politik, agama, sosial dan budaya kerajaan dan masyarakat Bima
pada akhir abad ke-18 Masehi. Tidak dapat disangkal bahwa Bima
termasuk daerah di Indonesia yang sumber lokalnya paling kaya
dan terperinci.

Dokumen kedua terdiri dari 10 surat diplomatik yang ditulis
oleh Sultan Abdul Hamid pada periode selanjutnya, yakni tahun
1790-1818. Semua surat ini dialamatkan kepada Gubernur Jenderal
Kompeni Belanda. Hanya satu yang dialamatkan untuk Syahbandar
Batavia. Dalam surat-suratnya, Sultan tampak merendakan diri,
mengajukan berbagai permohonan ataupun meminta maaf atas
kekurangan Bima dalam hubungannya dengan Kompeni. Gambaran
ini tentu saja perlu ditafsirkan dengan hati-hati. Surat diplomatik
pada hakikatnya adalah suatu siasat, yang tidak selalu mudah dike-
tahui maksud sebenarnya. Namun demikian, banyak informasi
dapat ditimba dari surat-surat ini, antara lain mengenai produk
ekspor Bima yang dijual kepada Kompeni serta barang-barang yang
ditukar antara kedua pihak sebagai hadiah. Juga mengenai keadaan
ekonomi kerajaan Bima, yang kelihatan rapuh dan mudah
tergoncang, dan juga mengenai politik di Pulau Sumbawa.

Beberapa aspek terkait keadaan sosial-politik, perdagangan dan
nilai-nilai budaya bima zaman lampau tercermin dalam surat-surat
ini. Contohnya tentang struktur sosial Bima, terdapat golongan
paroa (budak) yang dapat dihadiahkan, seperti barang, kepada
petinggi kompeni. Surat-surat ini juga memberikan informasi
tentang hasil bumi Bima yang utama, hubungan perdagangan antara



Pustaka 153

Kompeni dan Bima dan aspek teknis perdagangan, konflik domestik
yang terjadi, serangan bajak laut, tarikh kematian pejabat Kompeni
di Bima, kebakaran Loji kompeni di Bima dan juga hubungan
politik antara Bima dengan kerajaan-kerajaan tetangganya.

Surat-surat ini juga menyajikan informasi mengenai adminis-
trasi lokal kerajaan Bima. Contohnya data tentang hubungan istana
dengan fetor yang mewakili kepentingan kompeni dan perannya
dalam kehidupan politik kerajaan dan peran istana dalam pengang-
katan fetor. Tak kalah pentingnya, dokumen ini juga menyediakan
data historis mengenai kebahasaan, khususnya mengenai keadaan -
bahasa Melayu ragam tulis di Sumbawa pada abad ke-19. Data itu
menunjukkan bahwa bentuk-bentuk dan proses afiksasi bahasa
Melayu dan tidak saja beragam dan kaya, tetapi juga menunjukkan
perbedaan dari tempat ke tempat.

Bagian ketiga berupa dokumen risalah keagamaan berjudul
Jauharat al-Ma'arif (Permata [lmu Makrifat). Karangan ini ditulis
oleh bangsawan Bima bernama Haji Nur Hidayatullah al-Mansur
Muhammad Syuja'uddin. Membaca penjelasan penulisnya, risalah
ini diterjemahkan dari Syams al-Ma'arif al-Kubra karya Ahmad
ibnu Ali al-Buni. Tetapi sebenarnya, tidak ditemukan dalam risalah
Jauharat al-Ma'arif kutipan atau uraian yang jelas berasal dari
karangan al-Buni tersebut.

Risalah ini berisi dua ulasan yang sangat berlainan. Fasal
pertama berkenaan dengan 'adab kenegaraan' (figh sivasah) atau
ilmu politik, yakni mengandung nasihat dan petunjuk tentang sikap
dan tindakan yang harus dituruti oleh seorang raja agar memerintah
dengan adil dan baik, dan sesuai dengan syariat. Ini sebuah genre
yang sangat tua. Sudah mulai berkembang pada abad ke-2 Hijriah,
dan sangat luas dalam sastra Arab dan Parsi, tetapi sebaliknya
sangat langka dalam dunia Melayu. Adapun isi risalah yang kedua
sangat berbeda dengan isi pertama. Isi kedua berkenaan dengan
ilmu hikmah dan ilmu gaib. [] Abdul Hakim



154 Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

Henri Chambert Loir, Sadur, Sejarah Terjemahan di Indonesia dan
Malaysia, Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia, 2009,
5+1160 halaman.

Indonesia sejak dahulu telah mengimpor dari luar (India, Timur
Tengah, Tiongkok, dan Eropa) aneka ragam agama, kesusasteraan,
ilmu, teknik dan berbagai jenis produk peradaban lain yang
kemudian diolah, disesuaikan, dikembangkan, sehingga menjadi
bagian utuh dari kebudayaan Indonesia. Semua ini melalui proses
penerjemahan. Maka jelas, terjemahan merupakan fenomena pen-
ting dalam sejarah Indonesia.

Buku ini merangkum 65 karangan penulis Indonesia dan asing
(Sansekerta, Parsi, Arab, Urdu, Tionghoa, Jepang dan beberapa
bahasa Eropa) ke dalam sembilan bahasa lokal (Jawa. Melayu,
Sunda, Bali, Sasak, Aceh, Batak, Bugis. dan Makassar), dalam
segala bidang, selama sepuluh abad (dari abad ke-9 sampai ke-20).

Salah satu yang manarik dari buku setebal 1160 halaman ini
yaitu bagian tentang sejarah penerjemahan firman Tuhan "Meng-
hindari Ketaksaan: Firman Tuhan" yang terdapat pada halaman
395-527. Dari 8 tulisan pada bagian ini, hanya dua tulisan yang
membahas tentang sejarah terjemahan Al-Qur'an. "Menerjemahkan
Al-Qur'an dalam Bahasa-bahasa di Indonesia oleh Peter Riddel.
Kedua, "Negara, Kitab Suci dan Politik; Terjemahan Resmi Al-
Qur'an di Indonesia” oleh Much Nur Ichwan.

Sejak awal sejarah Islam, tiga dari madzhab Sunni, termasuk di
kawasan Nusantara, menentukan teks asli Al-Qur'an dalam bahasa
Arab sebagai dasar ibadah. Hal ini yang dijadikan argumen tidak
diperbolehkannya menerjemahkan Al-Qur'an. Polemik ini muncul
kembali antara Turki dan Mesir ketika Kemal Attaturk pada tahun
1924 secara resmi memerintahkan penerjemahan Al-Qur'an ke
dalam bahasa turki. Dua Ulama Mesir, Muhammad Mustafa al-
Maragi dan Mahmud Saltut pada tahun 1930-an, menawarkan
gagasan yang lebih luwes tentang penerjemahan Al-Qur'an. Ada-
pun Rasyid Rida menandaskan bahwa penerjemahan Al-Qur'an
merupakan praktik yang sah, asal disertai penafsiran dan hasil
penerjemahan tersebut tidak disebut sebagai "Al-Qur'an". Dalam
"terjemahan" tersebut teks asli arabnya harus tetap ada, sesuai fatwa
Syeikh Mustafa al-Maragi pada tahun 1936.



Pustaka 155

Periodesasi penerjemahan Al-Qur'an di Nusantara terbagi
menjadi tiga yaitu periode 1500-1920 manakala muncul terjemahan
parsial dan tafsir-tafsir lengkap; periode kedua yaitu tahun 1920-
1960-an; dan periode ketiga tahun 1960-an hingga sekarang.

Ciri dari periode pertama adalah banyak ditemui terjemahan
ayat sepenggal-sepenggal yang dibuat oleh banyak penulis sebagai
ilustrasi bagi doktrin-doktrin teologis tertentu. Bentuk lainnya
adalah dalam bentuk kitab tafsir yang cukup lengkap. Sebagai
contoh adalah terjemahan Al-Qur'an karya Hamzah Fansuri (w.
1527) dalam bahasa Melayu yang ia sisipkan dalam karya-karya
puisinya. Kemudian diikuti oleh murid spriritualnya yaitu Syam-
suddin al-Sumatrani (w. 1630 M). Cendekiawan lainnya yaitu
Nuruddin ar-Raniri (w.1658 M) dalam kitabnya Hujjah as-Siddiq Ii
daf'i Zindiq dan Bustan al-Salatin.

Adapun terjemahan lengkap Al-Qur'an pertama dalam bahasa
Melayu adalah 7arjuman al-Mustafid karya Abdurauf as-Sinkili (w.
1693). Karya ini disusun sekitar tahun 1675. banyak berisi tafsir
klasik karya Jalalain, al-Baydawi dan al-Khazin. Sesudah karya
Tarjuman al-Mustafid, selama hampir 300 tahun tidak pernah ada
lagi upaya untuk menerjemahkan Al-Qur'an. Banyak penulis yang
terus menerjemahkan penggalan ayat-ayat Al-Qur'an ke dalam
bahasa Melayu dalam karya mereka, namun tetap tidak lengkap.
Jelas sekali bahwa karya as-Sinkili merupakan tonggak penting
yang menentukan perkembangan agama Islam di Nusantara.

Kedua, adalah periode 1920-an s.d. 1960-an. Sejak tahun 1920-
an dan seterusnya tiba-tiba minat untuk membuat terjemahan
Al-Qur'an ke dalam bahasa melayu (Indonesia) kembali menguat.
Contohnya Tjokroaminoto menerjemahkan karya Muhammad Ali.
Saat itu menimbulkan polemik dan diakhiri dengan kesepakatan
untuk merujuk pada panduan penerjemahan Al-Qur'an yang dibuat
oleh Syeikh Rasyid Rida dan Syeikh al-Maragi. Ahmad Hasan,
ulama keturunan India dan Jawa menulis terjemahan al-Furqon:
Tafsir Al-Qur'an, tahun 1928. Pada tahun 1935 juga muncul
terjemahan karya Mahmud Yunus, Tarjamah Al-Qur'an al-Karim.
Adapun pada Hamidy dan Fachruddin menulis Tafsir Al-Qur'an
tahun 1959.

Termasuk juga dalam periode kedua ini adalah Tafsir
Hidayaturahman yang disusun oleh KH Munawar Chalil dan
diterbitkan oleh A.B. Sitti Syamsiah di Solo. Hibarna yang disusun



156  Subuf, Vol. 4, No. 1, 2011

oleh K H. Iskandar ldris: al-Ibriz karangan K. Bisyri Mustofa terbit
di Rembang tahun 1960 dan Tafsir Al-Qur'an Karim, karangan
H.M. Kasim Bakri yang terbit pada tahun 1960.

Pada periode ini banyak karya terjemahan yang dinamai tafsir,
meskipun kadar tafsirannya minim sekali; karya-karya tersebut
lebih menjelaskan isi Al-Qur'an tanpa sedikit pun berpretensi
menjadi Al-Qur'an dalam bahasa Indonesia.

Periode ketiga, pertengahan tahun 1960-an sampai sekarang.
Pada skala kecil, Nurcholis Madjid adalah seorang tokoh yang
mencoba menerjemahkan Al-Qur'an berdasarkan ijtihadnya. Ter-
utama terjemahan potongan ayat-ayat Al-Qur'an. Contohnya,
"Sesungguhnya Allah swt tidak mengubah yang ada pada suatu
bangsa, sehingga mereka itu mengubah apa yang ada pada diri
mereka sendiri” Q.S.: 13:11. Tokoh lainnya adalah Hasbullah
Bakry.

Selain terjemahan potongan ayat, termasuk periode ini adalah
H.B. Jassin Al-Qur'an al-Karim Bacaan Mulia (1978) , Dipone-
goro, Syaifuddin bin KH Isa Anshary (1970-an), Ahmad Bastari
Asnin (1984), yang menerjemahkan Al-Qur'an dengan gaya puitis.
Adapun para tokoh yang menghasilkan karya terjemahan lengkap
diantaranya Teuku Hasby Ash-Shiddigi dengan Tafsir an-Nur
(1964) dan Haji Abdul Malik Karim Amrullah (HAMKA) dengan
karyanya Tafsir al-Azhar (1967).[ | Abdul Hakim

Aksin Wijaya, Arah Baru Studi Ulum al-Qur'an, Memburu Pesan
Tuhan di Balik Fenomena Budaya, Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.
Xiii+267 him.

Biasanya, diskursus Al-Qur'an berkisar antara Al-Qur'an
sebagai wahyu dan Al-Qur'an sebagai teks. Dalam karya ini. penulis
membedakan antara wahyu, Al-Quran dan Mushaf Usmani.
Ketiganya adalah tiga nama yang kendati mengacu pada satu
substansi, namun berbeda kadar muatannya. Wahyu sebagai pesan
otentik Tuhan masih memuat keseluruhan pesan Tuhan; Al-Qur'an
sebagai wujud kongkrit pesan Tuhan dalam bentuk bahasa Arab



Pustaka 157

oral memuat kira-kira sekitar lima puluh persen pesan Tuhan: dan
Mushaf Usmani sebagai wujud kongkrit pesan Tuhan dalam bentuk
bahasa Arab tulis hanya memuat kira-kira tigapuluh persen pesan
Tuhan. Jika selama menjadi wahyu masih memuat keseluruhan
pesan Tuhan, tidak demikian ketika telah menjadi Al-Qur'an dan
Mushaf Usmani. Itu terjadi bukan karena Tuhan tidak mampu
menjamin keabadian pesan-Nya, melainkan karena keterbatasan
bahasa Arab yang dijadikan wadah pesan Tuhan yang tidak terbatas
itu.

Sementara itu, yang ada pada kita adalah Mushaf Usmani. Oleh
karena Mushaf Usmani menggunakan bahasa Arab. maka
diasumsikan di dalamnya terdapat pergumulan yang tidak kunjung
usai antara pesan Tuhan dengan pesan pemilik bahasa Arab, yang
bahasanya menjadi wadah pesan Tuhan. Sebab, sebelum bahasa
Arab dijadikan wadah pesan Tuhan, masyarakat Arab telah mem-
buat semacam kaidah hubungan antara lafal, makna dan referens.
Ketika pesan Tuhan diwadahkan dalam bahasa Arab, maka
Muhammad saw sebagai agen tunggal Tuhan yang juga sebagai
masyarakat Arab memilih lafal dan makna tertentu yang mampu
membuat dua pesan, yakni pesan Tuhan dan pesan masyarakat Arab
sebagai pemilik bahasa Arab.

Implikasinya, teori interpretasi yang hanya mengacu pada
fenomena kebahasaan semacam tafsir, hanya mampu menemukan
pesan masyarakat Arab sebagai pemilik bahasa Arab. Sedang pesan
Tuhan yang ada di dalamnya belum tersentuh sedikitpun. Oleh
karena itu, diperlukan sebuah teori interpretasi lain yang dinilai
mampu menemani tafsir, sehingga yang terungkap bukan hanya
pesan pemilik bahasa, tetapi juga pesan Tuhan. Dalam hal ini.
penulis menawarkan hermeneutika. Karena disiplin ini tampaknya
bisa menjadi mitra tafsir guna mengungkap pesan Tuhan di balik
bahasa Arab sebagai fenomena budaya.

Hal tersebut diatas yang disebut oleh penulis sebagai kerangka
baru dalam menalar ulum Al-Qur'an. Nalar dimaksud harus berpi-
jak pada nalar dialektis dan sistematis sehingga Al-Qur'an tidak
terkesan lahir dalam ruang kosong. Metode nalar dimaskud adalah
menggunakan sosiologi dan linguistik. Sosiologi digunakan untuk
menempatkan Al-Qur'an dalam posisi berdialektika dengan realitas
sehingga Al-Qur'an dapat menjawab berbagai persoalan riil yang
dihadapi masyarakat. Linguistik digunakan untuk memahani proses



158  Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

komunikasi Tuhan dengan manusia yang mewujud dalam bentuk
wahyu, Al-Qur'an dan Mushaf Usmani. Kedua pendekatan ini
dimaksudkan untuk memahami hakikat Al-Qur'an dan karakternya,
seperti makkiyyah dan madaniyyah, asbab nuzulnya dan nasikh-
mansukhnya. Dengan pendekatan linguistik akan ditemukan perbe-
daan cukup signifikan antara wahyu, Al-Qur'an dan Mushaf
Usmani. Apa yang ada pada kita saat ini adalah Mushaf Usmani.

Hermeunetika digunakan untuk menginterpretasi Mushaf Us-
mani sebagai wahyu tertulis, sehingga pesan Tuhan yang tersimpan
di dalamnya, selain bisa diungkap dan dipisahkan dari pesan budaya
pemilik bahasa, juga mengkontekstualkan pesan asasi Mushaf
Usmani dengan realitas kekinian.

Buku ini terdiri dari lima bab. Setelah pendahuluan pada bab I,
bab 1l membahas tentang argumen kehadiran Al-Qur'an. Apakah
Al-Qur'an hadir semata-mata karena kehendak Tuhan atau karena
ada ruang yang memang menghendaki kehadirannya di republik
manusia ini, dan Tuhan merespon kehendak ruang itu. Bab IlI
mengulas tentang apakah konsep klasik tentang wahyu Tuhan
membuka ruang pertanyaan kritis, dan memungkinkan kita untuk
melakukan kritik dan tawaran baru dengan mencoba memahami
kembali konsep wahyu Tuhan. Sedangkan pada bab 1V dibahas
mengenai karakter ayat Al-Qur'an. Tujuannya untuk mengetahui
metode dan pesan yang ditawarkan sumber asasi umat Islam ini,
sehingga ia menjadi panduan menginterpretasi dalam mengungkap
pesan yang ada di dalamnya, dan sekaligus dapat mengkonteks-
tualisasikan ke dalam realitas kekinian.[] Abdul Hakim

Hasan Djafar, Komplek Percandian Batujaya, Rekonstruksi Sejarah
Kebudayaan Daerah Pantai Utara Jawa Barat, Jakarta: EFEO,
Puslitbang Arkenas, Kibtalt Buku Utama, KITLV-Jakarta. Cetakan:
2010, 188 him.

Buku ini membahas keberadaan situs Batujaya dan dirangkai
disertasi penulisnya yang dipertahankan pada program Pasca
Sarjana Arkeologi Ul. Buku ini bukan hanya mengungkapkan



Pustaka 159

secara detail keberadaan kompleks percandian situs Batujaya, tetapi
sekaligus telah meruntuhkan pandangan selama ini bahwa bangunan
candi yang terbuat dari bata tidak selalu berasal dari masa yang
lebih muda dibandingkan dari candi yang terbuat dari batu.
Kenyatan ini sekaligus membuktikan bahwa bata telah menjadi
bahan bangunan penting sejak masa awal Hindu-Buddha di Indo-
nesia dan teknologi pembuatannya sudah dikuasai oleh komunitas
Batujaya.

Berdasarkan pertanggalan relief dari temuan-temuan arkeologi
dan pertanggalan absolut melalui analsis C14, komplek percandian
situs Batujaya dibangun dalam dua tahap pada masa kerajaan
Tarumanegara. Pembangunan fase pertama pada abad ke-6 dan ke-
7. Pembangunan kedua berlangsung pada abad ke-8 dan ke-10. ini
berarti komplek percandian di daerah ini bukan hanya memperli-
hatkan dibangun dalam kurun yang cukup panjang. Kompleks
percandian situs Batujaya sekaligus merupakan kompleks percan-
dian agama Buddha tertua di pulau Jawa.

Berbeda dengan candi-candi yang dibangun di daerah peda-
laman, bangunan candi dan bangunan keagamaan di situs Batujaya
dibangun dengan menggunakan bata dalam berbagai ukuran dan
kualitas. Hal ini menunjukkan bahwa komunitas yang tinggal di
sekitar Batujaya sudah memiliki kemampuan teknologi yang cukup
maju dengan menggunakan sumber-sumber setempat. Tanah liat
dengan campuran sekam atau kulit padi dan pasir tidak sulit
diperoleh dari daerah sekitar. Situs Batujaya berada pada aliran
sungai Citarum Hilir.

Sejumlah inskripsi ditemukan di kompleks percandian Batu-
Jjaya. Diantara enam buah inskripsi hanya 3 buah yang bisa dibaca
yaitu 2 inskripsi pada lempeng emas dan satu buah pada fragmen
terakota. Beberapa huruf yang dituliskan mirip dengan model yang
digunakan pada prasasti Ciarunteun. Ketiga inskripsi Batujaya
merupakan inti ajaran Buddha tentang rantai sebab-akibat, yang
salah satu bunyinya "Ketiadaan pengetahuan akan mengakumulasi
karma; tentang kelahiran, karmalah penyebabnya; pengetahuan
tidak mengakumulasikan karma, tanpa karma tidak ada kelahiran
kembali".

Berdasarkan analisis inskripsi sisa bangunan, diperoleh kesim-
pulan bahwa Batujaya merupakan kompleks percandian Buddha.
Ayat-ayat suci yang tertulis dengan jelas memberikan bukti kuat



160  Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

mengenai latar keagamaan serta coraknya. Lempengan emas tempat
inskripsi ditulis biasanya berisi ayat suci agama Buddha dan
disimpan dalam bagian bangunan seperti stupa. Inskrispi semacam
ini tentunya memiliki nilai tertentu dalam kaitannya dengan ritual
agama Buddha maupun dengan bangunan percandiannya.

Keberadaan agama Buddha ini ternyata tidaklah menghilang-
kan tatanan kehidupan sosial budaya masyarakat setempat pada
waktu itu yang masih memiliki tradisi religi yang sudah berakar
pada zaman prasejarah. Kondisi sosial-budaya yang demikian telah
memungkinkan tumbuh-kembangnya dua tradisi budaya yang
berbeda yaitu tradisi budaya prasejarah dan Buddha. Tradisi prase-
jarah di wilayah barat ini masih terus berlangsung pada masa
perkembangan Hindu-Buddha.

Hal lain yang dihasilkan dari keberadaan komunitas agama
baru di wilayah Kerajaan Tarumanegara, telah menghasilkan suatu
bentuk kesenian baru yaitu seni bangunan yang terbuat dari bata,
khususnya seni-seni bangunan keagamaan berbentuk candi. Pada
saat bersamaan muncul pula tradisi seni arca dan seni hias bersa-
maan dengan munculnya seni bangunan, khususnya berupa arca-
arca dan ornamen yang juga berlatarkan keagamaan.

Temuan kerangka komunitas Buni di situs Batujaya dianggap
menarik karena merupakan yang pertama kali ditemukan dalam
keadaan utuh dan lengkap dengan perhiasan dan bekal kuburnya.
Temuan ini sekaligus menyingkap awal peradaban komunitasnya.
Pecahan-pecahan tembikar tersebut, setelah direkonstruksi, ternyata
merupakan peralatan rumahtangga, seperti kuali, periuk, wajan,
piring, kendil, guci dan jambangan.

Tembikar-tembikar tesebut tediri dari tembikar lokal dan
nonlokal. Tembikar lokal bentuknya lebih sederhana. Akan halnya
tembikar nonlokal warnanya hitam dan bagian dalamnya berwarna
kemerahan. Tembikar tersebut memiliki hiasan dengan teknis
cungkil atau gores. Jika berbentuk piring, dasar bagian dalamnya
memiliki hiasan lingkaran konsentris yang dikenal oleh para ahli
tembikar dengan istilah rolated wear. Tembikar tersebut berasal
dari Arikamedu, sebuah pelabuhan laut di India Selatan.

Temuan tembikar Arikamedu memperlihatkan bahwa sejak
akhir masa prasejarah atau masa awal sejarah, komunitas di pantai
Utara Jawa Barat sudah memiliki hubungan dengan bangsa lain
dengan tingkat kebudayaan yang tinggi. Tingkat kebudayaan ini



Pustaka 161

diperkirakan terus berlangsung pada periode selanjutnya sebagai-
mana terdapat pada bangunan-bangunan candi.

Namun, melihat cukup luasnya kompleks percandian situs
Batujaya yang dibangun dalam kurun cukup panjang, saat itu tidak
mustahil di daerah Batujaya sudah ada komunitas yang terorgani-
sasi dengan baik. Sayangnya tidak diketahui asal komunitas tesebut
dan siapa pemimpinnya. [] Abdul Hakim






Abstrak —163

rShe

b gobil (B Jlazall g...t,sj'. Ol Careaall 8 4 aall
YooX 5 18AY ale Jlezall ol OT, AN Caeaall (6 &jlde Al
G5 (@S 0T Camaall pemnad) dionlll — a5

Dlone oy Lagd g lotall coldll OTAN ool Ligi] 3 Aoy
W Slmg LV AAE ple die meztt 3 025 9 @S OT AN Camall 2057 3
el OTAN Cimall oay lsiglil 3 bl DTN Camall gl
B ol OTAN Camaally iyl coldll OT AN Camvaally ¢ alaall
OLA Liseall 3 il ot gp CoJl s e bl (Braille)
Azl (YooY 3 VAAY ple) anlS r (T day g Y1 alaadl L
el e p Sl amy eole o8 e Wy, e Caseall s
(Yl iall adkey gl de 3 it JLS) (3 SUNe 3 Ll
S o any Jogmly ALY

bt el Cavally (Caoall (OT A 1 ) SIS



164  Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

tol e e g OT A ot
OT @1 slor| I 0 AT 1 syl A @ gloea!

UGS ol Bylis iy angSC Zuadlo Y1 dnaldl — 50 ol

Ly oLl ai ol Ul (3 el S5 Y aiTal aulall Of g8l
G B b LA sl e 3 o g (a0
sl 3 OTA pasiis M O oo 0 gl sVl gl g gl
LSl oda Jolfy L maastl (3 Sl OTAN slml acand Lo Iy ¢ Zoagl
G S w pag ¥ @l T OLA cl) " e ol LT AN Al as ey
@ L3r Ll ey OF 1A Sy L Tl el e aulyllt 2l s J3s
o polall AT AN au) i

LAy adl il (pazstl OT AN Bl 1 ) DLl

el ilas ¥V A J1 0 SOV OT 2N & B o gga,_,;wsn
U5 cJutaall phdl ol — et gt
(VL e B —e S OTA 683 LS Blet O cdals i
JsYl o el a2l B alll e ey Sleyt O OMeY! Al
Of Em oo deiidl Wmn isWly 52 3 uSl LeoLialy bl

Yl el Uy L3 j3lian G| @y L oame oY Rphe sl Byl



Abstrak —165

Pl e Yl 3 Byl 3 =Yy BN polas Aol e g A IS
aal S (63 il 3lnS” e sl
Oy (B ¢ Al tiani ) SIS

(gl el o
LS @ it Dy Akazall DUV e Ay

GL:_MJJ\ LS)UT‘ = ﬁyﬂjﬁ}) JT}EM f}ljj E.MUH — lie f:‘f

) ST 3 b B Wl Cade e g2 plY £l U8
1Y Gjleky .4 oY Sl 3imy ol 4B sledall a2 LSyl
Gl i BN ade pasans Ky camds (B ek ST ey
LS cnd e sl S 2 5 gl U U S Y
) b Rl SV s 3 Roly (Sl

. gl e i._‘né..-!'l :L-SJ.;-\;)J'I e Las Hgsansd ) IS



166  Suhuf, Vol. 4, No. 1, 2011

S OT /Al 8 o tmall il A

s = Ol (pol) &S Y dnaldd — s mfw

O b Aelyg 2l Jogad n Ogalidl ) Lo Bndly y lyl & gnes
AEN I ool oa S 5055 (3 AL falyall usf e 5L o ek
G Sl Sl @ ol saled B eoladl pal Ul oLl et
e A G gl el aellly LI IS 3y sLeddl oLl e sl
o slelall oN5a ol Gl U Wikain st osadl gdl aad
Dt EoJl s w33y opendiy degly SR U seld (3 ailes
055 Aty Wyl il 2 RS s e

Spolally OTA ekl Bl i ) LSS

bnsi 9o} B AaMuo ! dyaglly JMEN T Limezs
Olage sigg)la 3lsle))

Gonmcd g LY Amald Ly Bl 5 aglall Bns 3, Y b

29 Gl e pagie e blawl — iby Cimaall )
Ladl ol A5 (‘ (98 c.;é1 ey .Jﬁ HUS (J_,..(:.w EICIE LI W X



Abstrak —167

il r @l 5 skl 3 s ST 1S s a2 i,
o O —lagadi] 3 @bl Yl 8Ll UV pudy CaezaST— MYl
M oAbty gpll 3 Yl o masdtl Wb USG
Bt g5y ¢ Jaladl sMuYls ¢ ol plnsYly  ciagdl Ly casloz Y
U5 nE g clsads] (3 Aoyl

IMEL Y Caeally (Gl (MY et ) LS

P S e

Ogadll 3 Sl (63 jlb plasizal e Eomdl ga dulylll sdn pa B
3 A eely ol o elS 2500wl o sl by (L Sed)
b e adll Gl Azl S Lol g LW fley LSS
LS 3 Rl (3 5l Gl o S s AN llly ¢ adadl
LR on A @ (3 bl sds G Ly LW fle 3
sda Jold chtly LA (63 51k plasanly Wlaly (Bliany o sVl
Sl 3 AN (65 Zgh| plisianl 3 Bl (alill aw BLEST ZLlll
el U

Lol 35 Caor 8 LS (il ¢ Ladlle3 s I LSO






Ketentuan Pengiriman Tulisan

Tema dan bentuk tulisan

Tema tulisan yang dapat dimuat dalam jurnal ini berkaitan dengan kajian Al-Qur'an,
seni budaya Islam, dan permuseuman, dalam bentuk artikel ilmiah, hasil penelitian,
tinjauan buku, dan obituaritokoh.

Bahasa, abstrak, dan kata kunci
Naskah dapat ditulis dalam bahasa Indonesia, Inggris, atau Arab. Abstrak dan kata kunci
harusdisertakan.

llustrasi

Jurnal ini sangat menghargai ilustrasi tulisan, dan harap dikirimkan dalam bentuk
cetakan serta soft copy dengan format JPEG. Keterangan foto dan sumbernya
(kreditasi) harus disertakan. llustrasi dapat dimasukkan dalam tubuh tulisan atau
sebagai lampiran.

Cara pengiriman naskah

Naskah diketik dengan program Microsoft Word, dengan panjang antara 15-25
halaman spasi rangkap. Naskah dikirimkan dalam bentuk hard copy (cetakan) dan soft
copy (dalam bentuk CD atau media lainnya). Tulisan dapat dikirimkan secara langsung
ke alamat redaksi, melalui pos, atau email dengan alamat: jurnalsuhuf@yahoo.com.
Penulis harap menyertakan biodata singkat dalam bentuk esai yang berisi jenjang
pendidikan terakhir, lembaga, aktivitas, dan karya tulis yang dianggap penting. Harap
sertakan pula alamat pos lengkap, email, dan nomor telepon yang mudah dihubungi.

Penulisan catatan kaki

Rujukan tulisan menggunakan catatan kaki (bukan catatan akhir). Contoh penulisan
catatan kaki dari buku: Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal
(Bandung: Mizan, 2002), h. 213. Catatan kaki dari buku terjemahan: M. Hadi Ma'rifat,
Sejarah Al-Qur'an, terj. Thoha Musawa (Jakarta: Al-Huda, 2007), h. 256. Catatan kaki
dari buku kumpulan tulisan: Surip Suwandi, “Pengaruh Bahasa Jawa dalam Bahasa
Palembang” dalam Achadiati Ikram (ed.), Jati Diri yang Terlupakan: Naskah-naskah
Palembang (Jakarta: Yanassa, 2004), h. 179. Catatan kaki dari jurnal: Muchlis M. Hanafi,
“Leksikografi Al-Qur'an”, Suhuf, Vol. 2, No. 1, 2009, h. 105. Kutipan dari Al-Qur'an: Q.S.
al-Baqgarah/2:138.

Penulisan daftar pustaka

Daftar pustaka disusun secara alfabetis. Contoh penulisan daftar pustaka dari buku:
Ambary, Hasan Muarif, Menemukan Peradaban, Jakarta: Logos, 1998. Daftar pustaka
dari jurnal: Hanafi, Muchlis M., “Leksikografi Al-Qur‘an”, Suhuf, Vol. 2, No. 1, 20089.
Daftar pustaka dari internet mencantumkan penulis, judul, alamat, serta tanggal akses,
contoh: Armas, Adnin, “Studi Orientalis terhadap Sejarah Teks Al-Qur'an”,
http:ﬁidrusaIi85‘wordpress.com/2007;‘08!19{5tudi-0rienta!is-terhadap—seiarah-teks—
al-quran/. Akses 11 Agustus 2011,




