
i

Dengan menyebut nama Allah, Yang Maha Pengasih,
Maha Penyayang

xi 
 

 
 
 
 
 

 

SAMBUTAN MENTERI AGAMA 
 
 

F 

 
 

Assalamu‘alaikum Wr. Wb. 

Seiring puji dan syukur ke hadirat Allah SWT saya 
menyambut gembira penerbitan tafsir tematik Al-Qur'an yang 
diprakarsai oleh Tim Penyusun Tafsir Tematik Lajnah 
Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama. 

Pada tahun 2011 ini ada 5 judul tafsir tematik diterbitkan 
oleh Kementerian Agama RI yaitu tema Al-Qur'an dan 
Kebinekaan, Tanggung Jawab Sosial, Komunikasi dan 
Informasi, Pembangunan Generasi Muda, serta Al-Qur'an dan 
Kenegaraan. 

Tafsir tematik merupakan karya yang sangat berguna 
dalam  upaya  untuk  menjelaskan relevansi dan aktualisasi 
Al-Qur'an dalam kehidupan masyarakat modern. Al-Qur'an 
hadir untuk memberikan jawaban terhadap problema-
problema yang timbul di dalam masyarakat melalui firman 
Allah SWT yang nilai kebenarannya bersifat mutlak. 
Sebagaimana yang kita yakini bahwa Al-Qur'an selalu relevan 
dengan perkembangan ruang dan waktu. Bahkan hanya kitab 
suci Al-Qur'an yang mendekatkan dan mempersatukan ilmu 
pengetahuan dengan agama dan akhlak. 

Dengan membaca Al-Qur'an dan mempelajari maknanya 
akan membuka wawasan kita tentang berbagai hal, menyang-
kut hubungan manusia dengan Allah SWT, Tuhan Maha 



ii

KENABIAN (NUBUWWAH) 
DALAM AL-QUR′AN

   

Tafsir Al-Qur╨an Tematik

SERI

5
  Lajnah Pentashihan Mushaf  Al-Qur′an                            

     Badan Litbang dan Diklat
      Kementerian Agama RI

                                   Tahun 2012



iii

KENABIAN (NUBUWWAH) DALAM AL-QUR′AN
(Tafsir Al-Qur′an Tematik)

-------------------------------------------------------------------------------------------
Hak cipta dilindungi undang-undang

All rights reserved

Cetakan Pertama, Zulkaidah 1433 H/September 2012 M

Diterbitkan oleh:
Lajnah Pentashihan Mushaf  Al-Qur′an

Gedung Bayt Al-Qur′an & Museum Istiqlal 
Jl. Raya TMII Pintu I Jakarta Timur 13560

Website: www.lajnah.kemenag.go.id E-mail: lpmajkt@kemenag.go.id
Editor: Muchlis M. Hanafi

Perpustakaan Nasional RI: Katalog Dalam Terbitan (KDT)

Kenabian (Nubuwwah) dalam Al-Qur′an
	 (Tafsir Al-Qur′an Tematik)
Jakarta:  Lajnah Pentashihan Mushaf  Al-Qur′an
	 5 jilid; 16 x 23,5 cm

	 Diterbitkan oleh Lajnah Pentashihan Mushaf  Al-Qur′an 
	 dengan biaya DIPA Lajnah Pentashihan Mushaf  Al-Qur′an 
	 Tahun 2012
	 Sebanyak: 750 eksemplar

	 ISBN	 978-602-9306-16-3	 (No. Seri 5)

	 1. Kenabian (Nubuwwah) dalam Al-Qur′an	 I. Judul

Sanksi Pelanggaran Pasal 72
Undang-undang No. 19  Tahun 2002 Tentang Hak Cipta

(1)	 Barangsiapa dengan sengaja dan tanpa hak melakukan perbuatan sebagaimana 
dimaksud dalam Pasal 2 ayat (1) atau Pasal 49 ayat (1) dan ayat (2) dipidana 
dengan pidana penjara masing-masing paling singkat 1 (satu) bulan dan/atau 
denda paling sedikit Rp 1.000.000,00 (satu juta rupiah), atau pidana penjara 
paling lama 7 (tujuh) tahun dan/atau denda paling banyak Rp 5.000.000.000,00 
(lima miliar rupiah).

(2)	 Barangsiapa dengan sengaja menyiarkan, memamerkan, mengedarkan, atau 
menjual kepada umum suatu Ciptaan atau barang hasil pelanggaran Hak 
Cipta atau Hak Terkait sebagaimana dimaksud pada ayat (1) dipidana dengan 
pidana penjara paling lama 5 (lima) tahun dan/atau denda paling banyak Rp 
500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah).



iv



v

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri P dan K

Nomor: 158 Tahun 1987 – Nomor: 0543 b/u/1987

1. 	 Konsonan

No Arab Latin No Arab Latin
1 ا Tidak dilambangkan 16 ط •

2 ب b 17 ظ ♂

3 ت t 18 ع ‘

4 ث ♪ 19 غ g

5 ج j 20 ف f

6 ح ♥ 21 ق q

7 خ kh 22 ك k

8 د d 23 ل l

9 ذ ♣ 24 م m

10 ر r 25 ن n

11 ز z 26 و w

12 س s 27 ه h

13 ش sy 28 ء ′

14 ص ☺ 29 ي y

15 ض ○

2. 	 Vokal Pendek	 	        3.  Vokal Panjang

	a              kataba  =   ـــــــ  ...  =   ☼               qāla

	i               su′ila  =   ـــــــ        =   ◄               qīla

	u              ya♣habu  =   ـــــــ        =   ū              yaqūlu

4. 	 Diftong

=  ai             kaifa

=  au          ♥aula



vi



vii

DAFTAR ISIDAFTAR ISI

Pedoman Transliterasi __ v
Daftar Isi __ vii
Sambutan Menteri Agama RI __ xi
Sambutan Kepala Badan Litbang dan Diklat __ xiii
Kata Pengantar Kepala Lajnah Pentashihan                             

Mushaf  Al-Qur╨an __ xvii
Kata Pengantar Ketua Tim Penyusun Tafsir 

Tematik __ xxiii 

PENDAHULUAN __ 1
Signifikansi Konsep Kenabian dalam Islam __ 2
Pengertian Nabi dan Kenabian (Nubuwwah) __ 3
Perbedaan antara Nabi dan Rasul __ 12
Kesatuan Risalah para Nabi dan Rasul __ 12
Tujuan dan Sistematika Penulisan __ 25

FUNGSI NABI DAN RASUL __ 31
Pendahuluan __ 32
Urgensi Nabi dan Rasul __ 34
Fungsi Nabi dan Rasul __ 40
Kesimpulan __ 60

SIFAT-SIFAT RASUL 65
☻idd◄q __ 66
Am☼nah __ 71
Tabl◄g __ 79
Fa•☼nah __ 84



viii

MUKJIZAT, KAR►MAH DAN ISTIDR►J __ 99
Pengertian Mukjizat __ 101
Unsur-Unsur Mukjizat __ 102
Tujuan dan Fungsi Mukjizat __ 105
Macam-macam Mukjizat __ 106
Mukjizat para Nabi Sebelum Nabi Muhammad __ 109
Perbedaan Karamah dengan Mukjizat __ 114
Perbedaan Istidr☼j dengan Mukjizat __ 120
Kesimpulan __ 125

AL-QUR╨AN SEBAGAI MUKJIZAT TERBESAR __ 129
Pendahuluan __ 130
Beberapa Keistimewaan Gaya Bahasa Al-Qur╨an __ 134
Al-Qur╨an Sejalan dengan Ilmu Pengetahuan Modern __ 137
Fungsi dan Kedudukan Al-Qur╨an Terhadap Kitab-kitab 

Sebelumnya __ 141

KEMAKSUMAN RASUL __ 151
Pengertian Maksum __ 153
Keniscayaan Kemaksuman Rasul __ 156
Problematika di Sekitar Kemaksuman Rasul __ 165

WAHYU DAN KENABIAN __ 177
Makna Wahyu __ 179
Jenis Wahyu dan Proses Pewahyuan __ 187
Nabi dan Rasul Penerima Wahyu __ 192
Tugas Kenabian (Kerasulan) __ 195
Muhammad Khātaman-Nabiyy◄n __ 200



ix

KELEBIHAN DI ANTARA PARA NABI                         
DAN RASUL __ 209

Nabi dan Rasul dalam Al-Qur╨an __ 211
Keistimewaan para Nabi __ 216
Kelebihan di antara para Nabi dan Rasul __ 220
Kelebihan Nabi Muhammad __ 223
Kesimpulan __ 227

TOKOH-TOKOH DALAM AL-QUR╨AN YANG   
DIPERSELISIHKAN KENABIANNYA __ 231

Jumlah Para Nabi dan Para Rasul Allah __ 237
Nabi-nabi Lain dalam Hadis __ 239
Nabi-nabi yang Diperselisihkan __ 244

KONSEP KHATMUN-NUBUWWAH 
DAN FENOMENA NABI PALSU __ 253
Argumen Khatmun-Nubuwwah dalam Al-Qur╨an __ 256
Argumen Khatmun-Nubuwwah dalam Hadis __ 265
Fenomena Nabi Palsu __ 270
Kesimpulan __ 274

Daftar Kepustakaan __ 279
Indeks __ 287



x



xi

Assalamu‘alaikum wr. wb.

Seiring puji dan syukur ke hadirat Allah swt saya menyambut 
gembira penerbitan tafsir tematik Al-Qur′an yang diprakarsai 
oleh Tim Penyusun Tafsir Tematik Lajnah Pentashihan Mushaf  
Al-Qur′an  Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama.

Pada tahun 2012 ini Kementerian Agama RI menerbitkan 5 
judul tafsir tematik yaitu, 1) Jihad; Makna dan Implementasinya, 
2) Al-Qur′an dan Isu-isu Kontemporer I, 3) Al-Qur′an dan 
Isu-isu Kontemporer II, 4) Moderasi Islam, dan 5) Kenabian 
(Nubuwwah) dalam Al-Qur′an .

Tafsir tematik ini merupakan karya yang sangat berguna 
dalam upaya untuk menjelaskan relevansi dan aktualisasi Al-
Qur′an  dalam kehidupan masyarakat modern. Al-Qur′an  hadir 
untuk memberikan jawaban terhadap problema-problema 
yang timbul di masyarakat melalui firman Allah swt yang 
nilai kebenarannya bersifat mutlak. Sebagaimana yang kita 
yakini bahwa Al-Qur′an  selalu relevan dengan perkembangan 
ruang dan waktu. Bahkan hanya kitab suci Al-Qur′an  yang 
mendekatkan dan mempersatukan ilmu pengetahuan dengan 
agama dan akhlak.

Dengan membaca Al-Qur′an  dan mempelajari maknanya 

SAMBUTAN MENTERI AGAMA RI

xi 
 

 
 
 
 
 

 

SAMBUTAN MENTERI AGAMA 
 
 

F 

 
 

Assalamu‘alaikum Wr. Wb. 

Seiring puji dan syukur ke hadirat Allah SWT saya 
menyambut gembira penerbitan tafsir tematik Al-Qur'an yang 
diprakarsai oleh Tim Penyusun Tafsir Tematik Lajnah 
Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama. 

Pada tahun 2011 ini ada 5 judul tafsir tematik diterbitkan 
oleh Kementerian Agama RI yaitu tema Al-Qur'an dan 
Kebinekaan, Tanggung Jawab Sosial, Komunikasi dan 
Informasi, Pembangunan Generasi Muda, serta Al-Qur'an dan 
Kenegaraan. 

Tafsir tematik merupakan karya yang sangat berguna 
dalam  upaya  untuk  menjelaskan relevansi dan aktualisasi 
Al-Qur'an dalam kehidupan masyarakat modern. Al-Qur'an 
hadir untuk memberikan jawaban terhadap problema-
problema yang timbul di dalam masyarakat melalui firman 
Allah SWT yang nilai kebenarannya bersifat mutlak. 
Sebagaimana yang kita yakini bahwa Al-Qur'an selalu relevan 
dengan perkembangan ruang dan waktu. Bahkan hanya kitab 
suci Al-Qur'an yang mendekatkan dan mempersatukan ilmu 
pengetahuan dengan agama dan akhlak. 

Dengan membaca Al-Qur'an dan mempelajari maknanya 
akan membuka wawasan kita tentang berbagai hal, menyang-
kut hubungan manusia dengan Allah SWT, Tuhan Maha 



xii

akan membuka wawasan kita tentang berbagai hal, menyangkut 
hubungan manusia dengan Allah swt, Tuhan Maha Pencipta, 
hubungan antarsesama manusia, serta hubungan manusia 
dengan alam semesta dalam dimensi yang sempurna.

Dalam kaitan ini saya ingin menyampaikan penghargaan 
dan terima kasih kepada Tim Penyusun Tafsir Tematik Lajnah 
Pentashihan Mushaf  Al-Qur′an Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama atas upaya dan karya yang dihasilkan ini.

Semoga dengan berpegang teguh kepada ajaran dan spirit 
Al-Qur′an umat Islam akan kembali tampil memimpin dunia 
dalam kemajuan ilmu pengetahuan dan ketinggian peradaban 
serta menyelamatkan kemanusiaan dari multi krisis, sehingga 
kehadiran Tafsir Tematik ini diharapkan menjadi amal saleh bagi 
kita semua serta bermanfaat terhadap pembangunan agama, 
bangsa dan negara.

Sekian dan terima kasih.

Wassalamu‘alaikum wr. wb.  

Jakarta,   Juli 2012    
Menteri Agama RI

Drs. H. Suryadharma Ali, M.Si	
		

		



xiii

Sejalan dengan amanat pasal 29 Undang-Undang Dasar 
1945, dalam Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 5 
tahun 2010 tentang Rencana Pembangunan Jangka Menengah 
Nasional (RPJMN) 2010-2014, disebutkan bahwa prioritas 
peningkatan kualitas kehidupan beragama meliputi:
1. 	Peningkatan kualitas pemahaman dan pengamalan agama;
2. 	Peningkatan kualitas kerukunan umat beragama;
3. 	Peningkatan kualitas pelayanan kehidupan beragama; dan
4.  Pelaksanaan ibadah haji yang tertib dan lancar.

Bagi umat Islam, salah satu sarana untuk mencapai tujuan 
pembangunan di bidang agama adalah penyediaan kitab suci 
Al-Qur′an yang merupakan sumber pokok ajaran Islam dan 
petunjuk hidup. Karena Al-Qur′an berbahasa Arab, maka 
untuk memahaminya diperlukan terjemah dan tafsir Al-Qur′an. 
Keberadaan tafsir menjadi sangat penting karena sebagian besar 
ayat-ayat Al-Qur′an bersifat umum dan berupa garis-garis besar 
yang tidak mudah dimengerti maksudnya kecuali dengan tafsir. 
Tanpa dukungan tafsir sangat mungkin akan terjadi kekeliruan 
dalam memahami Al-Qur′an, termasuk dapat menyebabkan 
orang berpaham sempit dan berperilaku eksklusif. Sebaliknya, 
jika dipahami secara benar maka akan nyata bahwa Islam adalah 
rahmat bagi sekalian alam dan mendorong orang untuk bekerja 
keras, berwawasan luas, saling mengasihi dan menghormati 
sesama, hidup rukun dan damai, termasuk dalam Negara 

SAMBUTAN
KEPALA BADAN LITBANG DAN DIKLAT

KEMENTERIAN AGAMA RI

xi 
 

 
 
 
 
 

 

SAMBUTAN MENTERI AGAMA 
 
 

F 

 
 

Assalamu‘alaikum Wr. Wb. 

Seiring puji dan syukur ke hadirat Allah SWT saya 
menyambut gembira penerbitan tafsir tematik Al-Qur'an yang 
diprakarsai oleh Tim Penyusun Tafsir Tematik Lajnah 
Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama. 

Pada tahun 2011 ini ada 5 judul tafsir tematik diterbitkan 
oleh Kementerian Agama RI yaitu tema Al-Qur'an dan 
Kebinekaan, Tanggung Jawab Sosial, Komunikasi dan 
Informasi, Pembangunan Generasi Muda, serta Al-Qur'an dan 
Kenegaraan. 

Tafsir tematik merupakan karya yang sangat berguna 
dalam  upaya  untuk  menjelaskan relevansi dan aktualisasi 
Al-Qur'an dalam kehidupan masyarakat modern. Al-Qur'an 
hadir untuk memberikan jawaban terhadap problema-
problema yang timbul di dalam masyarakat melalui firman 
Allah SWT yang nilai kebenarannya bersifat mutlak. 
Sebagaimana yang kita yakini bahwa Al-Qur'an selalu relevan 
dengan perkembangan ruang dan waktu. Bahkan hanya kitab 
suci Al-Qur'an yang mendekatkan dan mempersatukan ilmu 
pengetahuan dengan agama dan akhlak. 

Dengan membaca Al-Qur'an dan mempelajari maknanya 
akan membuka wawasan kita tentang berbagai hal, menyang-
kut hubungan manusia dengan Allah SWT, Tuhan Maha 



xiv

Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).
Menyadari begitu pentingnya tafsir Al-Qur′an, pemerintah 

dalam hal ini Kementerian Agama pada tahun 1972 membentuk 
satu tim yang bertugas menyusun tafsir Al-Qur′an. Tafsir tersebut 
disusun dengan pendekatan ta♥līlī, yaitu menafsirkan Al-Qur′an 
ayat demi ayat sesuai dengan susunannya dalam mushaf. Segala segi 
yang ‘dianggap perlu’ oleh sang mufasir diuraikan, bermula dari 
arti kosakata, asbābun-nuzūl, munāsabah, dan lain-lain yang berkaitan 
dengan teks dan kandungan ayat. Tafsir Al-Qur′an Departemen 
Agama yang telah berusia 30 tahun itu, sejak tahun 2003 telah 
dilakukan penyempurnaan secara menyeluruh dan telah selesai 
pada tahun 2007, serta dicetak perdana secara bertahap dan selesai 
seluruhnya pada tahun 2008. 

Kini, sesuai dengan dinamika masyarakat dan perkem
bangan ilmu pengetahuan dan teknologi, masyarakat memerlu
kan adanya tafsir Al-Qur′an yang lebih praktis. Sebuah tafsir 
yang disusun secara sistematis berdasarkan tema-tema aktual di 
tengah masyarakat, sehingga diharapkan dapat memberi jawaban 
atas pelbagai problematika umat. Pendekatan ini disebut tafsir 
mau○ū‘ī (tematik).

Melihat pentingnya karya tafsir tematik, Kementerian 
Agama RI telah membentuk tim pelaksana kegiatan penyusu
nan tafsir tematik, sebagai wujud pelaksanaan rekomendasi 
Musyawarah Kerja Ulama Al-Qur′an tanggal 8 s.d 10 Mei 2006 
di Yogyakarta dan 14 s.d 16 Desember 2006 di Ciloto. Kalau 
sebelumnya tafsir tematik berkembang melalui karya individual, 
kali ini Kementerian Agama RI menggagas agar terwujud sebuah 
karya tafsir tematik yang disusun oleh sebuah tim sebagai karya 
bersama (kolektif). Ini adalah bagian dari ijtihād jamā‘ī dalam 
bidang tafsir.

Pada tahun 2012 diterbitkan lima buku dengan tema: 1) 
Jihad; Makna dan Implementasinya, 2) Al-Qur′an dan Isu-isu 



xv

Kontemporer I, 3) Al-Qur′an dan Isu-isu Kontemporer II, 4) 
Moderasi Islam, dan 5) Kenabian (Nubuwwah) dalam Al-Qur╨an.

Di masa yang akan datang diharapkan dapat lahir karya-
karya lain yang sejalan dengan perkembangan dan dinamika 
masyarakat. Saya menyampaikan penghargaan yang tulus dan 
ucapan terima kasih yang sedalam-dalamnya kepada Lajnah 
Pentashihan Mushaf  Al-Qur′an, para ulama dan pakar yang 
telah terlibat dalam penyusunan tafsir tersebut. Semoga Allah 
mencatatnya dalam timbangan amal saleh.

Demikian, semoga apa yang telah dihasilkan oleh Tim 
Penyusun Tafsir Tematik bermanfaat bagi masyarakat muslim 
Indonesia. 

 

 Jakarta,     Juli 2012
 Kepala Badan Litbang dan Diklat

 Prof. Dr. H. Machasin, M.A.
 NIP. 19561013 198103 1 003 



xvi



xvii

Sebagai salah satu upaya meningkatkan kualitas pema-
haman, penghayatan dan pengamalan ajaran agama (Al-Qur′an) 
dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara, 
Lajnah Pentashihan Mushaf  Al-Qur′an Badan Litbang dan 
Diklat Kementerian Agama RI telah melaksanakan kegiatan 
penyusunan tafsir tematik.

Tafsir tematik adalah salah satu model penafsiran yang 
diperkenalkan para ulama tafsir untuk memberikan jawaban 
terhadap problem-problem baru dalam masyarakat melalui 
petunjuk-petunjuk Al-Qur′an. Dalam tafsir tematik, seorang 
mufassir tidak lagi menafsirkan ayat demi ayat secara berurutan 
sesuai urutannya dalam mushaf, tetapi menafsirkan dengan 
jalan menghimpun seluruh atau sebagian ayat-ayat dari beberapa 
surah yang berbicara tentang topik tertentu, untuk kemudian 
dikaitkan satu dengan lainnya, sehingga pada akhirnya diambil 
kesimpulan menyeluruh tentang masalah tersebut menurut 
pandangan Al-Qur′an. Semua itu dijelaskan dengan rinci dan 
tuntas, serta didukung dalil-dalil atau fakta-fakta yang dapat 
dipertanggungjawabkan secara ilmiah, baik argumen itu berasal 
dari Al-Qur′an, hadis maupun pemikiran rasional. 

Melalui metode ini, ‘seolah’ penafsir (mufassir) tematik 
mempersilakan Al-Qur′an berbicara sendiri menyangkut 
berbagai permasalahan, sebagaimana diungkapkan Imam ‘Alī, 

KATA PENGANTAR
KEPALA LAJNAH PENTASHIHAN MUSHAF AL-QUR’AN

KEMENTERIAN AGAMA RI

xi 
 

 
 
 
 
 

 

SAMBUTAN MENTERI AGAMA 
 
 

F 

 
 

Assalamu‘alaikum Wr. Wb. 

Seiring puji dan syukur ke hadirat Allah SWT saya 
menyambut gembira penerbitan tafsir tematik Al-Qur'an yang 
diprakarsai oleh Tim Penyusun Tafsir Tematik Lajnah 
Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama. 

Pada tahun 2011 ini ada 5 judul tafsir tematik diterbitkan 
oleh Kementerian Agama RI yaitu tema Al-Qur'an dan 
Kebinekaan, Tanggung Jawab Sosial, Komunikasi dan 
Informasi, Pembangunan Generasi Muda, serta Al-Qur'an dan 
Kenegaraan. 

Tafsir tematik merupakan karya yang sangat berguna 
dalam  upaya  untuk  menjelaskan relevansi dan aktualisasi 
Al-Qur'an dalam kehidupan masyarakat modern. Al-Qur'an 
hadir untuk memberikan jawaban terhadap problema-
problema yang timbul di dalam masyarakat melalui firman 
Allah SWT yang nilai kebenarannya bersifat mutlak. 
Sebagaimana yang kita yakini bahwa Al-Qur'an selalu relevan 
dengan perkembangan ruang dan waktu. Bahkan hanya kitab 
suci Al-Qur'an yang mendekatkan dan mempersatukan ilmu 
pengetahuan dengan agama dan akhlak. 

Dengan membaca Al-Qur'an dan mempelajari maknanya 
akan membuka wawasan kita tentang berbagai hal, menyang-
kut hubungan manusia dengan Allah SWT, Tuhan Maha 



xviii

Istan•iqil-Qur’ān (ajaklah Al-Qur′an berbicara). Dalam metode 
ini, penafsir yang hidup di tengah realita kehidupan dengan 
sejumlah pengalaman manusia duduk bersimpuh di hadapan 
Al-Qur′an untuk berdialog; mengajukan persoalan dan berusaha 
menemukan jawabannya dari Al-Qur′an.

Tema-tema yang ditetapkan dalam penyusunan tafsir 
tematik mengacu pada berbagai dinamika dan perkembangan 
yang terjadi di masyarakat. Tema-tema yang dapat diterbitkan 
pada tahun 2012 yaitu:  

A.		 Jihad; Makna dan Implementasinya, dengan pem
bahasan: 1) Pendahuluan; 2) Makna, Tujuan, dan Sasaran 
Jihad; 3) Jihad Nabi pada Periode Mekah; 4) Jihad Nabi 
pada Periode Medinah; 5) Ragam dan Lapangan Jihad; 6) 
Aspek-aspek Pendukung Jihad; 7) Apresiasi Jihad; 8) Amar 
Makruf  Nahi Munkar. 

B. 		 Al-Qur╨an dan Isu-Isu Kontemporer I, dengan pem
bahasan: 1) Konflik Sosial; 2) Perkawinan yang Bermasalah; 
3) Al-Qur╨an dan Perlindungan Anak; 4) Al-Qur╨an dan 
Eksplorasi Alam; 5) Al-Qur╨an dan Bencana Alam; 6) 
Ketahanan Pangan; 7) Ketahanan Energi; 8) Sihir dan 
Perdukunan; 9) Keluarga Berencana dan Kependudukan; 
10) Perubahan Iklim; 11) Pencucian Uang/Money Loundring; 
12) Aborsi; 13) Euthanasia.           

C.		 Al-Qur╨an dan Isu-isu Kontemporer II, dengan pem
bahasan: 1) Transplantasi Organ Tubuh; 2) Klonning 
Manusia; 3) Transfusi Darah; 4) Relasi antara Ulama dan 
Umara; 5) Penyimpangan Seksual (Homoseksual, Lesbian); 
6) Operasi Plastik dan Operasi Ganti Kelamin; 7) Kekerasan 
dalam Rumah Tangga (KDRT); 8) Kemampuan (isti•☼‘ah) 
dalam Pelaksanaan Haji; 9) Haji Sunnah dan Tanggung 



xix

Jawab Sosial; 10) Interaksi Manusia dengan Jin; 11) Lokalisasi 
Perjudian dan Prostitusi; 12) Kewajiban Ganda: Pajak dan 
Zakat; 13) Taharah dan Kesehatan. 

D. 	 Moderasi Islam, dengan pembahasan: 1) Pendahuluan; 2) 
Prinsip-prinsip Moderasi; 3) Ciri dan Karakteristik Moderasi 
Islam; 4) Bentuk-bentuk Moderasi Islam (Moderasi Islam 
dalam Akidah); 5) Moderasi Islam dalam Syariah/Ibadah; 
6) Moderasi Islam dalam Akhlaq; 7) Moderasi Islam 
dalam Mu‘amalah; 8) Moderasi Islam dalam Kepribadian 
Rasul (Misi Kerasulan); 9) Potret Ummatan Wasa•an dalam 
Masyarakat Medinah; 10) Fenomena Kekerasan; 11) 
Fenomena Takfīr; 12) Ummatan Wasa•an dan Masa Depan 
Kemanusiaan (Masyarakat Indonesia dan Global)

E.	 Kenabian (Nubuwwah) dalam Al-Qur′an, dengan 
pembahasan: 1) Pendahuluan; 2) Pengertian Nubuwwah; 
3) Kedudukan dan Fungsi Nabi dan Rasul; 4) Sifat-sifat 
Nabi dan Rasul; 5) Mukjizat, Kar☼mah dan Istidr☼j; 6) Al-
Qur′an sebagai Mukjizat Terbesar; 7) Kemaksuman Rasul; 
8) Wahyu dan Kenabian; 9) Kelebihan para Rasul; 10) 
Keteladanan para Rasul; 11) Tokoh-tokoh dalam Al-Qur╨an 
yang Diperselisihkan Kenabiannya; 12) Konsep Khatamun-
Nubuwwah dan Fenomena Nabi Palsu. 

Kegiatan penyusunan tafsir tematik dilaksanakan oleh satu tim 
kerja yang terdiri dari para ahli tafsir, ulama Al-Qur′an, para pakar 
dan cendekiawan dari berbagai bidang yang terkait. Mereka adalah:

1. Kepala Badan Litbang dan Diklat Pengarah
2. Kepala Lajnah Pentashihan Mushaf  Al-Qur′an Pengarah
3. Dr. H. Muchlis Muhammad Hanafi, MA. Ketua
4. Prof. Dr. H. Darwis Hude, M.Si. Wakil Ketua
5. Dr. H. M. Bunyamin Yusuf, M.Ag. Anggota



xx

6. Prof. Dr. H. Salim Umar, MA. Anggota
7. Dr. Hj. Huzaemah T. Yanggo, MA. Anggota
8. Prof. Dr. H. Maman Abdurrahman, MA. Anggota
9. Prof. Dr. H. Muhammad Chirzin, MA. Anggota
10. Prof. Dr. Phil. H. M. Nur Kholis Setiawan Anggota
11. Prof. Dr. H. Rosihan Anwar, MA. Anggota
12. Dr. H. Asep Usman Ismail, MA. Anggota
13. Dr. H. Ali Nurdin, MA. Anggota
14. Dr. H. Ahmad Husnul Hakim, MA. Anggota
15. Dr. Hj. Sri Mulyati, MA. Anggota
16. H. Irfan Mas‘ud, MA. Anggota
17. Dr. H. Abdul Ghafur Maimun, MA. Anggota

 Staf  Sekretariat:
1. H. Deni Hudaeny AA, MA.
2. H. Zaenal Muttaqin, Lc, M.Si 
3. Joni Syatri, MA
4. Muhammad Musadad, S.Th.I
5. Mustopa, M.Si
6. H. Harits Fadly, Lc, MA.
7. Fatimatuzzahro, S.Hum
8. Reflita, MA.
9. Tuti Nurkhayati, S.H.I

Prof. Dr. H. M. Quraish Shihab, MA., Prof. Dr. H. 
Nasaruddin Umar, MA., Prof. Dr. H. M. Atho Mudzhar, MA., 
Prof. Dr. H. Didin Hafidhuddin, M.Sc., Dr. H. Ahsin Sakho 
Muhammad, MA, dan Dr. KH. A. Malik Madaniy, MA. adalah 
para narasumber dalam kegiatan ini.

Kepada mereka kami sampaikan penghargaan yang setinggi-



xxi

tingginya, dan ucapan terima kasih yang mendalam. Semoga 
karya ini menjadi bagian amal saleh kita bersama.

Jakarta,    Juli  2012
Kepala Lajnah Pentashihan 
Mushaf  Al-Qur′an,

Drs. H. Muhammad Shohib, MA
NIP. 19540709 198603 1 002



xxii



xxiii

Al-Qur′an telah menyatakan dirinya sebagai kitab petunjuk 
(hudan) yang dapat menuntun umat manusia menuju ke jalan yang 
benar. Selain itu, ia juga berfungsi sebagai pemberi penjelasan 
(tibyān) terhadap segala sesuatu dan pembeda (furqān) antara 
kebenaran dan kebatilan. Untuk mengungkap petunjuk dan 
penjelasan dari Al-Qur′an, telah dilakukan berbagai upaya oleh 
sejumlah pakar dan ulama yang berkompeten untuk melakukan 
penafsiran terhadap Al-Qur′an, sejak masa awalnya hingga 
sekarang ini. Meski demikian, keindahan bahasa Al-Qur′an, 
kedalaman maknanya serta keragaman temanya, membuat 
pesan-pesannya tidak pernah berkurang, apalagi habis, meski 
telah dikaji dari berbagai aspeknya. Keagungan dan keajaibannya 
selalu muncul seiring dengan perkembangan akal manusia dari 
masa ke masa. Kandungannya seakan tak lekang disengat panas 
dan tak lapuk dimakan hujan. Karena itu, upaya menghadirkan 
pesan-pesan Al-Qur′an merupakan proses yang tidak pernah 
berakhir selama manusia hadir di muka bumi. Dari sinilah muncul 
sejumlah karya tafsir dalam berbagai corak dan metodologinya. 

Salah satu bentuk tafsir yang dikembangkan para ulama 
kontemporer adalah tafsir tematik yang dalam bahasa Arab 
disebut dengan at-Tafsīr al-Mau○ū‘ī. Ulama asal Iran, M. Baqir 
a☺-☻adr, menyebutnya dengan at-Tafsīr at-Tau♥īdī. Apa pun nama 
yang diberikan, yang jelas tafsir ini berupaya menetapkan satu 
topik tertentu dengan jalan menghimpun seluruh atau sebagian 

KATA PENGANTAR 
KETUA TIM PENYUSUN TAFSIR TEMATIK

KEMENTERIAN AGAMA RI

xi 
 

 
 
 
 
 

 

SAMBUTAN MENTERI AGAMA 
 
 

F 

 
 

Assalamu‘alaikum Wr. Wb. 

Seiring puji dan syukur ke hadirat Allah SWT saya 
menyambut gembira penerbitan tafsir tematik Al-Qur'an yang 
diprakarsai oleh Tim Penyusun Tafsir Tematik Lajnah 
Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama. 

Pada tahun 2011 ini ada 5 judul tafsir tematik diterbitkan 
oleh Kementerian Agama RI yaitu tema Al-Qur'an dan 
Kebinekaan, Tanggung Jawab Sosial, Komunikasi dan 
Informasi, Pembangunan Generasi Muda, serta Al-Qur'an dan 
Kenegaraan. 

Tafsir tematik merupakan karya yang sangat berguna 
dalam  upaya  untuk  menjelaskan relevansi dan aktualisasi 
Al-Qur'an dalam kehidupan masyarakat modern. Al-Qur'an 
hadir untuk memberikan jawaban terhadap problema-
problema yang timbul di dalam masyarakat melalui firman 
Allah SWT yang nilai kebenarannya bersifat mutlak. 
Sebagaimana yang kita yakini bahwa Al-Qur'an selalu relevan 
dengan perkembangan ruang dan waktu. Bahkan hanya kitab 
suci Al-Qur'an yang mendekatkan dan mempersatukan ilmu 
pengetahuan dengan agama dan akhlak. 

Dengan membaca Al-Qur'an dan mempelajari maknanya 
akan membuka wawasan kita tentang berbagai hal, menyang-
kut hubungan manusia dengan Allah SWT, Tuhan Maha 



xxiv

ayat-ayat dari beberapa surah yang berbicara tentang topik 
tersebut untuk kemudian dikaitkan satu dengan lainnya sehingga 
pada akhirnya diambil kesimpulan menyeluruh tentang masalah 
tersebut menurut pandangan Al-Qur′an. Pakar tafsir, Mu☺•afā 
Muslim mendefinisikannya dengan, “ilmu yang membahas 
persoalan-persoalan sesuai pandangan Al-Qur′an melalui 
penjelasan satu surah atau lebih”.1

Oleh sebagian ulama, tafsir tematik ditengarai sebagai 
metode alternatif  yang paling sesuai dengan kebutuhan umat 
saat ini. Selain diharapkan dapat memberi jawaban atas pelbagai 
problematika umat, metode tematik dipandang sebagai yang 
paling objektif, tentunya dalam batas-batas tertentu. Melalui 
metode ini, seolah penafsir mempersilakan Al-Qur′an berbicara 
sendiri melalui ayat-ayat dan kosakata yang digunakannya terkait 
dengan persoalan tertentu. Istan•iqil-Qur’ān (ajaklah Al-Qur′an 
berbicara), demikian ungkapan yang sering dikumandangkan 
para ulama yang mendukung penggunaan metode ini.2 Dalam 
metode ini, penafsir yang hidup di tengah realita kehidupan 
dengan sejumlah pengalaman manusia duduk bersimpuh di 
hadapan Al-Qur′an untuk berdialog; mengajukan persoalan dan 
berusaha menemukan jawabannya dari Al-Qur′an. 

Dikatakan objektif  karena sesuai maknanya, kata al-mau○ū‘ 
berarti sesuatu yang ditetapkan di sebuah tempat, dan tidak ke 
mana-mana.3 Seorang mufasir mau○ū‘ī ketika menjelaskan pesan-
pesan Al-Qur′an terikat dengan makna dan permasalahan tertentu 
yang terkait, dengan menetapkan setiap ayat pada tempatnya. 

1 Mu☺•afā Muslim, Mabā♥i♪ fit-Tafsīr al-Mau○ū‘ī (Damaskus: Dārul-
Qalam, 2000), cet. 3, h. 16.

2  Lihat misalnya: M. Baqir a☺-☻adr, al-Madrasah al-Qur╨āniyyah, (Qum: 
Syareat, 1426 H), cet. III, h. 31. Ungkapan Istan•iqil-Qur╨ān terambil dari 
Imam ‘Alī bin Abī ◘ālib dalam kitab Nahjul-Balāgah, Khutbah ke-158, yang 
mengatakan: ♠ālikal-Qur╨ān fastan•iqūhu (Ajaklah Al-Qur′an itu berbicara).

3  Lihat: al-Jauharī, Tājul-Lugah wa ☻i♥ā♥ al-‘Arabiyyah (Beirut: Dārul- 
I♥yā╨ut-Turā♪ al-‘Arabī, 2001), Bāb al-‘Ain, Fa☺l al-Wāu, 3/1300.



xxv

Kendati kata al-mau○ū‘ dan derivasinya sering digunakan untuk 
beberapa hal negatif  seperti hadis palsu (♥adī♪ mau○ū‘), atau 
tawā○u‘ yang asalnya bermakna at-ta♣allul (terhinakan), tetapi 
dari 24 kali pengulangan kata ini dan derivasinya kita temukan 
juga digunakan untuk hal-hal positif  seperti peletakan ka‘bah 
(Āli ‘Imrān/3: 96), timbangan/al-Mīzān (ar-Ra♥mān/55: 7) 
dan benda-benda surga (al-Gāsyiyah/88: 13 dan 14).4 Dengan 
demikian tidak ada hambatan psikologis untuk menggunakan 
istilah ini (at-Tafsīr al-Mau○ū‘ī) seperti pernah dikhawatirkan oleh 
Prof. Dr. ‘Abdus-Sattār Fat♥ullāh, guru besar tafsir di Universitas 
al-Azhar.5 

Metode ini dikembangkan oleh para ulama untuk melengkapi 
kekurangan yang terdapat pada khazanah tafsir klasik yang 
didominasi oleh pendekatan ta♥līlī, yaitu menafsirkan Al-Qur′an 
ayat demi ayat sesuai dengan susunannya dalam mushaf. Segala 
segi yang ‘dianggap perlu’ oleh sang mufasir diuraikan, bermula 
dari arti kosakata, asbābun-nuzūl, munāsabah, dan lain-lain yang 
berkaitan dengan teks dan kandungan ayat. Metode ini dikenal 
dengan metode ta♥līlī atau tajzī‘ī dalam istilah Baqir ☻adr. Para 
mufasir klasik umumnya menggunakan metode ini. Kritik 
yang sering ditujukan pada metode ini adalah karena dianggap 
menghasilkan pandangan-pandangan parsial. Bahkan tidak 
jarang ayat-ayat Al-Qur′an digunakan sebagai dalih pembenaran 
pendapat mufasir. Selain itu terasa sekali bahwa metode ini tidak 
mampu memberi jawaban tuntas terhadap persoalan-persoalan 
umat karena terlampau teoritis.

Sampai pada awal abad modern, penafsiran dengan 
berdasarkan urutan mushaf  masih mendominasi. Tafsir al-Manār, 
yang dikatakan al-Fā○il Ibnu ‘Āsyūr sebagai karya trio reformis 

4   Lihat: M. Fu′ād ‘Abdul-Bāqī, al-Mu‘jam al-Mufahras, dan ar-Rāgib al-
A☺fahānī, al-Mufradāt fī Garībil-Qur╨ān (Libanon: Dārul-Ma‘rifah), 1/526.  

5  ‘Abdus-Sattār Fat♥ullāh Sa‘īd, al-Madkhal ilat-Tafsīr al-Mau○ū‘ī (Kairo: 
Dārun-Nasyr wat-Tauzī‘ al-Islāmiyyah, 1991), cet. 2, h. 22.



xxvi

dunia Islam; Afgānī, ‘Abduh dan Ri○ā,6 disusun dengan metode 
tersebut. Demikian pula karya-karya reformis lainnya seperti 
Jamāluddīn al-Qāsimī, A♥mad Mu☺•afā al-Marāgī, ‘Abdul-♦amid 
bin Badis dan ‘Izzah Darwaza. Yang membedakan karya-karya 
modern dengan klasik, para mufasir modern tidak lagi terjebak 
pada penafsiran-penafsiran teoritis, tetapi lebih bersifat praktis. 
Jarang sekali ditemukan dalam karya mereka pembahasan 
gramatikal yang bertele-tele. Seolah-olah mereka ingin cepat 
sampai ke fokus permasalahan yaitu menuntaskan persoalan 
umat. Karya-karya modern, meski banyak yang disusun sesuai 
dengan urutan mushaf  tidak lagi mengurai penjelasan secara 
rinci. Bahkan tema-tema persoalan umat banyak ditemukan 
tuntas dalam karya seperti al-Manār. 

Kendati istilah tafsir tematik baru populer pada abad ke-
20, tepatnya ketika ditetapkan sebagai mata kuliah di Fakultas 
Ushuluddin Universitas al-Azhar pada tahun 70-an, tetapi embrio 
tafsir tematik sudah lama muncul. Bentuk penafsiran Al-Qur′an 
dengan Al-Qur′an (tafsīr al-Qur’ān bil-Qur’ān) atau Al-Qur′an 
dengan penjelasan hadis (tafsīr al-Qur’ān bis-Sunah) yang telah ada 
sejak masa Rasulullah disinyalir banyak pakar sebagai bentuk 
awal tafsir tematik.7 Di dalam Al-Qur′an banyak ditemukan ayat-
ayat yang baru dapat dipahami dengan baik setelah dipadukan/
dikombinasikan dengan ayat-ayat di tempat lain. Pengecualian 
atas hewan yang halal untuk dikonsumsi seperti disebut dalam 
Surah al-Mā’idah/5: 1 belum dapat dipahami kecuali dengan 
merujuk kepada penjelasan pada ayat yang turun sebelumnya, 
yaitu Surah al-An‘ām/6: 145, atau dengan membaca ayat yang 
turun setelahnya  dalam Surah al-Mā’idah/5: 3. Banyak lagi 
contoh lainnya yang mengindikasikan pentingnya memahami 

6  al-Fā○il Ibnu ‘Āsyūr, at-Tafsīr wa Rijāluhu, dalam Majmū‘ah ar-Rasā╨il 
al-Kamāliyah (◘āif: Maktabah al-Ma‘ārif), h. 486.

7  Mu☺•afā Muslim, Mabā♥i♪ fit-Tafsīr al-Mau○ū‘ī, h. 17.



xxvii

ayat-ayat Al-Qur′an secara komprehensif  dan tematik. Dahulu, 
ketika turun ayat yang berbunyi: 

Orang-orang yang beriman dan tidak mencampuradukkan iman mereka 
dengan kezaliman, mereka itulah orang-orang yang mendapat keamanan 
dan mereka itu adalah orang-orang yang mendapat petunjuk. (al-
An‘ām/6: 82)

Para sahabat merasa gelisah, sebab tentunya tidak ada 
seorang pun yang luput dari perbuatan zalim. Tetapi persepsi 
ini buru-buru ditepis oleh Rasulullah dengan menjelaskan 
bahwa yang dimaksud dengan kezaliman pada ayat tersebut 
adalah syirik seperti terdapat dalam ungkapan seorang hamba 
yang saleh, Luqman, pada Surah Luqmān/31: 13. Penjelasan 
Rasulullah tersebut, merupakan isyarat yang sangat jelas bahwa 
terkadang satu kata dalam Al-Qur′an memiliki banyak pengertian 
dan digunakan untuk makna yang berbeda. Karena itu dengan 
mengumpulkan ayat-ayat yang terkait dengan tema atau kosakata 
tertentu dapat diperoleh gambaran tentang apa makna yang 
dimaksud. 

Dari sini para ulama generasi awal terinspirasi untuk 
mengelompokkan satu permasalahan tertentu dalam Al-Qur′an 
yang kemudian dipandang sebagai bentuk awal tafsir tematik. 
Sekadar menyebut contoh; Ta’wīl Musykilil-Qur’ān karya Ibnu 
Qutaibah (w. 276 H), yang menghimpun ayat-ayat yang ‘terkesan’ 
kontradiksi antara satu dengan lainnya atau stuktur dan susunan 
katanya berbeda dengan kebanyakan kaidah bahasa; Mufradātil-
Qur’ān, karya ar-Rāgib al-A☺fahānī (w. 502 H), yang menghimpun 
kosakata Al-Qur′an berdasarkan susunan alfabet dan menjelaskan 
maknanya secara kebahasaan dan menurut penggunaannya 
dalam Al-Qur′an; at-Tibyān fī Aqsām al-Qur’ān karya Ibnu al-



xxviii

Qayyim (w. 751 H) yang mengumpulkan ayat-ayat yang di 
dalamnya terdapat sumpah-sumpah Allah dengan menggunakan 
zat-Nya, sifat-sifat-Nya atau salah satu ciptaan-Nya; dan lainnya. 
Selain itu sebagian mufasir dan ulama klasik seperti ar-Rāzī, Abū 
♦ayyan, asy-Syā•ibī dan al-Biqā‘ī telah mengisyaratkan perlunya 
pemahaman ayat-ayat Al-Qur′an secara utuh. 

Di awal abad modern, M. ‘Abduh dalam beberapa karyanya 
telah menekankan kesatuan tema-tema Al-Qur′an, namun 
gagasannya tersebut baru diwujudkan oleh murid-muridnya 
seperti M. ‘Abdullāh Dirāz dan Ma♥mūd Syaltūt serta para ulama 
lainnya. Maka bermunculanlah karya-karya seperti al-Insān fīl-
Qur’ān, karya A♥mad Mihana, al-Mar’ah fil-Qur′ān karya Ma♥mūd 
‘Abbās al-‘Aqqād, Dustūrul-Akhlāq fil-Qur’ān karya ‘Abdullāh 
Dirāz, a☺-☻abru fil-Qur’ān karya Yūsuf  al-Qara○āwī, Banū Isrā’īl 
fil-Qur’ān karya Mu♥ammad Sayyid ◘an•āwī dan sebagainya.

Di Indonesia, metode ini diperkenalkan dengan baik oleh 
Prof. Dr. M. Quraish Shihab. Melalui beberapa karyanya ia 
memperkenalkan metode ini secara teoretis maupun praktis. 
Secara teori, ia memperkenalkan metode ini dalam tulisannya, 
“Metode Tafsir Tematik” dalam bukunya “Membumikan Al-
Qur′an”, dan secara praktis, beliau memperkenalkannya dengan 
baik dalam buku Wawasan Al-Qur′an, Secercah Cahaya Ilahi, Menabur 
Pesan Ilahi dan lain sebagainya. Karya-karyanya kemudian diikuti 
oleh para mahasiswanya dalam bentuk tesis dan disertasi di 
perguruan tinggi Islam. 

Kalau sebelumnya tafsir tematik berkembang melalui karya 
individual, kali ini Kementerian Agama RI menggagas agar 
terwujud sebuah karya tafsir tematik yang disusun oleh sebuah 
tim sebagai karya bersama (kolektif). Ini adalah bagian dari ijtihād 
jamā‘ī dalam bidang tafsir. 

Harapan terwujudnya tafsir tematik kolektif  seperti ini 
sebelumnya pernah disampaikan oleh mantan Sekjen Lembaga 



xxix

Riset Islam (Majma‘ al-Bu♥ū♪ al-Islāmiyyah) al-Azhar di tahun 
tujuh puluhan, Prof. Dr. Syekh M. ‘Abdurra♥mān Bi☺ar. Dalam 
kata pengantarnya atas buku al-Insān fil-Qur’ān, karya Dr. A♥mad 
Mihana, Syekh Bi☺ar mengatakan, “Sejujurnya dan dengan hati 
yang tulus kami mendambakan usaha para ulama dan ahli, baik 
secara individu maupun kolektif, untuk mengembangkan bentuk 
tafsir tematik, sehingga dapat melengkapi khazanah kajian Al-
Qur′an yang ada”.8 Sampai saat ini, telah bermunculan karya 
tafsir tematik yang bersifat individual dari ulama-ulama al-Azhar, 
namun hemat kami belum satu pun lahir karya tafsir tematik 
kolektif, apalagi yang digagas oleh pemerintah.

Dari perkembangan sejarah ilmu tafsir dan karya-karya di 
seputar itu dapat disimpulkan tiga bentuk tafsir tematik yang 
pernah diperkenalkan para ulama:

Pertama: dilakukan melalui penelusuran kosakata dan 
derivasinya (musytaqqāt) pada ayat-ayat Al-Qur′an, kemudian 
dianalisa sampai pada akhirnya dapat disimpulkan makna-makna 
yang terkandung di dalamnya. Banyak kata dalam Al-Qur′an 
seperti al-ummah, al-jihād, a☺-☺adaqah dan lainnya yang digunakan 
secara berulang dalam Al-Qur′an dengan makna yang berbeda-
beda. Melalui upaya ini seorang mufasir menghadirkan gaya/
style Al-Qur′an dalam menggunakan kosakata dan makna-makna 
yang diinginkannya. Model ini dapat dilihat misalnya dalam al-
Wujūh wan-Na♂ā’ir li Alfā♂ Kitābillāh al-‘Azīz karya ad-Damiganī 
(478 H/ 1085 M) dan al-Mufradāt fī Garībil-Qur’ān, karya ar-Rāgib 
al-A☺fahānī (502 H). Di Indonesia, buku Ensiklopedia Al-Qur′an, 
Kajian Kosakata yang disusun oleh sejumlah sarjana muslim di 
bawah supervisi M. Quraish Shihab dapat dikelompokkan dalam 
bentuk tafsir tematik model ini.  

Kedua: dilakukan dengan menelusuri pokok-pokok bahasan 

8  Dikutip dari ‘Abdul ♦ayy al-Farmawī, al-Bidāyah fī Tafsīr al-Mau○ū‘ī, 
(Kairo: Maktabah Jumhūriyyah Mi☺r, 1977) cet. II, h. 66.



xxx

sebuah surah dalam Al-Qur′an dan menganalisanya, sebab setiap 
surah memiliki tujuan pokok sendiri-sendiri. Para ulama tafsir 
masa lalu belum memberikan perhatian khusus terhadap model 
ini, tetapi dalam karya mereka ditemukan isyarat berupa penjelasan 
singkat tentang tema-tema pokok sebuah surah seperti yang 
dilakukan oleh ar-Rāzī dalam at-Tafsīr al-Kabīr  dan al-Biqā‘ī dalam 
Na♂mud-Durar. Di kalangan ulama kontemporer, Sayyid Qu•ub 
termasuk pakar tafsir yang selalu menjelaskan tujuan, karakter 
dan pokok kandungan surah-surah Al-Qur′an sebelum mulai 
menafsirkan. Karyanya, Fī ♀ilālil-Qur’ān, merupakan contoh yang 
baik dari tafsir tematik model ini, terutama pada pembuka setiap 
surah. Selain itu terdapat juga karya Syekh Ma♥mūd Syaltūt, 
Tafsīr Al-Qur’ān al-Karīm (10 juz pertama), ‘Abdullāh Dirāz dalam 
an-Naba’ al-‘A♂īm,9 ‘Abdullāh Sa♥ātah dalam Ahdāf  kulli Sūrah wa 
Maqā☺iduhā fil-Qur’ān al-Karīm,10 ‘Abdul-♦ayy al-Farmawī dalam 
Mafātī♥us-Suwar11 dan lainnya. Belakangan, pada tahun 2010 
sejumlah akademisi dari Universitas Sharjah di Uni Emirat Arab 
menerbitkan sebuah karya tafsir tematik per surah. Sebanyak 31 
orang akademisi bergabung dalam tim penyusun yang diketuai 
oleh Prof. Dr. Musthafa Muslim, dan menerbitkannya dalam 10 
jilid buku dengan jumlah rata-rata 575 halaman.

Ketiga: menghimpun ayat-ayat yang terkait dengan tema 
atau topik tertentu dan menganalisanya secara mendalam sampai 
pada akhirnya dapat disimpulkan pandangan atau wawasan 
Al-Qur′an menyangkut tema tersebut. Model ini adalah yang 
populer, dan jika disebut tafsir tematik yang sering terbayang 

9   Dalam bukunya tersebut, M. ‘Abdullāh Dirāz memberikan kerangka 
teoretis model tematik kedua ini dan menerapkannya pada Surah al-Baqarah 
(lihat: bagian akhir buku tersebut)

10  Dicetak oleh al-Hay╨ah al-Mi☺riyyah al-‘Āmmah lil-Kitāb, Kairo, 1998.
11 Sampai saat ini karya al-Farmawī tersebut belum dicetak dalam 

bentuk buku, tetapi dapat ditemukan dalam website dakwah yang diasuh oleh 
al-Farmawī: www.hadielislam.com. 



xxxi

adalah model ini. Dahulu bentuknya masih sangat sederhana, 
yaitu dengan menghimpun ayat-ayat misalnya tentang hukum, 
sumpah-sumpah (aqsām), perumpamaan (am♪āl) dan sebagainya. 
Saat ini karya-karya model tematik seperti ini telah banyak 
dihasilkan para ulama dengan tema yang lebih komprehensif, 
mulai dari persoalan hal-hal gaib seperti kebangkitan setelah 
kematian, surga dan neraka, sampai kepada persoalan kehidupan 
sosial, budaya, politik dan ekonomi. Di antara karya model ini, al-
Insān fil-Qur’ān, karya A♥mad Mihana, Al-Qur’ān wal-Qitāl, karya 
Syekh Ma♥mūd Syaltūt, Banū Isrā’īl fil-Qur’ān, karya Mu♥ammad 
Sayyid ◘an•āwī dan sebagainya.

Karya tafsir tematik yang disusun oleh Lajnah Pentashihan 
Mushaf  Al-Qur′an kali ini adalah model tafsir tematik yang ketiga. 
Tema-tema yang disajikan disusun berdasarkan pendekatan 
induktif  dan deduktif  yang biasa digunakan oleh para ulama 
penulis tafsir tematik. Dengan pendekatan induktif, seorang 
mufasir maw○ū‘iyy berupaya memberikan jawaban terhadap 
berbagai persoalan kehidupan dengan berangkat dari nash Al-
Qur′an menuju realita (minal-Qur╨☼n ilal-w☼qi‘). Dengan pendekatan 
ini, mufasir membatasi diri pada hal-hal yang dijelaskan oleh Al-
Qur′an, termasuk dalam pemilihan tema hanya menggunakan 
kosa kata atau term yang digunakan Al-Qur′an, sehingga 
diharapkan subjektifitas penafsir menjadi semakin berkurang dan 
dapat ditemukan kaidah-kaidah Qur╨☼niy menyangkut persoalan 
yang dibahas. Sebaliknya, dengan pendekatan deduktif, seorang 
mufasir berangkat dari berbagai persoalan dan realita yang terjadi 
di masyarakat, kemudian mencari solusinya dari Al-Qur′an (minal-
w☼qi‘ ilal-Qur╨☼n). Pendekatan ini ditempuh mengingat semakin 
banyaknya persoalan yang dihadapi manusia saat ini sedangkan 
jumlah teks Al-Qur′an terbatas, dan dalam banyak hal hanya 
berisikan prinsip-prinsip umum. Dengan menggabungkan dua 
pendekatan ini, bila ditemukan kosa kota atau term yang terkait 



xxxii

dengan tema pembahasan maka digunakan istilah tersebut. 
Tetapi bila tidak ditemukan, maka persoalan tersebut dikaji 
berdasarkan tuntunan yang ada dalam Al-Qur′an.

Dalam melakukan kajian tafsir tematik, ketika pertama 
kali melangkah pada tahun 2007, tim penyusun berpedoman 
pada beberapa langkah yang telah dirumuskan oleh para ulama, 
terutama yang disepakati dalam musyawarah para ulama Al-
Qur′an, tanggal 14-16 Desember 2006, di Ciloto. Langkah-
langkah tersebut antara lain:
1. 	Menentukan topik atau tema yang akan dibahas.
2. 	Menghimpun ayat-ayat menyangkut topik yang akan dibahas.
3. 	Menyusun urutan ayat sesuai masa turunnya.
4. 	Memahami korelasi (munāsabah) antar-ayat.
5. 	Memperhatikan sebab nuzul untuk memahami konteks ayat.
6. 	Melengkapi pembahasan dengan hadis-hadis dan pendapat 

para ulama.
7. 	Mempelajari ayat-ayat secara mendalam.
8. Menganalisis ayat-ayat secara utuh dan komprehensif  dengan 

jalan mengkompromikan antara yang ‘ām dan khā☺, yang 
mu•laq dan muqayyad dan lain sebagainya.

9. 	Membuat kesimpulan dari masalah yang dibahas.
Dalam perjalanan berikutnya, seiring dengan kebutuhan 

untuk menjawab persoalan-persoalan kekinian yang tidak 
dijelaskan secara eksplisit di dalam Al-Qur′an, langkah-langkah 
di atas tidak sepenuhnya dipedomani. Banyak persoalan yang 
tidak ditemukan penjelasannya secara tersurat dalam Al-Qur′an 
meski kita dapat memetik petunjuk yang tersirat di balik itu. 
Keinginan kuat untuk menjawab pelbagai persoalan kemasya
rakatan terkadang ‘memaksa’ tim penyusun untuk keluar dari 
pakem tafsir tematik di atas. Cara ini dipandang oleh sebagian 
kalangan masih dapat ditolerir meski terkadang pembahasan 
yang terlalu melebar dalam menjelaskan persoalan kekinian 



xxxiii

membuat sebagian pembaca kehilangan kontak dengan tafsir 
Al-Qur′an. 

Ketika akan membahas tema tertentu, tim terlebih dahulu 
menyusun kisi-kisi tema berdasarkan petunjuk ayat-ayat Al-
Qur╨an, realita dan informasi ilmiah lainnya yang diharapkan 
memberikan konsep utuh untuk tema yang dibahas. Di antara 
kisi-kisi tersebut ada yang tidak bersinggungan dengan tafsir 
tetapi informasi terkait sangat dibutuhkan dalam pembahasan. 
Inilah,  salah  satu faktor, mengapa dalam buku ini terdapat 
beberapa tulisan yang bahasan tafsirnya sangat minim, sehingga 
terkesan tulisan tersebut bukan tafsir. 

Selain itu, dalam penyusunan tafsir tematik, tim terdiri 
dari pakar yang berasal dari disiplin keilmuan yang berbeda-
beda. Keragaman ini diharapkan dapat saling melengkapi dan 
menyempurnakan. Hanya saja, perbedaan tersebut ternyata 
juga melahirkan perbedaan gaya bahasa dan metodologi yang 
digunakan yang terkadang keluar dari metodologi tafsir tematik. 
Meski demikian, dengan segala kerendahan hati kami tetap 
menyebutnya sebagai tafsir tematik karena dalam membahas 
tema-tema tersebut kami berpegangan pada petunjuk-petunjuk 
yang terdapat dalam Al-Qur′an. Dan kalau tidak berkenan 
menamakannya dengan tafsir tematik, sebutlah karya ini sebagai 
maqālāt tafsiriah (artikel tarfsir) yang disusun secara tematis/
mau○u‘◄

Dalam penulisan sebuah karya tafsir diperlukan kehati-
hatian. Oleh karenanya selain harus melewati kajian mendalam 
oleh sejumlah akademisi dan ulama yang tergabung dalam tim 
penyusun, setelah dilakukan cetak perdana dan terbatas, karya-
karya tersebut dibahas bersama secara lebih meluas dalam 
sebuah forum Musyawarah Kerja Nasional (Mukernas) Ulama 
Al-Qur′an. Kepada para ulama dan akademisi peserta Mukernas 
Ulama Al-Qur′an yang  berlangsung di Mataram, 21-23 Juni 



xxxiv

2011 kami ucapkan terima kasih atas segala saran, kritik dan 
masukan yang diberikan untuk perbaikan dan penyempurnaan 
buku-buku tafsir tematik yang telah diterbitkan sejak tahun 2008 
hingga 2010. 

Apa yang dilakukan oleh Lajnah Pentashihan Mushaf  Al-
Qur′an merupakan sebuah upaya menghadirkan Al-Qur′an 
secara tematik dan sistematis agar lebih dapat dirasa di tengah 
masyarakat. Bukan hanya sekadar dibaca untuk mendatangkan 
pahala, tetapi juga menjadikannya sebagai petunjuk dalam 
kehidupan. Tentu tak ada gading yang tak retak. Untuk itu masukan 
dari para pembaca sangat dinanti dalam upaya perbaikan dan 
penyempurnaan di masa yang akan datang.

     Jakarta,   April 2012
     Ketua Tim,

     Dr. H. Muchlis M. Hanafi, MA
     NIP. 19710818 200003 1 001



Pendahuluan 1

PENDAHULUAN



Pendahuluan2

A. Signifikansi Konsep Kenabian dalam Islam
Dalam tinjauan teologis, konsep kenabian yang melahirkan 

konsep wahyu dan kebenaran kitab-kitab suci yang Allah 
turunkan menempati posisi yang sangat penting dalam sistem 
keyakinan Islam. Karena itu, di samping masalah ketuhanan 
(il☼hiyyah) dan keyakinan-keyakinan yang menempatkan wahyu 
sebagai sumber primernya (sam‘iyy☼t), masalah kenabian 
(nubuwwah) menjadi salah satu topik inti dari konsep keimanan 
dalam Islam. Dengan kata lain, kenabian dan wahyu merupakan 
elan vital yang tanpanya sistem keimanan dalam Islam mustahil 
dapat dibicarakan. Hal ini karena turunnya wahyu kepada para 
nabi dan rasul yang kemudian ditulis dalam Kitab-kitab Suci dan 
☻u♥uf merupakan sesuatu yang sangat penting bagi kehidupan 
manusia, agar risalah para rasul tetap dapat dilestarikan dan 
diamalkan, terutama risalah Islam yang menjadi pamungkas 
risalah ilahi kepada umat manusia sampai akhir zaman. Dan, 

PENDAHULUAN



Pendahuluan 3

risalah penutup atau wahyu terakhir yang diturunkan kepada 
Nabi Terakhir, Muhammad ☺allall☼hu‘alaihi wa sallam, itu tak lain 
adalah al-Qur╨☼n al-Kar◄m.

Sebenarnya, hampir semua agama besar dunia, khususnya 
yang sering disebut “agama-agama semitik” (Yudaisme, Kristia-
nisme, dan Islam) yang memang disebabkan latar-belakang seja-
rah dan “nasab” yang sama, secara fundamental bertumpu pada 
“kenabian” dan “wahyu” untuk menegaskan eksistensinya baik 
secara ontologis maupun legalistiknya. Oleh karena itu, “kena-
bian” dan “wahyu” menjadi salah satu dari tiga pilar utama epis-
temologi dalam Islam.1 Namun dapat dikatakan bahwa dalam 
hal yang menyangkut konsep dan detail tentang “kenabian” dan 
“wahyu”, terdapat perbedaan yang sangat mendasar di antara ke-
tiga agama-agama semitik di atas.2

Sebagai pengantar pembahasan-pembahasan yang berkaitan 
dengan kenabian yang akan diuraikan secara lebih spesifik 
dalam buku/serial ini, dalam pendahuluan ini akan dibahas 
pengantar singkat tentang kenabian dalam Islam yang mencakup 
pengertian nabi, perbedaan nabi dan rasul, universalitas wahyu 
kepada para nabi dan rasul, dan al-wa♥y al-mu♥ammad◄ (Al-Qur╨an) 
sebagai wahyu pamungkas. Melalui pengantar singkat tersebut, 
diharapkan pembaca akan mendapatkan gambaran umum 
tentang kenabian sebagai bekal untuk menelusuri lebih lanjut 
pembahasan-pembahasan yang lebih spesifik pada sub-sub tema 
selanjutnya.  Dan, di bagian akhir dari pendahuluan ini akan 
diuraikan pula tujuan dan sistematika penulisan buku/serial ini.

B. Pengertian Nabi dan Kenabian (Nubuwwah)
1. Pengertian Etimologi

Kata nab◄  dan jamaknya anbiy☼╨  dan nabiyy◄n/
nabiyy‼n  banyak ditemukan dalam Al-Qur╨an. Dalam 
Al-Qur╨an, kata nab◄ dalam bentuk tunggal terulang sebanyak 



Pendahuluan4

54 kali. Jamaknya dengan pola jam‘ taks◄r, anbiy☼╨, disebut 5 kali, 
dan dengan pola jam‘ mu♣akkar sal◄m, nabiyy‼n/nabiyy◄n, disebut 
sebanyak 16 kali.3

Dari segi kebahasaan, ada dua kemungkinan asal kata nabi. 
Pertama, berasal dari fi‘l m☼○◄ (kata kerja masa lampau) naba╨a 
yang berarti berita dan pemberitahuan (al-i‘l☼m wal-ikhb☼r). Kata 
nabi dalam pengertian ini dikaitkan dengan persoalan-persoalan 
gaib, tidak digunakan untuk menunjuk persoalan-persoalan yang 
nyata seperti dalam Surah ►li ‘Imr☼n/3: 15 dan 49 serta Surah at-
Ta♥r◄m/66: 3. Kedua, berasal dari kata kata kerja masa lampau 
nab☼  tanpa huruf  hamzah (gair mahm‼z) yang berarti tinggi 
(al-‘uluww wal-irtif☼‘).4 Berdasarkan asal kata dan pengertian yang 
pertama, nabi berarti orang yang memiliki berita, sedangkan 
menurut asal kata dan pengertian kedua, nabi berarti orang yang 
memiliki derajat dan kedudukan yang tinggi. 

Tanpa mengabaikan kemungkinan dua asal kata dari kata 
nabi ini, ar-R☼gib al-I☺fah☼n◄ lebih cenderung memilih asal kata 
dan makna yang kedua (yang bermakna tinggi) sebagai akar kata 
nabi, karena tidak semua orang yang mendapatkan berita ―
melalui ilham atau al-kasyf  a☺-☺‼f◄ (intuisi mistik) misalnya― dapat 
mencapai kedudukan tinggi sebagai seorang nabi.5 Berbeda 
dengan al-I☺fah☼n◄, ‘Abdul ♦al◄m Ma♥m‼d, mantan Grand 
Syekh al-Azhar, justru melihat asal kata yang pertama  yang lebih 
tepat dari kata nabi karena pengertian nabi yang berasal dari kata 
naba╨a  dapat mencakup pengertian nabi yang berasal dari 
kata nab☼ . Sebab, setiap orang yang dijadikan nabi oleh Allah 
sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ dengan berita dan pengetahuan (wahyu) pasti 
memiliki derajat dan kedudukan yang tinggi; sedangkan orang 
yang memiliki derajat dan kedudukan yang tinggi tidak mesti 
mendapatkan berita dan pengetahuan atau wahyu tersebut.6 

Terlepas dari perbedaan di atas, secara leksikal kata nubuwwah 
 yang dalam bahasa Indonesia ditulis menjadi nubuat,7 dapat 



Pendahuluan 5

juga berarti “kenabian”, sifat (hal) yang berkenaan dengan nabi.8 
Kata ini terulang lima kali dalam Al-Qur╨an, yaitu dalam Surah ►li 
‘Imr☼n/3: 79, al-An‘☼m/6: 89, al-‘Ankab‼t/29: 27, al-J☼♪iyah/45: 
16 dan al-♦ad◄d/57: 26.9 Seluruhnya dalam pengertian yang 
berkaitan dengan karakteristik utama nabi yang mendapatkan 
wahyu dari Tuhan. 

2. Pengertian Terminologi-Syar‘i
Dalam istilah syar‘i, para pakar dan cendekiawan muslim 

baik klasik maupun modern telah memberikan definisi yang 
berbeda dari kata nabi. Al-Al‼s◄ dalam tafsirnya R‼♥ul-Ma‘☼n◄, 
saat menafsirkan Surah al-♦ajj/22: 52, mengatakan bahwa nabi 
adalah “orang yang diberi wahyu, baik yang diperintahkan untuk 
menyampaikannya ataupun tidak.”10 Sementara itu, Ab‼ Bakar 
al-Jaz☼╨ir◄, pengarang buku ‘Aq◄dah al-Mu╨min menyebutkan, 
“Nabi adalah seorang laki-laki keturunan Adam yang diberi 
wahyu. Apabila dia diperintahkan menyampaikannya, maka dia 
disebut juga rasul (nabi sekaligus rasul).”11 

Dalam hemat penulis, definisi yang j☼mi‘ m☼ni‘ dari kata nabi 
adalah definisi yang disebutkan oleh Sa‘dudd◄n at-Taftazan◄, salah 
seorang pakar teologi Islam yang otoritatif. Dengan singkat dan 
padat, at-Taftazan◄ mendefinisikan nubuwwah (kenabian) sebagai, 
“Sifat (hal) yang berkenaan dengan manusia (al-ins☼n) yang diutus 
oleh al-♦aq (Allah) kepada al-khalq (makhluk).”12 Maksud dari 
kata al-ins☼n dalam definisi ini —yang didahului oleh partikel alif  
l☼m (al/ ) yang bermakna istigr☼q— adalah genus yang mencakup 
keseluruhan manusia yang menerima wahyu dari Allah sebagai 
nabi dan rasul-Nya, sejak Nabi Adam sampai Muhammad 
☺allall☼hu‘alaihi wa sallam sebagai penutup kenabian dan kerasulan, 
dengan perincian dan klasifikasi sebagai berikut:

Pertama, nabi-nabi yang diutus kepada kaum dan umat 
tertentu, seperti Musa dan Isa, karena keduanya diutus hanya 



Pendahuluan6

untuk Bani Israil. Sebagaimana firman Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼,

Dan Kami berikan kepada Musa, Kitab (Taurat) dan Kami jadikannya 
petunjuk bagi Bani Israil (dengan firman), “Janganlah kamu mengambil 
(pelindung) selain Aku. (al-Isr☼╨/17: 2)

Dan  firman Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼:

 
Dan (ingatlah) ketika Isa putra Maryam berkata, “Wahai Bani Israil! 
Sesungguhnya aku utusan Allah kepadamu, yang membenarkan kitab (yang 
turun) sebelumku, yaitu Taurat dan memberi kabar gembira dengan seorang 
Rasul yang akan datang setelahku, yang namanya Ahmad (Muhammad).” 
Namun ketika Rasul itu datang kepada mereka dengan membawa bukti-
bukti yang nyata, mereka berkata, “Ini adalah sihir yang nyata.” (a☺-
☻aff/61: 6)

Kedua, nabi-nabi yang diutus untuk masa tertentu kepada 
umat manusia secara keseluruhan seperti Nuh, karena topan 
yang terjadi di masanya menenggelamkan keseluruhan bumi 
seperti dinyatakan dalam Surah al-Qamar/54: 12. Ini berarti 
risalah Nuh―meskipun terbatas untuk waktu dan masa 
tertentu―tidak terbatas kepada umat tertentu, tetapi kepada 
seluruh umat manusia di masanya yang mendiami bumi ini. 
Oleh karenanya, setelah topan tersebut menenggelamkan semua 
orang yang menentang risalah Nuh, Al-Qur╨an Surah H‼d/11: 
44 menyatakan bahwa yang ditenggelamkan itu adalah seluruh 
umat manusia yang ada di bumi ini, 



Pendahuluan 7

Dan difirmankan, “Wahai bumi! Telanlah airmu dan wahai langit (hujan!) 
berhentilah.” Dan air pun disurutkan, dan perintah pun diselesaikan dan 
kapal itupun berlabuh di atas gunung Judi, dan dikatakan,“Binasalah orang-
orang zalim.” (H‼d/11: 44)

Ketiga, khusus Nabi Muhammad ☺allall☼hu‘alaihi wa sallam 
yang diutus kepada seluruh umat dari kalangan manusia dan 
jin (dalam definisi at-Taftazan◄ di atas digunakan kata al-khalq 
[makhluk], bukan an-n☼s [manusia]) untuk masa yang tidak 
terbatas sampai akhir zaman. Hal ini berdasarkan firman Allah 
sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ dalam Al-Qur╨an, antara lain: Surah Saba╨/34: 
28, al-A♥q☼f/46: 29, dan al-Jinn/72: 21.13

Di samping definisi dari kalangan teolog muslim sebagai-
mana dipaparkan di atas, kalangan filsuf  yang diwakili oleh 
al-Farabi (w. 950 M) dan Ibnu Sina (w. 1037 M) menyebutkan 
bahwa manusia yang memperoleh kenabian itu dianugerahi akal 
yang hebat dan kuat serta berdaya suci (al-♥ads al-quds◄). De-
ngan akal yang istemewa itu mereka dapat berhubungan (itti☺☼l) 
dengan akal aktif  (al-‘aql al-fa‘☼l) yang disebut Jibril dan dapat 
menerima cahaya atau wahyu ilahi. Dengan kata lain, menurut 
kedua filsuf  itu, manusia yang memperoleh akal mustaf☼d tanpa 
melalui usaha dengan daya imajinasi kompositifnya (al-quwwah 
al-mutakhayyilah) itulah manusia yang menerima nubuat yang se-
lanjutnya disebut nabi.14

Makna kenabian di kalangan filsuf  ini mendapatkan kritikan 
yang tajam dari para teolog dan ahli fikih muslim baik klasik dan 
modern. Di antara ulama klasik yang menentang dengan keras 
pengertian kenabian seperti yang dipahami oleh al-Farabi dan 
Ibnu Sina di atas adalah Ibnu ♦azm (w. 456 H), al-Gaz☼l◄ (w. 



Pendahuluan8

505 H), Ibnu Taimiyyah (w. 728 H) dan Ibnu Khaldun (w. 808 
H).15 Ibrahim Madkur, seorang pakar filsafat Islam asal Mesir, 
mencatat tiga keberatan pokok para ahli hadis, fikih dan teologi 
Islam atas definisi kenabian al-Farabi dan Ibnu Sina:

Pertama, definisi tersebut memosisikan kedudukan nabi 
berada di bawah kedudukan filsuf. Sebab, di antara implikasi 
yang tak dapat dihindari dari definisi kalangan filsuf  ini adalah 
anggapan bahwa nabi melakukan kontak dengan akal aktif  (Jibril) 
melalui daya imajinasi kompositifnya (al-quwwah al-mutakhayyilah); 
sementara filsuf  juga dapat melakukan kontak dengan akal aktif  
itu dengan daya demonstratif-rasionalnya (al-quwwah al-‘aqliyyah 
an-n☼•iqah). Karena apa yang dicapai oleh daya rasional relatif  
lebih tinggi nilainya dari daya imajinasi, maka definisi nabi dari 
al-Farabi dan Ibnu Sina ini mengesankan bahwa para filsuf  
menempati kedudukan yang lebih tinggi dibandingkan para nabi.

Kedua, definisi al-Farabi dan Ibnu Sina tersebut secara 
implisit menempatkan kenabian sebagai sesuatu yang dapat 
diusahakan, selama seseorang mampu mendayagunakan potensi 
akal aktualnya yang telah memperoleh akal perolehan  pada saat 
mencapai kontak dengan akal aktif  (Jibril). Dengan demikian, 
nubuwwah (kenabian) menjadi sesuatu yang dapat diusahakan 
(muktasabah) bukan atas dasar pilihan dan keistimewaan yang 
diberikan Tuhan (minnah atau hibah). Padahal, sejumlah nas Al-
Qur╨an dan hadis menyebutkan bahwa para nabi adalah manusia-
manusia pilihan Tuhan (al-mu☺•afawna al-akhy☼r) yang tidak akan 
diperoleh manusia biasa mana pun sekeras apa pun usahanya 
memperoleh kenabian itu Sebagaimana ditegaskan dalam 
sejumlah ayat Al-Qur╨an, antara lain, firman Allah sub♥☼nah‼ wa 
ta‘☼l☼,



Pendahuluan 9

Allah memilih para utusan(-Nya) dari malaikat dan dari manusia. Sesung-
guhnya Allah Maha Mendengar, Maha Melihat. (al-♦ajj/22: 75)

Sesungguhnya Allah telah memilih Adam, Nuh, keluarga Ibrahim dan 
keluarga Imran melebihi segala umat (pada masa masing-masing). (►li 
‘Imr☼n/3: 33)

Apabila datang sesuatu ayat kepada mereka, mereka berkata, “Kami tidak 
akan beriman sehingga diberikan kepada kami yang serupa dengan apa yang 
Telah diberikan kepada utusan-utusan Allah.” Allah lebih mengetahui di 
mana dia menempatkan tugas kerasulan. (al-An‘☼m/6: 124)

 
Rasul-rasul mereka berkata kepada mereka, “Kami hanyalah manusia seperti 
kamu, tetapi Allah memberi karunia kepada siapa yang Dia kehendaki di 
antara hamba-hamba-Nya. Tidak pantas bagi kami mendatangkan suatu 
bukti kepada kamu melainkan dengan izin Allah. Dan hanya kepada Allah 
saja hendaknya orang yang beriman bertawakal. (Ibr☼h◄m/14: 11)

Di samping itu, anggapan bahwa kenabian dapat diusahakan 
dengan daya rasional kontemplatif-demonstratif, akan mengaki-
batkan gugurnya doktrin penutup kenabian (Muhammad) yang 
menjadi prinsip dasar ajaran Islam, sehingga  kemunculan nabi-
nabi baru yang mampu melakukan kontak ke akal aktif  sesudah 



Pendahuluan10

Nabi Muhammad menjadi mungkin.16

Ketiga, dalam konteks praktek dan kesejarahan, definisi 
kenabian al-Farabi dan Ibnu Sina itu juga sulit dipertahankan, 
karena dalam fakta dan sejarahnya, Nabi Muhammad menerima 
wahyu dari Malaikat Jibril—yang oleh kedua filsuf  tersebut 
disebut dengan berhubungan dengan akal fa‘☼l (al-itti☺☼l bil-‘aql 
al-fa‘☼l)—justru langsung bertemu Jibril atau seperti mendengar 
bunyi suara lonceng yang keras. Hal ini karena wahyu dalam 
pengertian terminologinya dapat diklasifikasikan menjadi dua 
kategori: 
1)	 Wahyu melalui perantaraan malaikat yang turun kepada Nabi 

melalui salah satu dari tiga cara: (1) Nabi melihat secara langsung 
bentuk asli malaikat pembawa wahyu; (2) Nabi melihatnya 
dalam bentuk manusia, seperti berwujud menjadi seorang yang 
mirip ◙i♥yah al-Kalbi; dan (3) Nabi tidak melihat langsung 
malaikat, baik dalam bentuk aslinya maupun penjelmaannya 
menjadi manusia, tetapi kedatangan malaikat tersebut diketahui 
oleh Nabi dan terdengar seperti bunyi lonceng atau suara yang 
sangat dahsyat.

2)	 Wahyu yang turun tidak melalui perantaraan malaikat. Dalam 
hal ini, wahyu diturunkan melalui salah satu dari tiga cara: (1) 
Ditancapkannya wahyu tersebut langsung ke dalam hati Nabi, 
dan Nabi yakin bahwa wahyu tersebut berasal dari Allah; (2) 
Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ berbicara langsung kepada Nabi 
tanpa memperlihatkan diri-Nya yang Mahasuci, seperti yang 
dialami oleh Kal◄mullah, Nabi Musa, yang diabadikan di dalam 
Surah al-Qa☺a☺/28: 30; (3) Mimpi yang benar saat tidur, ╨ar-
ru╨y☼ a☺-☺☼li♥ah fil-man☼m╨ , seperti perintah 
Allah kepada Nabi Ibrahim untuk menyembelih putranya, 
Ismail, melalui mimpi (a☺-☻☼ff☼t/37: 102). Mayoritas ulama 
berpendapat bahwa wahyu melalui mimpi ini tidak dialami 
oleh Nabi Muhammad, karena seluruh wahyu beliau terima 



Pendahuluan 11

dalam keadaan terjaga.17

Kedua kategori turunnya wahyu kepada Nabi sebagai 
dikemukakan di atas, sebenarnya telah dinyatakan dalam satu 
ayat di dalam Al-Qur╨an, yaitu Surah asy-Sy‼r☼/42: 51:

Dan tidak mungkin  bagi  seorang  manusia pun  bahwa  Allah  berkata-
kata dengan dia kecuali dengan perantaraan wahyu atau di belakang tabir 
atau dengan mengutus seorang utusan (malaikat) lalu diwahyukan kepadanya 
dengan seizin-Nya apa yang Dia kehendaki. Sesungguhnya Dia Maha Tinggi 
lagi Maha Bijaksana (asy-Sy‼r☼/42: 51)

Yang dimaksud dengan “kecuali melalui perantaraan wahyu” 
—ill☼ wa♥yan —pada ayat di atas adalah dimasukkannya 
wahyu tersebut langsung ke dalam hati Nabi atau melalui 
mimpi; dan maksud “dari belakang tabir”—min war☼╨i ♥ij☼b 

—adalah Allah berbicara langsung kepada Nabi 
tanpa memperlihatkan zat-Nya. Kedua cara turunnya wahyu ini 
masuk pada kategori kedua, yaitu wahyu yang diturunkan tanpa 
perantara. Adapun maksud dari “dengan mengutus seorang 
utusan” —au yursila ras‼lan — adalah turunnya 
wahyu melalui kategori pertama, yakni melalui perantara malaikat 
pembawa wahyu, Jibril, yang namanya disebut secara eksplisit 
di dalam Surah al-Baqarah/2: 97, dan dijuluki sebagai ar-R‼♥ul 
Am◄n/  (asy-Syu‘ar☼╨/26: 192-193) dan R‼♥ul-Qudus/

 (an-Na♥l/16: 102).18

Dari uraian tentang ragam proses turunnya wahyu kepada 
Nabi dan Rasul di atas, seluruh ragam dari kategori pertama 
proses turunnya wahyu―yakni, Nabi melihat secara langsung 
malaikat Jibril; atau melihatnya dalam bentuk manusia; atau 
Nabi tidak melihat langsung malaikat, baik dalam bentuk aslinya 



Pendahuluan12

maupun penjelmaannya menjadi manusia, tetapi kedatangan 
malaikat tersebut diketahui oleh Nabi dan terdengar seperti 
bunyi lonceng atau suara yang sangat dahsyat―akan sulit 
dimengerti melalui pendekatan kontak dengan akal aktif  seperti 
yang diyakini al-Farabi dan Ibnu Sina.19

Namun demikian, menurut Ibrahim Madkur,20 suatu 
pandangan objektif  harus mengakui bahwa secara umum teori 
al-Farabi dan Ibnu Sina ini bersifat mendukung dan positif  
terhadap kepercayaan kepada kenabian atau wahyu—sebagai 
salah satu pilar kepercayaan Islam—karena setidaknya keduanya 
telah membuktikan kemungkinan kenabian tersebut secara 
filsufis. Oleh karena itu, sejalan dengan Madkur,21 Mulyadhi 
Kartanegara mengatakan bahwa al-Farabi dan Ibnu Sina menulis 
teori kenabian tersebut bukan untuk para pemeluk Islam yang 
percaya kepada kebenaran wahyu Al-Qur╨an dan kenabian 
Muhammad, melainkan ditujukan kepada mereka yang sejak 
semula menyangsikan dan menolak kenabian.22  

C. Perbedaan antara Nabi dan Rasul
Terdapat perbedaan pendapat di kalangan para ulama dalam 

menanggapi perbedaan antara nabi dan rasul. Sebagian ulama 
mengatakan tidak ada perbedaan antara keduanya, sedangkan 
sebagian lainnya yang menjadi pendapat mayoritas, menyatakan 
adanya perbedaan antara nabi dan rasul.

Kelompok pertama, yang tidak membedakan antara nabi 
dan rasul, mengatakan, baik nabi maupun rasul sama-sama 
berasal dari kata yang berarti berita. Oleh karena itu, nabi adalah 
orang yang memberitakan wahyu yang diterimanya, sedangkan 
rasul adalah orang yang menyampaikan berita kerasulan (wahyu) 
kepada umatnya.23 Selain itu, juga ada pemahaman di kalangan 
ulama yang menyatakan bahwa kedua lafal bermakna sama; 
disebut nabi karena ia menyampaikan berita penting dari Tuhan 



Pendahuluan 13

kepada umatnya, dan disebut rasul karena ia diutus Tuhan me-
nyampaikan risalah kepada umatnya.24

Kelompok kedua yang merupakan kelompok mayoritas 
yang membedakan antara nabi dan rasul, mengajukan beberapa 
argumen antara lain: 
1.	 Surah al-♦ajj/22: 52:

Dan Kami tidak mengutus seorang rasul dan tidak (pula) seorang nabi 
sebelum engkau (Muhammad). (al-♦ajj/22: 52)

Pakar tafsir, al-Al‼s◄, setelah memaparkan pendapat para 
ulama tentang makna nabi dan rasul, menyatakan bahwa adanya 
kata penghubung (al-‘a•f) antara lafal nabi dan rasul menunjukkan 
adanya perbedaan antara keduanya di mana kata nabi lebih umum 
maknanya ketimbang makna rasul Sebagaimana akan diuraikan 
di bawah.25 

2.	 Surah al-A‘r☼f/7: 157 

 
(Yaitu) orang-orang yang mengikuti Rasul, Nabi yang ummi (tidak bisa baca 
tulis) yang (namanya) mereka dapati tertulis di dalam Taurat dan Injil yang 
ada pada mereka. (al-A‘r☼f/7: 157)

Penyebutan dua sifat/kedudukan/identitas bagi seseorang 
—yakni lafal ras‼l dan nab◄ dalam ayat tersebut—menunjukkan 
adanya perbedaan antara kedua sifat/kedudukan/identitas 
tersebut. Menurut al-Al‼s◄, lafal nab◄ digunakan dalam kaitannya 
dengan penerimaan berita/wahyu (nab☼) dari Allah, sementara 
lafal ras‼l dikaitkan dengan tugasnya menyampaikan wahyu 



Pendahuluan14

kepada umat manusia. Oleh karena itu, menurut al-Al‼s◄, setiap 
rasul adalah nabi dan tidak sebaliknya. Inilah sebab mengapa 
dalam ayat di atas, lafal rasul lebih dulu disebut daripada lafal 
nabi, untuk menunjukkan bahwa rasul lebih khusus dan istimewa 
ketimbang nabi.26

Di kalangan Jumh‼r ulama yang membedakan antara lafal 
nabi dan rasul sebenarnya terjadi perbedaan pendapat dalam 
menentukan titik perbedaan antara nabi dan rasul. Perbedaan 
antara keduanya yang paling sering dimunculkan, seperti dicatat 
oleh ar-R☼z◄27 dan al-Al‼s◄28 dalam tafsirnya, ialah: (1) Rasul 
senantiasa memiliki kitab atau lembaran-lembaran (nusakh) yang 
memuat syariat baru dan sebagian dari syariat lama yang tidak 
dianulir (nasakh), sedangkan nabi tidak selalu memilikinya seperti 
Nabi Yusya‘; (2) Rasul menerima wahyu dengan perantaraan 
malaikat Jibril, sedangkan nabi tidak harus selalu malaikat, tetapi 
dapat melalui pemberitahuan dari Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ dengan 
ilham atau mimpi ketika tidur; dan (3) Rasul diperintahkan untuk 
menyampaikan wahyu, sedangkan nabi tidak diperintahkan 
untuk menyampaikannya.

Dari tiga titik perbedaan nabi dan rasul di atas, tampaknya 
pembedaan poin ketiga yang menyatakan bahwa nabi tidak wajib 
menyampaikan wahyu yang diterimanya dari Allah Sebagaimana 
halnya rasul, mendapatkan kritik dari beberapa ulama. Walid 
bin Rasy◄d as-Saidan, misalnya, mengemukakan beberapa alasan 
antara lain bahwa para ilmuwan (ahlul-‘ilm) saja berkewajiban 
menyampaikan syariat, mengajari yang masih bodoh, memberi 
petunjuk yang sesat, dan menjawab orang yang bertanya; lalu 
manfaat apa yang diperoleh jika wahyu yang diberikan itu 
hanya untuk dirinya, padahal Allah mengancam orang yang 
menyembunyikan ilmu yang dimilikinya? Jika kewajiban 
menyampaikan itu dibebankan kepada ahl al-‘ilm apatah lagi para 
nabi yang dianggap sebagai penghulu para ahl al-‘ilm tersebut.29



Pendahuluan 15

Oleh karenanya, dalam Syar♥ a•-◘a♥☼wiyah dikemukakan 
bahwa, baik nabi dan rasul, keduanya berkewajiban menyam-
paikan wahyu. Keduanya hanya berbeda apabila dilihat dari 
sisi objeknya, kepada siapa mereka diutus. Apabila diutus di 
tengah-tengah mayoritas kaum kafir dan musyrik maka dia ber-
status rasul; tetapi jika diutus untuk orang-orang beriman dan 
meneruskan syariat sebelumnya maka dia berstatus nabi. De-
ngan perkataan lain, perbedaan antara nabi dan rasul adalah: 
Rasul membawa syariat secara mandiri kepada umat yang telah 
menyimpang dan harus diluruskan kembali, meskipun pada ak-
hirnya sebagian menerima syariat itu (mukmin) dan sebagian lagi 
menolaknya (kafir). Sedangkan nabi hanya diberi tanggungjawab 
memperkuat pengamalan syariat yang sudah ada sebelumnya.30

Terlepas dari perbedaan pendapat tentang perbedaan term 
nabi dan rasul Sebagaimana dipaparkan di atas, seluruh ulama 
dari berbagai mazhab sepakat bahwa seorang nabi atau rasul 
harus didukung oleh bukti dari Tuhan bahwa ia memang benar-
benar seorang nabi atau rasul yang diutus Tuhan. Bukti kebenaran 
itu disebut dengan mukjizat, yaitu “suatu hal yang luar biasa 
dari seorang nabi untuk membuktikan kebenaran kenabiannya 
yang disertai tantangan dan tidak dapat ditandingi.”31 Penting 
ditambahkan bahwa Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ telah memberikan 
kepada setiap rasul-Nya suatu bukti kebenaran (mukjizat) yang 
sesuai dengan kaum dan masa risalahnya (baik secara intelektual, 
sosial maupun kultural). Dan ketika Allah mengakhiri kenabian 
dengan Nabi Muhammad (al-A♥z☼b/33: 40), maka Allah 
menjamin kebenaran agama-Nya dan menguatkannya dengan 
Al-Qur╨an sebagai bukti terbesar (mukjizat) kebenaran Islam 
sampai akhir zaman.32

Selain itu, semua manusia pilihan Tuhan, baik nabi mau-
pun rasul―bagi mereka yang membedakannya―harus memi-
liki ‘i☺mah, yaitu suatu “karakter dan kekuatan hati yang mantap  



Pendahuluan16

(malakah) yang terdapat pada diri seseorang yang dapat mence-
gahnya dari berbuat kesalahan dan kemaksiatan, terutama yang 
menyangkut penyampaian risalah (wahyu) yang diterimanya ke-
pada umat manusia.”33 Dengan malakah ini, para nabi dan rasul 
dijamin terhindar dari semua kesalahan dan kemaksiatan yang 
mengakibatkan dosa, terutama dalam tugasnya menyampaikan 
wahyu kepada umat manusia.

D. Kesatuan Risalah para Nabi dan Rasul
Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼, Tuhan dan Pencipta sekalian 

alam, dengan kebijakan-Nya yang maha luas, tak terbatas dan 
maha meliputi serta universal, telah menciptakan manusia dalam 
bentuk yang sebaik-baiknya (f◄ a♥sanit-taqw◄m);34 dan membekali 
mereka dengan segala potensi yang memungkinkan mereka 
melaksanakan tugas membangun dan membina kemakmuran 
dan peradaban di bumi (‘im☼ratul-ar○), atau tatanan dunia yang 
makmur, adil dan beradab yang sesuai dengan harkat dan martabat 
manusia (H‼d/11: 61), sebagai pengejawantahan penghambaan 
(‘ub‼diyyah) sepenuhnya kepada Allah saja (a♣-♠☼riy☼t/51: 56). 

Untuk mengemban tugas tersebut, manusia disisipkan dalam 
diri mereka apa yang bisa disebut sebagai sensus numinis (naluri 
keberagamaan), yang dengannya mampu mencapai hakikat 
religiusitas yang benar, yang pada dasarnya telah ditanamkan 
oleh Allah pada dirinya semenjak lahir, yaitu “agama fitrah” atau 
“agama alami (religio naturalis)”.35 Dalam perspektif  Islam, sensus 
numinis ini memang sudah ditanamkan oleh Allah sub♥☼nah‼ wa 
ta‘☼l☼ kepada setiap individu semenjak masih berada di alam ruh, 
ketika manusia masih jauh berada dalam blueprint (cetak-biru) 
ilahi atau yang bisa disebut juga archetypal world, Sebagaimana 
yang termaktub dalam Surah al-A‘r☼f/7: 172 yang berbunyi:



Pendahuluan 17

Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu mengeluarkan dari sulbi (tulang belakang) 
anak cucu Adam keturunan mereka dan Allah mengambil kesaksian 
terhadap roh mereka (seraya berfirman), “Bukankah Aku ini Tuhanmu?” 
Mereka menjawab, “Betul (Engkau Tuhan kami), kami bersaksi.” (Kami 
lakukan yang demikian itu) agar di hari Kiamat kamu tidak mengatakan, 
“Sesungguhnya ketika itu kami lengah terhadap ini. (al-A‘r☼f/7: 172)

Dari ayat ini jelas bahwa naluri keberagamaan, bahkan 
peng-Esa-an Tuhan (tau♥◄d) ini berasal dari sebuah perjanjian 
primordial (primordial covenant) yang diteken setiap individu di 
depan Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼, yang isinya adalah pengakuan 
seorang hamba atas rububiyyah Allah semata bagi dirinya sendiri 
dan sekalian alam. Sehingga ketika ia benar-benar dilahirkan ke 
alam dunia nyata, naluri ini sudah melekat secara fitrah pada sang 
jabang bayi secara otomatis.36 Inilah yang dinyatakan secara tegas 
dalam sebuah hadits Nabi ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam:

Setiap anak dilahirkan dalam keadaan suci (fitrah), maka orang tuanyalah 
yang menjadikannya Yahudi, Nasrani atau Majusi. (Riwayat al-Bukh☼ri 
dan Muslim dari Ab‼ Hurairah)

Maka sealur dengan konsep ini adalah, untuk menjaga 
dan mengawal kontinuitas sensus numinis yang tau♥◄d◄, 
fitri lagi universal ini, Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ kemudian 
mengutus serangkaian para nabi dan rasul dengan wahyu dan 
risalah sepanjang zaman. Perspektif  tau♥◄d◄ ini, secara logis 
meniscayakan kesatuan perantara atau sarana bagi manusia yang 
dengannya dimungkinkan mengenal Allah termasuk kehendak 



Pendahuluan18

dan ir☼dah-Nya serta sunah-sunah-Nya di alam semesta 
ini, begitu juga yang dengannya dimungkinkan mengenal 
sebab-sebab atau faktor-faktor yang menjamin kebahagiaan, 
ketenteraman, kesejahteraan, dan keselamatan bagi manusia. 
Sarana tersebut baik yang langsung lewat wahyu (dalam arti 
teknis) ataupun tidak langsung lewat ilmu pengetahuan atau 
observasi ilmiah (wahyu dalam arti generik). Dengan demikian, 
wahyu langit tidak menjadi monopoli kelompok atau umat 
tertentu, melainkan merupakan suatu rahmat yang dihadiahkan 
kepada seluruh manusia. Dengan kata lain fenomena wahyu dan 
kenabian adalah umum dan universal atau berlaku di seluruh 
masyarakat manusia tanpa kecuali. Sebab, menurut perspektif  
tau♥◄d◄, Tuhannya manusia (Allah) tidak mungkin membiarkan 
suatu golongan manusia hidup dalam kesesatan, tetapi dengan 
rahmat-Nya yang menyeluruh Ia telah menurunkan kepada 
mereka, melalui para nabi dan rasul, sebuah petunjuk keimanan 
yang menyelamatkan mereka dari kesesatan dan api neraka. 
Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ berfirman:

 

Sungguh, Kami mengutus engkau dengan membawa kebenaran sebagai 
pembawa berita gembira dan sebagai pemberi peringatan. Dan tidak ada 
satu pun umat melainkan di sana telah datang seorang pemberi peringatan. 
(F☼•ir/35: 24)

Dan sungguh, Kami telah mengutus seorang rasul untuk setiap umat (untuk 
menyerukan), “Sembahlah Allah, dan jauhilah ◘☼g‼t”, kemudian di antara 



Pendahuluan 19

mereka ada yang diberi petunjuk oleh Allah dan ada pula yang tetap dalam 
kesesatan. Maka berjalanlah kamu di bumi dan perhatikanlah bagaimana 
kesudahan orang yang mendustakan (rasul-rasul). (an-Na♥l/16: 36)

Dan setiap umat (mempunyai) rasul. Maka apabila rasul mereka telah 
datang, diberlakukanlah hukum bagi mereka dengan adil dan (sedikit pun) 
tidak dizalimi. (Y‼nus/10: 47)

Alasan logis di balik pengutusan seorang rasul atau nabi 
kepada mereka tersebut tidak lain agar manusia tidak lagi 
berargumentasi dan membantah Allah untuk tidak beriman 
kepada-Nya serta tidak menyembah-Nya.37 Allah berfirman,

Rasul-rasul itu adalah sebagai pembawa berita gembira dan pemberi peringatan, 
agar tidak ada alasan bagi manusia untuk membantah Allah setelah rasul-
rasul itu diutus. Allah Mahaperkasa, Mahabijaksana. (an-Nis☼╨/4: 165)

Maka dari itu, sebagai konsekuensi logis juga, suatu kaum 
yang belum diturunkan seorang rasul kepada mereka tidaklah 
dituntut tentang ketersesatan mereka, dan mereka tidak akan 
mendapat siksaan di hari kemudian, Sebagaimana firman Allah 
sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼: 

Barang siapa berbuat sesuai dengan petunjuk (Allah), maka sesungguhnya 
itu untuk (keselamatan) dirinya sendiri; dan barang siapa tersesat maka 
sesungguhnya (kerugian) itu bagi dirinya sendiri. Dan seorang yang berdosa 



Pendahuluan20

tidak dapat memikul dosa orang lain, tetapi Kami tidak akan menyiksa 
sebelum Kami mengutus seorang rasul. (al-Isr☼╨/17: 15)

Kemudian, oleh karena Allah juga tidak menyebutkan 
jumlah rasul yang diturunkan-Nya kepada manusia secara 
definitif,38 maka perspektif  tau♥◄d◄ Islami ini telah membuka pintu 
universalitas dengan seluas-luasnya, untuk bisa mengakomodasi 
seluruh komunitas manusia, baik yang dikisahkan dalam Al-
Qur╨an maupun tidak.39

Perspektif  tau♥◄d◄ Islami di atas tadi, pada gilirannya, 
berimplikasi kesatuan substansi dasar semua wahyu itu sendiri,40 
sesuai dengan yang ditegaskan dalam Al-Qur╨an:

Dia (Allah) telah mensyariatkan kepadamu agama yang telah diwasiatkan-
Nya kepada Nuh dan apa yang telah Kami wahyukan kepadamu 
(Muhammad) dan apa yang telah Kami wasiatkan kepada Ibrahim, Musa 
dan Isa yaitu tegakkanlah agama (keimanan dan ketakwaan) dan janganlah 
kamu berpecah belah di dalamnya. (asy-Sy‼r☼/42: 13)

Dan yang ditegaskan pula dalam hadis Rasulullah ☺allall☼hu 
‘alaihi wa sallam:

Nabi-nabi adalah bersaudara, (meskipun) ibu-ibu mereka berlainan tetapi 
agama mereka satu. (Riwayat al-Bukh☼r◄ dan Muslim)

Teks-teks suci ini secara kategoris menegaskan kesatuan 
wahyu seperti dijelaskan di atas yang berujung pada kesatuan 
substansi dan kesatuan agama yang diturunkan, yaitu Islam, 
yang oleh beberapa ulama disebut sebagai al-Isl☼m al-‘►m (Islam 



Pendahuluan 21

Universal).41 Oleh karena itulah, hanya agama ini saja yang 
sejatinya mendapat pengakuan sebagai satu-satunya agama yang 
♥aq di sisi Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼. Sebagaimana yang ditegaskan 
dalam ayat-ayat berikut:

Sesungguhnya agama di sisi Allah ialah Islam. Tidaklah berselisih orang-
orang yang telah diberi Kitab kecuali setelah mereka memperoleh ilmu, karena 
kedengkian di antara mereka. Barang siapa ingkar terhadap ayat-ayat Allah, 
maka sungguh, Allah sangat cepat perhitungan-Nya. (►li ‘Imr☼n/3: 19): 

Dan Barang siapa mencari agama selain Islam, dia tidak akan diterima, dan 
di akhirat dia termasuk orang yang rugi. (►li ‘Imr☼n/3: 85)

Maka, Islam adalah merupakan agama semua nabi dan rasul 
beserta pengikut-pengikut mereka. Kemudian kesatuan substansi 
wahyu sam☼w◄ tersebut semakin menjadi gamblang dan terang-
benderang manakala kita mengikuti alur nalar Qur╨ani lebih 
lanjut yang menegaskan bahwa mendustakan atau mengingkari 
seorang nabi atau rasul saja berarti sama dengan mendustakan 
atau mengingkari seluruh utusan Allah.

Alasan yang paling logis dan rasional adalah karena semua 
rasul dan nabi membawa pesan langit yang sama, agama yang 
sama dan dari sumber yang sama pula. Oleh karena itu, Al-
Qur╨an memandang sikap yang tidak membeda-bedakan para 
nabi dan rasul, antara satu dan lainnya, sebagai satu sebab 
hidayah (petunjuk) dan menjadikannya sebagai salah satu rukun 
iman (tau♥◄d).42 Dalam hal ini Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ berfirman:



Pendahuluan22

Katakanlah, “Kami beriman kepada Allah dan kepada apa yang diturunkan 
kepada kami, dan kepada apa yang diturunkan kepada Ibrahim, Ismail, 
Ishak, Yakub dan anak cucunya, dan kepada apa yang diberikan kepada 
Musa dan Isa serta kepada apa yang diberikan kepada nabi-nabi dari Tuhan 
mereka. Kami tidak membeda-bedakan seorang pun di antara mereka, dan 
kami berserah diri kepada-Nya.” (al-Baqarah/2: 136):

 

Rasul (Muhammad) beriman kepada apa yang diturunkan kepadanya (Al-
Qur╨an) dari Tuhannya, demikian pula orang-orang yang beriman. Semua 
beriman kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya dan 
rasul-rasul-Nya. (Mereka berkata), “Kami tidak membeda-bedakan 
seorang pun dari rasul-rasul-Nya.” Dan mereka berkata, “Kami dengar 
dan kami taat. Ampunilah kami ya Tuhan kami, dan kepada-Mu tempat 
(kami) kembali.” (al-Baqarah/2: 285)

Lebih lanjut, substansi wahyu sam☼w◄ yang dikomunikasikan 
kepada manusia lewat para nabi dan rasul sepanjang sejarah, yang 
oleh sebagian ulama disebut al-Isl☼m al-‘►m (Islam Universal) 
tadi, pada dasarnya menurut perspektif  tau♥◄d◄ adalah “agama 
fitrah” atau religio naturalis itu sendiri. Lalu, Islam menamakan 
“agama fitrah” ini dengan nama agama Islam itu sendiri. Hal ini 
didasarkan pada sebuah ayat di mana Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ 
berfirman:



Pendahuluan 23

Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam); (sesuai) 
fitrah Allah disebabkan Dia telah menciptakan manusia menurut (fitrah) itu. 
Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah. (Itulah) agama yang lurus, tetapi 
kebanyakan manusia tidak mengetahui. (ar-R‼m/30: 30)

Dalam ayat ini Allah memerintahkan Nabi Muhammad un-
tuk menghadapkan wajahnya dengan tegap dan lurus (♥an◄f) ke-
pada agama yang lurus, yang tiada lain adalah Islam. Oleh kare-
nanya agama ini disebut juga dengan “Hanifisme” (al-♥an◄fiyyah), 
yakni agama yang lurus, lempang dan jauh dari kebatilan dan 
kesesatan.43

Substansi wahyu sam☼w◄ atau al-Isl☼m al-‘►m (Islam Universal) 
tadi, dalam operasionalnya di panggung sejarah senantiasa 
disesuaikan dengan kondisi ke-kini-an dan ke-di-sini-an. Sebab 
sangatlah tidak logis jika, misalnya, komunitas masyarakat zaman 
kapak diberlakukan kepada mereka sebuah aturan atau syar◄‘ah 
yang berlaku pada zaman informatika sekarang ini. Maka karena 
kondisi objektif  dan faktual komunitas masyarakat manusia yang 
berkembang dari masa ke masa dengan berbagai masalah dan 
tuntutan yang berbeda-beda dan beragam ini, Allah sub♥☼nah‼ wa 
ta‘☼l☼ kemudian mengutus serangkaian utusan (nabi dan rasul) 
sepanjang sejarah dengan membawa wahyu (di samping yang 
universal tadi) yang lebih spesifik dan relevan dengan masalah 
dan tuntutan ruang dan waktu masing-masing (tempo-lokal). 
Sehingga dalam khazanah hukum yang dikenal dalam sejarah 
manusia terdapat berbagai macam kodifikasi hukum atau 
syar◄‘ah.44 Kombinasi wahyu universal dengan wahyu tempo-lokal 
ini secara implisit, dapat disebut sebagai al-Isl☼m al-kh☼☺ karena 
sifat-sifatnya yang terbatas.45



Pendahuluan24

Oleh karena keterbatasannya ini, maka adalah sesuatu yang 
niscaya belaka jika syar◄‘ah-syar◄‘ah tempo-lokal ini dengan 
sendirinya berakhir (mans‼kh) atau batal dan kedaluwarsa dengan 
datangnya syar◄‘ah baru yang dibawakan oleh nabi berikutnya, 
dan begitu seterusnya.

Lain halnya dengan wahyu pamungkas yang dibawakan oleh 
Nabi pamungkas, Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam. Wahyu 
ini sejak semula memang dimaksudkan sebagai pamungkas dari 
seluruh rangkaian “komunikasi langit verbal”. Oleh karena itu, ia 
memang telah didesain sedemikian rupa dan fleksibel, sehingga 
dengan prinsip ijtih☼d yang dimiliki, mampu mengakomodasi 
(memberikan solusi untuk) segala bentuk perubahan dan 
perkembangan masyarakat modern sampai akhir zaman. Dan 
penting diketahui bersama bahwa logika wahyu pamungkas ini 
dibangun dari premis-premis yang telah didiskusikan di atas 
secara analitis dan masih dikuatkan lagi dengan ♥ujjah-♥ujjah 
naqliyyah (teks-teks wahyu dalam Al-Qur╨an maupun sunah) dan 
ijm☼‘ (konsensus) umat Islam.46 Di antaranya adalah firman Allah 
sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼:

Muhammad itu bukanlah bapak dari seseorang di antara kamu, tetapi dia 
adalah utusan Allah dan penutup para nabi. Dan Allah Maha Mengetahui 
segala sesuatu. (al- A♥z☼b/33: 40);

Dan sebuah hadis Nabi ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam:



Pendahuluan 25

Aku diutamakan di atas nabi-nabi (terdahulu) dengan enam perkara: 
aku diberi wahyu yang komprehensif, dan aku ditolong (dalam peperangan) 
dengan (senjata) ketakutan (yang dimasukkan ke hati musuh), dan 
dihalalkan bagiku harta pampasan perang, dan dijadikan bagiku tanah 
sebagai masjid dan menyucikan, dan aku diutus kepada seluruh manusia, 
dan denganku dipungkasi (mata rantai) nabi-nabi. (Riwayat Muslim dari 
Ab‼ Hurairah)

Sebagai wahyu pamungkas, al-Wa♥y al-Mu♥ammad◄ ini 
memiliki keistimewaan yang karakteristik dibanding dengan 
wahyu-wahyu sebelumnya. Keistimewaan ini adalah bahwa ia 
disebutkan dalam Al-Qur╨an sebagai muhaimin (pengawas, saksi, 
korektor, refree) bagi kitab-kitab suci sebelumnya Sebagaimana 
firman Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼:

Dan Kami telah menurunkan Kitab (Al-Qur╨an) kepadamu (Muhammad) 
dengan membawa kebenaran, yang membenarkan kitab-kitab yang diturunkan 
sebelumnya dan menjaganya, maka putuskanlah perkara mereka menurut apa 
yang diturunkan Allah dan janganlah engkau mengikuti keinginan mereka 
dengan meninggalkan kebenaran yang telah datang kepadamu. Untuk setiap 
umat di antara kamu, Kami berikan aturan dan jalan yang terang. (al-
M☼╨idah/5: 48)47

E. Tujuan dan Sistematika Penulisan
Pengantar singkat tentang makna kenabian (nubuwwah) dan 

kedudukannya yang sangat vital dalam sistem keimanan Islam 
dirasa cukup untuk masuk ke pembahasan-pembahasan yang lebih 
luas dan mendalam. Maka dalam buku atau serial Kenabian dalam 
Perspektif  Al-Qur╨an ini akan dibahas tema-tema yang berkaitan 



Pendahuluan26

dengan kenabian (nubuwwah) dengan menggunakan pendekatan 
tafsir tematik (tafs◄r mau○‼‘◄). Sebagaimana dimaklumi, cara kerja 
tafs◄r mau○‼‘◄ adalah menetapkan tema/topik bahasan (dalam 
hal ini tentang kenabian/nubuwwah), menghimpun ayat-ayat 
yang berkaitan, menyusun ayat sesuai dengan kronologis turun, 
mengetahui korelasi ayat, menyusun sub-sub tema bahasan, 
melengkapi bahasan dengan memakai hadits, dan mempelajari 
ayat-ayat itu secara tematis dan menyeluruh.48

Sebagaimana layaknya sebuah buku/serial, maka diperlukan 
sistematika yang jelas, sehingga pembahasan bisa dilakukan 
secara runtut dan terarah yang mengacu kepada pokok 
persoalan atau tema utama. Sistematika buku/serial ini dapat 
dilihat dari sub-sub tema sebagai berikut: (1) Pendahuluan, (2) 
Kedudukan dan Fungsi Nabi dan Rasul, (3) Sifat-sifat Nabi 
dan Rasul, (4) Mukjizat Sebagai Bukti Kenabian, (5) Al-Qur╨an 
Sebagai Mukjizat Terbesar, (6) Kemaksuman Nabi dan Rasul, 
(7) Wahyu dan Kenabian, (8) Kelebihan para Nabi dan Rasul, 
(9) Keteladanan Rasul, (10) Tokoh-tokoh dalam Al-Qur╨an 
yang Diperselisihkan Kenabiannya, dan (11) Konsep Khatmun-
Nubuwwah dan Fenomena Nabi Palsu.

Akhirnya, dengan sub-sub bahasan yang relatif  cukup 
spesifik, luas dan mendalam ini, buku/serial ini diharapkan dapat 
menjadi salah satu literatur yang dapat menyuguhkan konsep dan 
doktrin kenabian dalam perspektif  Al-Qur╨an  secara benar dan 
komprehensif. Sebab, tak diragukan lagi, pemahaman yang benar 
tentang konsep kenabian ―yang merupakan salah satu soko guru 
dari sistem akidah Islam― menjadi bagian yang tak terpisahkan 
dari upaya penguatan dan pengukuhan ketahanan akidah dan 
pemikiran Islam (al-amn al-fikri), yang dapat mendorong individu-
individu muslim menjadi pribadi-pribadi yang ♥an◄f dan sam♥ah, 
taat kepada Allah dan berakhlak mulia di satu sisi; dan di sini lain, 
dapat membentengi diri mereka dari gempuran berbagai invasi 



Pendahuluan 27

pemikiran (gazwul-fikri) yang menodai dan melecehkan doktrin 
kenabian serta upaya-upaya penyimpangan aliran-aliran yang 
melahirkan nabi-nabi gadungan. Wall☼hu a‘lam bi☺-☺aw☼b.



Pendahuluan28

Catatan:

1  Lihat, misalnya, Sa‘dudd◄n at-Taftazan◄, Syar♥ al-‘Aq☼’id an-Nasafiyyah, 
(Karachi: Maktabah Khair Ka♪◄r, t.t.), h. 8—23.

2  Anis Malik Thoha, Konsep Nabi dan Wahyu dalam Islam, kertas kerja 
Workshop on Islamic Epistemology and Education Reform yang diselenggarakan oleh 
Universitas Islam Negeri (UIN) Pekanbaru, tanggal 27 Maret 2010, h. 1.

3  M. Fu╨☼d ‘Abdul B☼q◄, al-Mu‘jam al-Mufahras li Alf☼♂il-Qur╨☼n, (Kairo: 
D☼rul-♦ad◄♪, 1996), entri n‼n-b☼’-alif, h. 782.

4  Ibnu Man♂‼r, Lis☼nul-‘Arab, (Beirut: D☼rus-☻☼dir,) entri na-ba-’a jilid 1 
h. 162 dan entri na-b☼ jilid 15 h. 301. cet. I, tt.

5  R☼gib al-A☺fah☼n◄, Mufrad☼t Gar◄bil-Qur╨☼n, (Kairo: D☼rut-Tur☼♪, 
1989), h. 482.

6  ‘Abdul ♦al◄m Ma♥m‼d, Fahm U☺‼lil-Isl◄m, (Kairo: D☼rut-Tauz◄‘ wan-
Nasyr al-Isl☼miyyah, 1994), h. 68.

7  Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka, 1990), cet. III, 
entri: nubuat, h. 618.

8  Ibnu Man♂‼r, Lis☼nul-‘Arab, entri: na-b☼, jilid 15, h. 304.
9  M. Fu’☼d ‘Abdul B☼q◄, al-Mu‘jam al-Mufahras li Alf☼♂il-Qur╨☼n, entri n‼n-

b☼’-alif, h. 783.
10  Syih☼budd◄n Ma♥m‼d al-Al‼s◄, R‼♥ul-Ma‘☼n◄ f◄ Tafs◄ril-Qur╨☼nil-‘A♂◄m 

was-Sab‘il-Ma♪☼n◄, (Beirut: D☼rul-I♥y☼ at-Tur☼♪ al-‘Arab◄, tt.), jilid 13, h. 93.
11 Ab‼ Bakar al-Jaza’ir◄, Aqîdah al-Mu╨min, (Kairo: D☼rul-Kutub as-

Salafiyyah, 1396 H.), h. 56.
12  Tulisan aslinya:  lihat: at-Taftazan◄, Syar♥ul-

Maq☼☺id, A. Rahman ‘Umairah (ed.), (Beirut: ‘►lam al-Kutub, 1989), Jilid 5, 
h. 25.

13  A. Hamid ‘Izz al-‘Arab et.al, Mab☼♥i♪ fil-‘Aq◄dah al-Isl☼miyyah, (Kairo: 
Kulliyah ad-Dir☼sah al-Isl☼miyyah, 1999), h. 140.

14  Lihat: Fazlur Rahman, Kontroversi Kenabian dalam Islam (Antara Filsafat 
dan Ortodoksi), (Bandung: Mizan, 2003), h. 49 dst.

15  Tanggapan kritis para ulama ini atas teori kenabian al-Farabi dan Ibnu 
Sina dapat dibaca pada kajian Fazlur Rahman yang dikutip di atas, terutama 
pada h. 92—113. 

16  Tentang kenabian yang bersifat pilihan dan pemberian Tuhan dan 
doktrin penutup kenabian, juga dapat dilihat dalam Surah Ibr☼h◄m/14: 11, 
az-Zukhruf/43: 31—32, dan al-A♥z☼b/33: 40.

17  Muchlis M. Hanafi et.al., Ensiklopedi Al-Qur╨an: Kajian Kosakata, (Ja-
karta: Lentera Hati, 2006), entri: wahy.

18  Fakhruddin ar-R☼z◄, Maf☼t◄♥ul-Gaib, (Beirut: D☼rul-I♥y☼╨ at-Tur☼♪ al-
‘Arab◄, tt.), Jilid 27 h. 619.

19  Ibr☼h◄m Madk‼r, F◄ al-Falsafah al-Isl◄miyyah Manhaj wa Ta•b◄quh‼, (Kai-



Pendahuluan 29

ro: Samir Co. li a•-◘ib☼‘ah wa an-Nasyr, cet. II, t.t.), jilid 2, h. 96—99.
20  Ibid., h. 98.
21  Ibid., h. 99.
22  Mulyadhi Kartanegara, Menyibak Tirai Kejahilan (Pengantar Epistemologi 

Islam), (Bandung: Mizan, 2003), h. 106.
23 Ibnu Taimiyyah, an-Nubuww☼t, A. Aziz a•-◘awiyyan (ed.), (Riyad: 

A○w☼’ as-Salaf,  cet. I, 2000), h. 873. 
24  A. Hamid ‘Izz al-‘Arab et.al, Mab☼♥i♪ fil-‘Aq◄dah al-Isl☼miyyah, h. 141—

142.
25  Al-Al‼s◄, R‼♥ul-Ma‘☼n◄, jilid 17, h. 173.
26  Ibid., jilid 96, h. 79.
27  Fakhruddin ar-R☼z◄, Maf☼t◄♥ul-Gaib, jilid 11 h. 133.
28  Al-Al‼s◄, R‼♥ul-Ma‘☼n◄, jilid 17 h. 172—173.
29  Walid bin Rasy◄d as-Sa‘◄dan, Itti♥☼f  Ahlul-Alb☼b bi Ma‘rifah at-Tau♥◄d 

wal-‘Aq◄dah f◄ Su’☼l wa Jaw☼b, juz 1, h. 129 (Dikutip dari M. Darwis Hude, Wahyu 
dan Kenabian, makalah Tafsir Tematik Kemenag RI tahun 2012, h. 12—13).

30  Ibnu Ab◄ al-‘Izz al-♦anaf◄, Syar♥ a•-◘a♥☼wiyah fil-‘Aq◄dah as-Salafiyah, h. 
63—64 (Dikutip dari M. Darwis Hude, Ibid., h. 11—12).

31  ‘Al◄ Mu♥ammad al-Jurj☼n◄, at-Ta‘r◄f☼t, Ibr☼h◄m al-Abyari (ed), (Beirut: 
D☼rul-Kit☼b al-‘Arab◄, cet. I, 1405), entri: al-mu‘jizah, h. 72. 

32  Lihat: M. ‘Abdull☼h Dir☼z, an-Naba’ul-‘A♂◄m: Na♂ar☼t Jad◄dah fil-Qur╨☼n, 
(Kuwait: D☼rul-Qalam, cet. VIII, 1996), h. 20 dst.

33  al-Jurj☼n◄, at-Ta‘r◄f☼t, entri: al-‘i☺mah, h. 48.
34  Lihat: Surah at-T◄n/95: 4; juga al-Mu╨min/40: 64; at-Tag☼bun/64: 3; 

as-Sajdah/32: 9.
35  Pada sub bagian ini, penulis merujuk pada kajian Anis Malik Thoha, 

Konsep Nabi dan Wahyu dalam Islam, materi Workshop on Islamic Epistemology and 
Education Reform yang diselenggarakan oleh Universitas Islam Negeri (UIN) 
Pekanbaru, tanggal 27 Maret 2010.

36 Dalam tafsirnya, Ibnu ‘►sy‼r menyatakan,  
(Ayat ini menunjukkan bahwa beriman dengan Tuhan 

yang Maha Esa sebenarnya telah tertanam dalam fitrah akal manusia)” Lihat: 
Mu♥ammad a•-◘☼hir bin ‘►sy‼r, at-Ta♥r◄r wat-Tanw◄r, (Tunisia: D☼rus-Sahnun, 
1997), jilid 9, h. 170.

37  Anis Malik Thaha, Konsep Nabi dan Wahyu dalam Islam, h. 5.
38  Lihat: Surah an-Nis☼╨/4: 164 dan al-Mu╨min/40: 78.
39  Anis Malik Thaha, Konsep Nabi dan Wahyu dalam Islam, h. 6.
40  Sayyid S☼biq, al-‘Aq☼’id al-Isl☼miyyah, (Kairo: al-Fat♥ lil-I‘l☼m al-‘Arab◄, 

1992), h. 10—12.
41  Ibnu Taimiyyah, al-Jaw☼b a☺-☻a♥◄♥ li-man Baddala D◄nal-Mas◄♥, Ali bin 

Hasan et al. (ed.), (Riyad: D☼rul ‘‘►☺imah, 1414H.), jilid 5, h. 341.
42 Mu♥ammad al-Gaz☼l◄, ‘Aq◄datul-Muslim, (Kairo: D☼rul-Kutub al-



Pendahuluan30

Isl☼miyyah, 1980), h. 227—229.
43  Anis Malik Thaha, Konsep Nabi dan Wahyu dalam Islam, h. 9.
44  Mahmud Syalt‼t, al-Isl☼m ‘Aq◄dah wa Syar◄‘ah, (Kairo: D☼rusy-Syur‼q, 

cet. XVI, 1992), h. 34—35.
45  Ibnu Taimiyyah, ar-Ris☼lah at-Tadammuriyyah, (Maktabah Sy☼milah), 

h. 74.
46  Lihat: Anis Malik Thaha, Konsep Nabi dan Wahyu dalam Islam, h. 12.
47  Ibid.
48  ‘Abdul-♦ayy al-Faram☼w◄, al-Bid☼yah fit-Tafs◄r al-Mau○‼‘◄: Dir☼sah 

Manhajiyah Mau○‼‘iyyah, cet. II, t.p., 1977, h. 35.



31Fungsi Nabi dan Rasul

FUNGSI NABI DAN RASUL



32 Fungsi Nabi dan Rasul

A.  Pendahuluan
Kenabian adalah anugerah Allah kepada orang-orang yang 

terpilih untuk menyampaikan petunjuk-Nya kepada semua 
makhluk. Ilham yang mereka peroleh datang langsung dari 
Tuhan. Pengetahuannya menandakan adanya dorongan dari 
kekuatan Agung dalam tata kehidupan manusia.1 Allah sub♥☼nahu 
wa ta‘☼l☼ memilih hamba-hamba-Nya yang terbaik untuk menjadi 
utusan kepada setiap umat di muka bumi. Mereka diutus sebagai 
rahmat bagi manusia dengan tugas menyampaikan pesan-pesan 
Allah berupa agama sebagai tuntunan kehidupan di dunia untuk 
meraih kebahagiaan di dunia dan akhirat; menyeru manusia 
menuju jalan hidup yang benar; membacakan firman-firman 
Tuhan; mengajari manusia, menyucikan jiwa, menjadi penerang 
kehidupan serta pembawa berita gembira dan peringatan ancaman 
di akhirat. Merekalah para nabi dan rasul.2 Allah berfirman:

FUNGSI NABI DAN RASUL



33Fungsi Nabi dan Rasul

Sesungguhnya Allah telah memilih Adam, Nuh, keluarga Ibrahim dan 
keluarga Imran melebihi segala umat (pada masa masing-masing), (sebagai) 
satu keturunan, sebagiannya adalah (keturunan) dari sebagian yang lain. 
Allah Maha Mendengar, Maha Mengetahui. (►li ‘Imr☼n/3: 33—34)

Nabi Adam adalah manusia pertama dan nabi Allah pertama, 
dan Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam adalah manusia 
pilihan terakhir sebagai nabi dan utusan Allah di bumi. Nabi 
Muhammad adalah anak keturunan Nabi Ibrahim, bapak para 
nabi, dan mempunyai silsilah dengan para nabi terdahulu hingga 
Nabi Nuh dan Nabi Adam, kakek para nabi. Silsilah tersebut 
bukan semata-mata silsilah nasab, melainkan juga silsilah pilihan 
risalah dan kenabian; silsilah aqidah.3 Nabi-nabi yang tertera 
namanya di dalam Al-Qur╨an 25 orang, sedangkan jumlah para 
nabi yang diutus di muka bumi ribuan orang. Allah mengisahkan 
sebagian dari rasul-rasul-Nya dalam Al-Qur╨an dan sebagian 
lainnya tidak. Allah berfirman:  

Sesungguhnya Kami mewahyukan kepadamu (Muhammad) Sebagaimana 
Kami telah mewahyukan kepada Nuh dan nabi-nabi setelahnya, dan 
Kami telah mewahyukan (pula) kepada Ibrahim, Ismail, Ishak, Yakub 
dan anak cucunya; Isa, Ayyub, Yunus, Harun dan Sulaiman. Dan Kami 



34 Fungsi Nabi dan Rasul

telah memberikan Kitab Zabur kepada Dawud. Dan ada beberapa rasul 
yang telah Kami kisahkan mereka kepadamu sebelumnya dan ada beberapa 
rasul (la-in) yang tidak Kami kisahkan mereka kepadamu. Dan kepada 
Musa, Allah berfirman langsung. Rasul-rasul itu adalah sebagai pembawa 
berita gembira dan pemberi peringatan, agar tidak ada alasan bagi manusia 
untuk membantah Allah setelah rasul-rasul itu diutus. Allah Mahaperkasa, 
Mahabijaksana. (an-Nis☼╨/4: 163-165)

Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ memberi wahyu kepada Nabi 
Muhammad seperti memberi wahyu kepada Nabi Nuh dan 
nabi-nabi yang diutus kemudian. Wahyu adalah bisikan halus dan 
pengertian makrifat yang didapati seorang rasul di dalam hatinya 
dengan penuh keyakinan bahwa pengertian itu datangnya dari 
Allah, baik langsung maupun melalui perantara. Allah tidak 
pernah menurunkan sebuah kitab dari langit secara terang-
terangan yang disaksikan oleh indera penglihatan Sebagaimana 
dimintakan oleh orang-orang Yahudi. Wahyu itu semacam 
pemberitahuan yang datang dengan cepat dan tersembunyi.4

 
B.  Urgensi Nabi dan Rasul

Kehadiran nabi dan rasul adalah bagian tak terpisahkan 
dari rencana Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ menciptakan manusia di 
bumi untuk menjadi khalifah dan perintah beribadah kepada-
Nya; mentauhidkan Allah dan menjauhi •☼g‼t.5 Sebagai khalifah 
manusia tidak bebas untuk bertindak dengan sebebas-bebasnya, 
melainkan mesti mengacu pada panduan dari Sang Maha 
Pencipta yang menghadirkannya di bumi. Allah berfirman,

Dialah yang menjadikan kamu sebagai khalifah-khalifah di bumi. Barang 
siapa kafir, maka (akibat) kekafirannya akan menimpa dirinya sendiri. Dan 



35Fungsi Nabi dan Rasul

kekafiran orang-orang kafir itu hanya akan menambah kemurkaan di sisi 
Tuhan mereka. Dan kekafiran orang-orang kafir itu hanya akan menambah 
kerugian mereka belaka. (F☼•ir/35: 39)

Manusia menjadi khalifah dan ahli waris sebagai penerus 
atau pengganti sebelumnya. Allah menyerahkan pengelolaan 
dan pemakmuran bumi, bukan secara mutlak, kepada manusia. 
Sebagai khalifah Allah di bumi manusia bertugas memimpin 
sesama umat manusia dengan adil dan tidak mengikuti hawa 
nafsu; menegakkan hukum Allah dan menciptakan kemaslahatan 
bagi manusia.6 Kekafiran dan sikap tidak bersyukur itu hanya 
akan merugikan diri manusia sendiri. Mereka menghancurkan diri 
mereka sendiri dan menimbulkan kebencian dalam pandangan 
Allah.7 Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman, 

Wahai Dawud! Sesungguhnya engkau Kami jadikan khalifah, penguasa di 
bumi, maka berilah keputusan perkara di antara manusia dengan adil dan 
janganlah engkau mengikuti hawa nafsu, karena akan menyesatkan engkau 
dari jalan Allah. Sungguh, orang-orang yang sesat dari jalan Allah akan 
mendapat azab yang berat, karena mereka melupakan hari perhitungan. 
(☻☼d/38: 26)

Allah mengangkat Nabi Dawud sebagai khalifah, yakni pe-
nguasa di bumi, yaitu di Baitul Maqdis dan sekitarnya. Kekha-
lifahan mengandung tiga unsur pokok, yaitu: pertama, manusia 
sebagai pelaku khilafah, yakni sang khalifah. kedua, wilayah di 
bumi, dan ketiga, hubungan antara khalifah dan wilayahnya. Di 
luar ketiganya terdapat pihak Yang menganugerahkan tugas 
kekhalifahan, dalam hal ini Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼. Khalifah 
harus menyesuaikan semua tindakannya dengan apa yang diama-
natkan oleh pemberi tugas itu.8   



36 Fungsi Nabi dan Rasul

Hidup manusia niscaya mengacu pada rencana Khaliqnya. 
Tanpa mengacu pada panduan dari Tuhan Pemberi amanat 
khilafah manusia niscaya terjerumus melakukan kerusakan 
dengan berbuat maksiat dan pertumpahan darah di muka bumi 
dengan pembunuhan, seperti yang dibayangkan oleh malaikat 
menjelang penciptaan Nabi Adam sebagai manusia pertama.9 
Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:

Dan ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku 
hendak menjadikan khalifah  di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau 
hendak menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana, 
sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia 
berfirman, “Sungguh, Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” (al-
Baqarah/2: 30)

Ayat tersebut mengisyaratkan kekhawatiran malaikat bahwa 
manusia akan menyalahgunakan kekuasaan mengelola alam itu, 
maka mereka pun mengemukakan pendapat kepada Allah. Allah 
tahu manusia akan dapat menyalahgunakan kekuasaan yang 
diberikan kepadanya itu, tetapi Allah juga tahu bahwa manusia 
mampu menggunakan kekuasaan itu dengan sebaik-baiknya.10 

Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ menciptakan jin dan manusia 
adalah untuk beribadah kepada-Nya. Penciptaan manusia di 
dunia ini bukan sekadar main-main atau iseng. Di balik itu Allah 
mempunyai rencana yang sungguh-sungguh. Setiap makhluk 
niscaya berkembang dan maju ke arah tujuan penciptaan itu, 
yakni Allah.11 Allah berfirman:



37Fungsi Nabi dan Rasul

Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah 
kepada-Ku. (a♣-♠☼riy☼t/51: 56)

Manusia niscaya tidak menyembah sesuatu selain Allah dan 
menjauhi •☼g‼t. Allah berfirman: 

Dan Tuhanmu telah memerintahkan agar kamu jangan menyembah selain Dia 
dan hendaklah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah seorang di antara 
keduanya atau kedua-duanya sampai berusia lanjut dalam pemeliharaanmu, 
maka sekali-kali janganlah engkau mengatakan kepada keduanya perkataan 
“ah” dan janganlah engkau membentak keduanya, dan ucapkanlah kepada 
keduanya perkataan yang baik. (al-Isr☼╨/17: 23) 

Kewajiban rohani kepada Tuhan dan kewajiban moral ke-
pada manusia di sini disejajarkan. Yang boleh disembah manusia 
hanya Allah, karena memang tak ada yang patut disembah selain 
Allah.12 Mengucapkan kata “ah” kepada orang tua tidak dibo-
lehkan oleh agama, apalagi mengucapkan kata-kata atau mem-
perlakukan mereka dengan lebih kasar daripada itu. Dalam ayat 
yang lain Allah berfirman:

Dan sungguh, Kami telah mengutus seorang rasul untuk setiap umat untuk 
menyerukan, “Sembahlah Allah, dan jauhilah thaghut”, kemudian di antara 
mereka ada yang diberi petunjuk oleh Allah dan ada pula yang tetap dalam 
kesesatan. Maka berjalanlah kamu di bumi dan perhatikanlah bagaimana 
kesudahan orang yang mendustakan (rasul-rasul). (an-Na♥l/16: 36)

Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ mengutus para nabi dan rasul 



38 Fungsi Nabi dan Rasul

membawa misi membekali hidup manusia dengan agama 
sebagai tuntunan dan petunjuk dalam menjalani kehidupannya 
dan untuk mengawal eksistensi dan peradaban manusia di muka 
bumi. Allah berfirman:

Dia (Allah) telah mensyariatkan kepadamu agama yang telah diwasiatkan-
Nya kepada Nuh dan apa yang telah Kami wahyukan kepadamu 
(Muhammad) dan apa yang telah Kami wasiatkan kepada Ibrahim, Musa 
dan Isa yaitu tegakkanlah agama (keimanan dan ketakwaan) dan janganlah 
kamu berpecah belah di dalamnya. Sangat berat bagi orang-orang musyrik 
(untuk mengikuti) agama yang kamu serukan kepada mereka. Allah 
memilih orang yang Dia kehendaki kepada agama tauhid dan memberi 
petunjuk kepada (agama)-Nya bagi orang yang kembali (kepada-Nya). (asy-
Sy‼r☼/42: 13)

Agama Allah intinya sama, yakni tauhid, baik yang diberikan 
kepada Nabi Nuh, Ibrahim, Musa, Isa maupun Nabi Muhammad. 
Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam bersabda: 

Tidak ada seorang Nabi pun melainkan ia telah diberi tanda-tanda 
(mukjizat) atau yang semisalnya, karenanya manusia menjadi beriman, dan  
yang diberikan kepadaku adalah wahyu yang Allah ‘azza wajalla wahyukan 
kepadaku, dan aku berharap menjadi Nabi yang paling banyak pengikutnya 
di hari kiamat. (Riwayat al-Bukh☼r◄ dari Ab‼ Hurairah)



39Fungsi Nabi dan Rasul

 Allah menetapkan hukum dan syariat, jalan yang jelas untuk 
ditelusuri manusia agar dapat memperoleh sumber ruhaniahnya 
yang mesti diikuti oleh semua makhluk, karena Dialah Penguasa 
dan Pengendali.14 Sumber tauhid ialah wahyu dari Allah yang 
disampaikan kepada manusia melalui utusan-utusan pilihan-
Nya. Iman, ibadah dan agama bukanlah sesuatu yang harus 
diperdebatkan. Orang-orang beriman niscaya menjaga persatuan 
dan tidak berpecah belah.15 

Allah mengutus nabi-nabi terdahulu dan Nabi Muhammad 
untuk menjadi rahmat bagi seluruh alam. Allah sub♥☼nahu wa 
ta‘☼l☼ berfirman:

Sungguh, (apa yang disebutkan) di dalam (Al-Qur╨an) ini, benar-benar 
menjadi petunjuk (yang lengkap) bagi orang-orang yang menyembah (Allah). 
Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad) melainkan untuk (menjadi) 
rahmat bagi seluruh alam. Katakanlah (Muhammad), “Sungguh, apa yang 
diwahyukan kepadaku ialah bahwa Tuhanmu adalah Tuhan Yang Esa, 
maka apakah kamu telah berserah diri (kepada-Nya)?” (al-Anbiy☼╨/21: 
106—108)

Allah mengutus Nabi Muhammad untuk semua manusia 
tanpa pandang bulu. Tidak ada perbedaan ras atau bangsa, tak 
ada “bangsa terpilih” atau “anak cucu Ibrahim” atau “anak cucu 
Dawud”, orang Arab atau non-Arab, orang Eropa atau Asia, 
Afrika, Amerika, Australia, orang kulit putih atau berwarna; 
ajaran Nabi Muhammad berlaku untuk semua.16 Allah sub♥☼nahu 
wa ta‘☼l☼ berfirman:



40 Fungsi Nabi dan Rasul

Katakanlah (Muhammad), “Wahai manusia! Sesungguhnya aku ini utusan 
Allah bagi kamu semua, Yang memiliki kerajaan langit dan bumi; tidak 
ada tuhan (yang berhak disembah) selain Dia, Yang menghidupkan dan 
mematikan, maka berimanlah kamu kepada Allah dan Rasul-Nya, (yaitu) 
Nabi yang ummi yang beriman kepada Allah dan kepada kalimat-kalimat-
Nya (kitab-kitab-Nya). Ikutilah dia, agar kamu mendapat petunjuk.” (al-
A‘r☼f/7: 158) 

Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam bersabda: 

Aku diutus untuk menyempurnakan akhla-akhlak mulia. (Riwayat al-
Baihaqī dari Ab‼ Hurairah)

Allah mengutus Nabi Muhammad kepada manusia dan jin, 
untuk menyampaikan apa yang diturunkan oleh Allah kepadanya 
berupa wahyu Al-Qur╨an yang tidak mengandung kebatilan 
sedikit pun.18 

C.  Fungsi Nabi dan Rasul
Secara garis besar, para nabi diutus Allah kepada umat 

manusia dengan membawa beberapa tugas utama. Pertama, 
sebagai saksi kepada semua manusia mengenai kebenaran rohani 
yang masih tertutup oleh kebodohan, takhayul dan pertentangan 
golongan. Kedatangannya bukan membawa agama baru, 
melainkan untuk mengajarkan agama yang sebenarnya. Ia juga 
menjadi saksi di hadapan Allah atas segala perbuatan manusia 
dan bagaimana mereka menerima ajaran Allah. Kedua, sebagai 
pembawa berita gembira berupa rahmat dari Allah. Harapan 
selalu ada bila manusia beriman, bertobat dan hidup dengan 
cara yang baik. Ketiga, sebagai pemberi peringatan kepada 



41Fungsi Nabi dan Rasul

mereka yang lalai. Hidup tidak berakhir hanya sampai di dunia, 
melainkan masih ada kehidupan akhirat yang sangat penting. 
Keempat, sebagai orang yang mempunyai hak untuk mengajak 
semua manusia untuk bertobat dan meminta ampun atas segala 
dosa dengan izin dan  wewenang yang diberikan Allah kepadanya. 
Kelima, sebagai cahaya atau pelita; cahaya Islam sebagai karunia 
terbesar yang akan menerangi dunia.19 Berkenaan dengan fungsi 
nabi dan rasul tersebut dalam kehidupan manusia dan alam 
semesta, Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:

Wahai Nabi! Sesungguhnya Kami mengutusmu untuk menjadi saksi, 
pembawa kabar gembira dan pemberi peringatan, dan untuk menjadi penyeru 
kepada (agama) Allah dengan izin-Nya dan sebagai cahaya yang menerangi. 
Dan sampaikanlah kabar gembira kepada orang-orang mukmin bahwa 
sesungguhnya bagi mereka karunia yang besar dari Allah. (al-A♥z☼b/33: 
45—47)

Para nabi dan rasul berfungsi sebagai saksi, penyampai 
risalah, penyeru kepada jalan Allah dengan membacakan ayat-
ayat dan mengajarkan kitab suci, menyucikan jiwa, menerangi 
jalan hidup; memberi kabar gembira bagi orang beriman dan 
beramal kebaikan dan memberi peringatan dahsyatnya azab 
akhirat bagi orang yang ingkar. Fungsi nabi dan rasul menurut 
Al-Qur╨an adalah sebagai berikut. 
1.	 Menjadi saksi

Nabi bertugas menjadi saksi atas kehidupan manusia. Allah 
sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:

Sesungguhnya Kami telah mengutus seorang Rasul (Muhammad) kepada 



42 Fungsi Nabi dan Rasul

kamu, yang menjadi saksi terhadapmu, Sebagaimana Kami telah mengutus 
seorang Rasul kepada Fir‘aun. (al-Muzzammil/73: 15) 

Allah mengutus rasul untuk menjadi saksi atas kehidupan 
orang-orang beriman dan amal saleh mereka, dan menjadi 
saksi atas keingkaran orang-orang yang tidak beriman kepada 
Allah dan Rasul-Nya. Ayat di atas menyatakan persamaan Nabi 
Muhammad dengan Nabi Musa yang datang kepada kaumnya 
untuk menjadi saksi.20 Rasulullah mengingatkan zamannya dan 
zaman sekarang untuk memulihkan dari perbuatan dosa dan 
menjadi saksi atas orang beriman dan melawan kejahatan, seperti 
yang dilakukan Nabi Musa dalam tugasnya pada masanya itu.21  
Hal itu juga mengisyaratkan bahwa Nabi Muhammad adalah 
bagian dari mata rantai kenabian dari zaman ke zaman. 

Nabi Musa diutus kepada Fir‘aun yang bertindak sewenang-
wenang kepada kaumnya. Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:

Pergilah kepada Fir‘aun; dia benar-benar telah melampaui batas.” Dia 
(Musa) berkata, “Ya Tuhanku, lapangkanlah dadaku, dan mudahkanlah 
untukku urusanku, dan lepaskanlah kekakuan dari lidahku, agar mereka 
mengerti perkataanku, dan jadikanlah untukku seorang pembantu dari 
keluargaku, (yaitu) Harun, saudaraku, teguhkanlah kekuatanku dengan 
(adanya) dia, dan jadikanlah dia teman dalam urusanku, agar kami banyak 
bertasbih kepada-Mu, dan banyak mengingat-Mu. (◘☼h☼/20: 24—34)

Dalam ayat yang lain Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:



43Fungsi Nabi dan Rasul

Sesungguhnya Kami mengutus engkau (Muhammad) sebagai saksi, pembawa 
berita gembira dan pemberi peringatan, agar kamu semua beriman kepada 
Allah dan Rasul-Nya, menguatkan (agama)-Nya, membesarkan-Nya, dan 
bertasbih kepada-Nya pagi dan petang. (al-Fat♥/48: 8—9)

Rasulullah datang untuk menegakkan keimanan kepada 
Allah dan beribadah yang sebenarnya. Nabi menjadi saksi 
untuk membantu yang lemah bila mereka ditindas dan menahan 
yang kuat jika mereka berlaku zalim. Nabi memberi berita 
gembira berupa karunia dan rahmat Allah kepada mereka yang 
mau bertobat dan hidup dengan cara yang baik dan memberi 
peringatan kepada mereka yang melakukan perbuatan dosa akan 
akibat segala perbuatan mereka itu.22 Setiap nabi dan pemimpin 
adalah saksi atas umat dan orang-orang sezamannya, baik mereka 
yang beriman kepada Allah atau yang ingkar.23 Allah sub♥☼nahu wa 
ta‘☼l☼ berfirman: 

Sungguh, Allah tidak akan menzalimi seseorang walaupun sebesar 
dzarrah, dan jika ada kebajikan sekecil dzarrah, niscaya Allah akan 
melipatgandakannya dan memberikan pahala yang besar dari sisi-Nya. Dan 
bagaimanakah keadaan orang kafir nanti, jika Kami mendatangkan seorang 
saksi dari setiap umat dan Kami mendatangkan engkau Muhammad sebagai 
saksi atas mereka. (an-Nis☼╨/4: 40—41)

Allah memerintahkan agar orang suka berbuat baik. Setiap 
kebaikan yang dikerjakan seseorang tidak akan dikurangi 
pahalanya oleh Allah, bahkan akan dilipatgandakan pahalanya.24 
Allah tidak menganiaya seseorang sekecil apa pun. Betapa Ia 
akan menganiaya, padahal Dia Maha Kuasa, dan segala yang 
ada di alam raya ini adalah ciptaan dan milik-Nya. Bahkan Dia 



44 Fungsi Nabi dan Rasul

memberi ganjaran. Jika ada kebajikan sebesar ♣arrah, niscaya 
Allah akan melipatgandakannya sampai tujuh ratus kali lipat 
bahkan lebih, dan memberikan pahala yang besar yang tak 
tergambar sebelumnya dalam benak siapa pun.25  

Tiap-tiap umat akan berhadapan dengan saksi-saksi mereka, 
yakni para nabi yang diutus kepada mereka. Pada waktu itulah 
diketahui siapa yang sebenarnya pengikut nabi dan siapa yang 
hanya mengaku pengikut nabi, tetapi amal perbuatannya men-
durhakai nabi.26 Para saksi bertugas memberikan kesaksian atas 
ketaatan dan penyampaian pesan kepada umat mereka masing-
masing.27 Nabi Muhammad menjadi saksi atas orang-orang Is-
lam.

Dalam ayat yang lain Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:

Dan demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) ”umat 
pertengahan” agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar 
Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak 
menjadikan kiblat yang (dahulu) kamu (berkiblat) kepadanya melainkan 
agar Kami mengetahui siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik 
ke belakang. Sungguh, (pemindahan kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi 
orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Dan Allah tidak akan menyia-
nyiakan imanmu. Sungguh, Allah Maha Pengasih, Maha Penyayang kepada 
manusia. (al-Baqarah/2: 143) 

2.  Menyampaikan risalah
Para nabi dan rasul berperan sebagai penyampai risalah 

kepada umat manusia. Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:



45Fungsi Nabi dan Rasul

Wahai Rasul! Sampaikanlah apa yang diturunkan Tuhanmu kepadamu. 
Jika tidak engkau lakukan apa yang diperintahkan itu berarti engkau tidak 
menyampaikan amanat-Nya. Dan Allah memelihara engkau dari gangguan 
manusia. Sungguh, Allah tidak memberi petunjuk kepada orang kafir. (al-
M☼╨idah/5: 67)

Allah mengutus Nabi untuk memberikan kabar kepada ma-
nusia akan apa yang telah diwayukan kepadanya. Para Nabi tidak 
boleh dan tidak mungkin menyembunyikan pesan yang harus 
disampaikan kepada umatnya. Allah pun menjamin keselamatan 
dirinya dari gangguan orang-orang kafir dalam tugasnya yang 
mulia. Sebab, sudah menjadi ketentuan Allah, bahwa kebatilan 
tidak akan mengalahkan kebenaran. Allah tidak memberi petun-
juk kepada orang kafir ke jalan yang lurus.28 

Nabi mengalami berbagai kesulitan dalam menghadapi 
umatnya. Hal ini menegaskan bahwa risalahnya itu benar dan 
berasal dari Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼. Ia harus maju terus dalam 
menyampaikan risalah dan melaksanakan tugas sucinya, dengan 
tawakal kepada Allah dan memohon perlindungan kepada-
Nya dari ancaman orang-orang yang menolak risalah yang 
disampaikannya.29 Risalah Nabi Muhammad memuat pokok-
pokok ajaran Islam menyangkut akidah, ibadah, akhlak dan 
muamalah.
 
3.	 Menyeru kepada kebenaran

Para nabi berfungsi sebagai penyeru; mengajak kepada 
agama Allah dengan izin-Nya. Siapa yang beriman, maka dialah 
yang akan memperoleh karunia yang besar dari Allah sub♥☼nahu 
wa ta‘☼l☼.30 Nabi bertugas mengajak semua manusia bertobat dan 



46 Fungsi Nabi dan Rasul

meminta ampun atas segala dosa; membimbing dan membantu 
mereka menuju kebenaran.31  

Katakanlah (Muhammad), “Jika kamu mencintai Allah, ikutilah aku, 
niscaya Allah mencintaimu dan mengampuni dosa-dosamu.” Allah Maha 
Pengampun, Maha Penyayang. Katakanlah (Muhammad), “Taatilah Allah 
dan Rasul. Jika kamu berpaling, ketahuilah bahwa Allah tidak menyukai 
orang-orang kafir.” (►li ‘Imr☼n/3: 31—32)

Kunci cinta Allah kepada hamba dan pengampunan-Nya 
ialah mencintai-Nya, dan cara mencintai Allah adalah dengan 
mengikuti Nabi utusan-Nya. Tanda cinta hamba kepada Allah 
ialah menaati-Nya dan menaati Rasul-Nya.32    

Rahmat dan kasih sayang Allah dicurahkan kepada hamba-
hamba-Nya yang menjalin hubungan baik dengan-Nya. Puncak 
hubungan itu adalah cinta. Siapa yang mengikuti Rasulullah 
niscaya memperoleh cinta-Nya. Peringkat mengikuti dan 
meneladani Nabi yang mengantarkan pada cinta Allah tidaklah 
mudah diraih. Untuk itu orang yang beriman niscaya berusaha 
untuk menaati Allah dan Rasul-Nya.33  

Di antara kisah perjalanan dakwah para nabi, ialah 
pengalaman Nabi Nuh yang tinggal bersama kaumnya 950 tahun 
dalam rangka menyeru mereka kepada agama Allah. Sungguhpun 
demikian, hanya sedikit dari kaumnya yang mau beriman. Maka 
Allah menurunkan azab kepada umatnya berupa air bah yang 
memusnahkan semua, karena air bah itu juga menenggelamkan 
gunung tempat orang-orang kafir berusaha menyelamatkan diri, 
termasuk anaknya. Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:



47Fungsi Nabi dan Rasul

Dan sungguh, Kami telah mengutus Nuh kepada kaumnya, maka dia tinggal 
bersama mereka selama seribu tahun kurang lima puluh tahun. Kemudian 
mereka dilanda banjir besar, sedangkan mereka adalah orang-orang yang 
zalim. Maka Kami selamatkan Nuh dan orang-orang yang berada di kapal 
itu, dan Kami jadikan (peristiwa) itu sebagai pelajaran bagi semua manusia. 
(al-‘Ankab‼t/29: 14—15)

Pada masa antara Nabi Adam dan Nabi Nuh, dunia mulai 
membangun peradabannya. Manusia mula-mula masih menyem-
bah Allah menurut agama yang dibawa oleh Nabi Adam. Tetapi 
lama-kelamaan karena kesibukan dalam kehidupan duniawi me-
reka mulai menjauhkan diri dari ajaran agama, sehingga sema-
ngat beragama mereka menurun. Ajaran tauhid dalam hati sanu-
bari mereka memudar. Akhirnya mereka lupa akan Allah. Allah 
tidak membiarkan mereka terus-menerus dalam kesesatan, maka 
Allah mengutus Nabi Nuh kepada umatnya.34 

Pola tanggapan umat kepada utusan Allah hampir sama. 
Sebagian menolak seruan Nabi dengan menentangnya dan 
menganggapnya sesat. Ketika Nabi Nuh memulai pekerjaannya 
ia diperolok sebagai orang gila, sebab dia menerangkan tentang 
dahsyatnya hari yang akan datang pada Hari Kemudian. 
Pembalasan Tuhan pun segera datang tak lama setelah itu 
berupa banjir besar yang menelan orang-orang tak beriman pada 
zamannya. Nuh dan orang-orang yang percaya kepadanya dan 
ikut naik ke atas bahtera selamat.35 Kisah bahtera Nabi Nuh 
menjadi tanda peringatan untuk selamanya bagi umat manusia, 
suatu peringatan tentang selamatnya kebenaran dan hancurnya 
kejahatan.36



48 Fungsi Nabi dan Rasul

3.	 Membacakan ayat suci  
Para nabi berfungsi sebagai pembaca ayat-ayat suci yang 

diwahyukan Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ kepada mereka untuk 
umatnya. Nabi Ibrahim membacakan lembaran-lembaran kitab, 
Nabi Dawud membacakan kitab Zabur, Nabi Musa membacakan 
lembaran-lembaran dan kitab Taurat kepada Bani Israil, Nabi 
Isa membacakan kitab Injil kepada Bani Israil pula, dan Nabi 
Muhammad membacakan kitab Al-Qur╨an kepada umatnya 
dan seluruh umat manusia di dunia.37 Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ 
berfirman:

Sebagaimana Kami telah mengutus kepadamu seorang Rasul (Muhammad) 
dari (kalangan) kamu yang membacakan ayat-ayat Kami, menyucikan kamu, 
dan mengajarkan kepadamu Kitab (Al-Qur╨an) dan Hikmah (Sunah), serta 
mengajarkan apa yang belum kamu ketahui. (al-Baqarah/2: 151) 

Allah mengutus Nabi Muhammad untuk membacakan 
ayat-ayat Allah yang terhimpun dalam Al-Qur╨an. Kaum muslim 
niscaya membaca Al-Qur╨an dan memikirkan alam ciptaan-Nya 
yang tertera dalam Al-Qur╨an untuk mengenalnya, menyadari 
dan meresapkan tanda-tanda keagungan, kekuasaan dan keesaan-
Nya.38

Allah memberikan nikmat kepada manusia dengan 
mengutus Nabi Muhammad yang membacakan Kitab Al-Qur╨an 
yang membimbing pada kebenaran dan membimbing pada 
jalan yang lurus, menjelaskan keesaan Allah dan membersihkan 
mereka dari kotoran.39   

Diriwayatkan bahwa ‘►╨isyah berkata: 

40



49Fungsi Nabi dan Rasul

Akhlak Nabi ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam adalah Al-Qur╨an. (Riwayat 
A♥mad dari ‘►╨isyah) 

Diutusnya Nabi Muhammad merupakan bukti pengabulan 
doa Nabi Ibrahim yang dipanjatkannya ketika beliau bersama 
putranya, Ismail, membangun Ka‘bah, Sebagaimana difirmankan 
Allah dalam Al-Qur╨an:

Ya Tuhan kami, utuslah di tengah mereka seorang rasul dari kalangan 
mereka sendiri, yang akan membacakan kepada mereka ayat-ayat-Mu 
dan mengajarkan Kitab dan Hikmah kepada mereka, dan menyucikan 
mereka. Sungguh, Engkaulah Yang Mahaperkasa, Mahabijaksana.” (al-
Baqarah/2: 129)

 Allah memberikan lima anugerah atas doa Nabi Ibahim: (1) 
mengutus rasul dari kelompok mereka, (2) membacakan ayat-
ayat Allah, (3) menyucikan mereka, (4) mengajarkan al-Kit☼b dan 
al-♦ikmah, (5) mengajarkan apa yang mereka belum tahu.41 

Rasul-rasul keturunan Nabi Ibrahim itu membacakan ayat-
ayat Allah yang telah diturunkan kepada mereka agar menjadi 
pelajaran dan petunjuk bagi umat mereka yang mengandung 
ajaran tentang keesaan Allah, adanya hari kebangkitan, dan 
pembalasan, adanya pahala bagi orang yang beramal saleh dan 
siksaan bagi orang yang ingkar, petunjuk ke jalan yang baik. 
Al-Kit☼b dalam konteks Nabi Muhammad adalah Al-Qur╨an, 
sedangkan al-♦ikmah ialah pengetahuan tentang rahasia-rahasia, 
faedah-faedah, hukum-hukum syariat, serta maksud dan tujuan 
diutusnya para rasul, yaitu agar menjadi contoh yang baik bagi 
mereka, sehingga mereka dapat menempuh jalan yang lurus.42 

Pada ayat yang lain Allah berfirman tentang fungsi rasul 
untuk membacakan ayat-ayat-Nya sebagai berikut.



50 Fungsi Nabi dan Rasul

(Dengan mengutus) seorang Rasul yang membacakan ayat-ayat Allah 
kepadamu yang menerangkan (bermacam-macam hukum), agar Dia 
mengeluarkan orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan, dari 
kegelapan kepada cahaya. Dan Barang siapa beriman kepada Allah dan 
mengerjakan kebajikan, niscaya Dia akan memasukkannya ke dalam surga-
surga yang mengalir di bawahnya sungai-sungai; mereka kekal di dalamnya 
selama-lamanya. Sungguh, Allah memberikan rezeki yang baik kepadanya. 
(a•-◘al☼q/65: 11)

Rasul membacakan ayat-ayat yang jelas kepada kaumnya 
supaya ia dapat mengeluarkan mereka yang beriman dan beramal 
kebaikan dari gelap menuju cahaya. Keadaan orang-orang yang 
tidak beriman seperti dalam gelap gulita di laut yang dalam, 
dihempas gelombang demi gelombang, di atasnya lapisan-lapisan 
awan, gelap bergumpal-gumpal.43 

4.	 Mengajarkan kitab suci dan hikmah 
Para rasul bertugas mengajarkan Kitab Suci kepada umatnya. 

Allah berfirman:

Sungguh, Allah telah memberi karunia kepada orang-orang beriman ketika 
(Allah) mengutus seorang Rasul (Muhammad) di tengah-tengah mereka dari 
kalangan mereka sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-Nya, 
menyucikan (jiwa) mereka, dan mengajarkan kepada mereka Kitab (Al-



51Fungsi Nabi dan Rasul

Qur╨an) dan Hikmah (Sunah), meskipun sebelumnya, mereka benar-benar 
dalam kesesatan yang nyata. (►li ‘Imr☼n/3: 164)

Allah mengutus rasul kepada kaumnya dari kalangan mereka 
sendiri, sehingga mereka mudah memahami tutur katanya dan 
dapat menyaksikan tingkah lakunya untuk diikuti dan dicontoh 
amal-amal perbuatannya. Nabi Muhammad membacakan ayat-
ayat Al-Qur╨an tentang kebesaran Allah kepada mereka dan 
menyucikan mereka dalam amal dan akidah, serta mengajarkan 
Kitab dan Kearifan. Setiap nabi mempunyai sifat benar, jujur, dan 
terpelihara dari berbuat kesalahan. Dengan Kitab dan Hikmah 
itu Nabi membimbing manusia ke arah kebahagiaan dunia dan 
akhirat.44 Sebagaimana Nabi Muhammad, Nabi Musa dan Nabi 
Isa juga dikaruniai Hikmah.45 

Rasulullah bersabda: 

46

Sampaikan dariku walaupun hanya satu ayat.  (Riwayat al-Bukh☼r◄ dari 
‘Abdullah bin ‘Amr) 

Dalam kesempatan yang berbeda Allah berfirman:



52 Fungsi Nabi dan Rasul

Dia (Maryam) berkata, “Ya Tuhanku, bagaimana mungkin aku 
akan mempunyai anak, padahal tidak ada seorang laki-laki pun yang 
menyentuhku?” Dia (Allah) berfirman, “Demikianlah Allah menciptakan 
apa yang Dia kehendaki. Apabila Dia hendak menetapkan sesuatu, Dia 
hanya berkata kepadanya, “Jadilah!” Maka jadilah sesuatu itu. Dan Dia 
(Allah) mengajarkan kepadanya (Isa) Kitab, Hikmah, Taurat, dan Injil. 
Dan sebagai Rasul kepada Bani Israil (dia berkata), “Aku telah datang 
kepada kamu dengan sebuah tanda (mukjizat) dari Tuhanmu, yaitu aku 
membuatkan bagimu (sesuatu) dari tanah berbentuk seperti burung, lalu aku 
meniupnya, maka ia menjadi seekor burung dengan izin Allah. Dan aku 
menyembuhkan orang yang buta sejak dari lahir dan orang yang berpenyakit 
kusta. Dan aku menghidupkan orang mati dengan izin Allah, dan aku 
beritahukan kepadamu apa yang kamu makan dan apa yang kamu simpan 
di rumahmu. Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat suatu tanda 
(kebenaran kerasulanku) bagimu, jika kamu orang beriman. Dan sebagai 
seorang yang membenarkan Taurat yang datang sebelumku, dan agar aku 
menghalalkan bagi kamu sebagian dari yang telah diharamkan untukmu. 
Dan aku datang kepadamu membawa suatu tanda (mukjizat) dari Tuhanmu. 
Karena itu, bertakwalah kepada Allah dan taatlah kepadaku. Sesungguhnya 
Allah itu Tuhanku dan Tuhanmu, karena itu sembahlah Dia. Inilah jalan 
yang lurus. (►li ‘Imr☼n/3: 47—51)

Rasulullah juga bersabda,

47

Ingatlah, sungguh aku telah diberi Al-Qur╨an dan yang serupa dengannya. 
(Riwayat A♥mad dari al-Miqdām bin Ma‘d◄ Karib)

5.	 Menyucikan jiwa 
Nabi dan rasul berfungsi menyucikan jiwa umat manusia 

dengan ajaran-ajaran yang terkandung dalam agama yang 
dibawanya dengan mengamalkannya. Allah berfirman:



53Fungsi Nabi dan Rasul

Sebagaimana Kami telah mengutus kepadamu seorang Rasul (Muhammad) 
dari (kalangan) kamu yang membacakan ayat-ayat Kami, menyucikan kamu, 
dan mengajarkan kepadamu Kitab (Al-Qur╨an) dan Hikmah (Sunah), serta 
mengajarkan apa yang belum kamu ketahui. (al-Baqarah/2: 151) 

Nabi ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam membebaskan umat manusia 
dari penyakit syirik dan kejahatan-kejahatan jahiliyah dengan 
mengajarkan Al-Qur╨an dan hikmah serta suri teladan yang 
baik.48 Allah berfirman:  

Sungguh, telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu 
(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari 
Kiamat dan yang banyak mengingat Allah. (al-A♥z☼b/33: 21)

N‼n. Demi pena dan apa yang mereka tuliskan, dengan karunia Tuhanmu 
engkau (Muhammad) bukanlah orang gila. Dan sesungguhnya engkau pasti 
mendapat pahala yang besar yang tidak putus-putusnya. Dan sesungguhnya 
engkau benar-benar berbudi pekerti yang luhur. Maka kelak engkau akan 
melihat dan mereka (orang-orang kafir) pun akan melihat, siapa di antara 
kamu yang gila? Sungguh, Tuhanmu, Dialah yang paling mengetahui siapa 
yang sesat dari jalan-Nya; dan Dialah yang paling mengetahui siapa orang 
yang mendapat petunjuk. (al-Qalam/68: 1—7)

Pada ayat yang lain Allah berfirman: 



54 Fungsi Nabi dan Rasul

Dialah yang mengutus seorang Rasul kepada kaum yang buta huruf  dari 
kalangan mereka sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-
Nya, menyucikan (jiwa) mereka dan mengajarkan kepada mereka Kitab 
dan Hikmah (Sunah), meskipun sebelumnya, mereka benar-benar dalam 
kesesatan yang nyata. (al-Jumu‘ah/62: 2)

Allah Yang Maha Suci mengutus para nabi dengan tugas 
membimbing manusia membersihkan diri dan menyucikan 
orang-orang yang terjerumus ke dalam kehidupan takhayul dan 
segala perbuatan dosa. Dia Maha Bijaksana; mengajarkan ke-
arifan melalui Kitab Suci, melalui sarana makrifat tentang hidup 
dan hukumnya dan dengan memahami alam semesta ciptaan-
Nya yang luar biasa. Allah Yang Maha Perkasa dapat menganu-
gerahkan semua berkat karunia di dunia ini dan tak ada pihak 
yang dapat menahan kehendak-Nya.49 Nabi menyucikan diri dan 
jiwa manusia dari segala macam kemusyrikan, kekufuran, keja-
hatan budi pekerti yang tidak baik, sifat suka merusak masyara-
kat dan sebagainya.50    

6.	 Menerangi jalan hidup 
Para nabi dan rasul menerangi jalan hidup manusia dengan 

teladan dan dengan Kitab Suci yang dibawanya. 

Wahai Nabi! Sesungguhnya Kami mengutusmu untuk menjadi saksi, 
pembawa kabar gembira dan pemberi peringatan, dan untuk menjadi penyeru 
kepada (agama) Allah dengan izin-Nya dan sebagai cahaya yang menerangi. 



55Fungsi Nabi dan Rasul

(al-A♥z☼b/33: 45—46)

Nabi datang sebagai pelita atau cahaya yang akan menerangi 
dunia. Ajaran Islam adalah pelita untuk menyebarkan cahaya 
itu ke segenap penjuru dunia.51 Nabi ibarat matahari yang 
menjadi pelita di tengah-tengah umat. Bila matahari muncul 
maka cahaya-cahaya yang lain tampak redup. Orang yang dapat 
memberi penerangan kepada orang lain dan mengangkat mereka 
dari jurang kekejian ke puncak kesuciaan dan kesempurnaan tak 
mungkin ia sendiri dalam kegelapan dan kerendahan.52  

7.	 Membawa kabar gembira
Para nabi membawa kabar gembira bagi umatnya yang 

beriman dan beramal kebaikan, bahwa mereka akan memperoleh 
anugerah yang besar dan kehidupan yang penuh bahagia di 
akhirat.53 Nabi Muhammad membawa berita gembira berupa 
surga.54 

Sungguh, Kami telah mengutusmu (Muhammad) dengan kebenaran, sebagai 
pembawa berita gembira dan pemberi peringatan. Dan engkau tidak akan 
diminta (pertanggungjawaban) tentang penghuni-penghuni neraka. (al-
Baqarah/2: 119) 

Dan sampaikanlah kabar gembira kepada orang-orang mukmin bahwa 
sesungguhnya bagi mereka karunia yang besar dari Allah. (al-A♥z☼b/33: 
47)

Allah mengutus Nabi Muhammad dan nabi-nabi terdahulu 
dengan benar dan membawa kebenaran; sesuatu yang kukuh dan 
pasti, tidak menyesatkan orang-orang orang yang menganutnya, 



56 Fungsi Nabi dan Rasul

bahkan membahagiakannya. Di dalam kebenaran yang dibawa 
Nabi Muhammad itu terkandung itikad, hukum, tata cara, 
kebiasaan yang baik dan segala hal yang dapat membahagiakan 
hidup di dunia dan akhirat.55 Pemilihan beliau sebagai rasul 
adalah benar dan haq. Risalah dan ajaran yang disampaikannya 
juga benar dan haq, karena semuanya dari Allah. Tugas Nabi 
hanyalah membawa berita gembira, dan beliau tidak akan dimintai 
pertanggungjawaban tentang keengganan kaumnya untuk 
beriman yang menjadi penghuni neraka karena menngingkari 
risalahnya dan menolak Al-Qur╨an sebagai firman Allah. 56   

Manusia itu (dahulunya) satu umat. Lalu Allah mengutus para nabi 
(untuk) menyampaikan kabar gembira dan peringatan. Dan diturunkan-
Nya bersama mereka Kitab yang mengandung kebenaran, untuk memberi 
keputusan di antara manusia tentang perkara yang mereka perselisihkan. 
Dan yang berselisih hanyalah orang-orang yang telah diberi (Kitab), setelah 
bukti-bukti yang nyata sampai kepada mereka, karena kedengkian di antara 
mereka sendiri. Maka dengan kehendak-Nya, Allah memberi petunjuk 
kepada mereka yang beriman tentang kebenaran yang mereka perselisihkan. 
Allah memberi petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki ke jalan yang 
lurus. (al-Baqarah/2: 213) 

Manusia adalah satu umat. Kata ummah mengandung 
arti suatu golongan manusia; setiap kelompok manusia yang 
dinisbatkan kepada seorang nabi, misalnya umat Nabi Musa, umat 
Nabi Muhammad; setiap generasi adalah umat yang satu seperti 
disinggung ayat ini. Satu umat lebih mengacu pada pengertian 



57Fungsi Nabi dan Rasul

setiap generasi manusia yang diikat oleh kesatuan eksistensi 
dan kesamaan derajat kemanusiaan atau kesatuan keimanan. 
Dalam konteks ayat ini adalah kepercayaan tauhid.57 Setelah 
itu mereka tidak demikian karena mereka berselisih. Mereka 
tidak mengetahui bagaimana cara memperoleh kemaslahatan 
mereka dan mengatur hubungan antar mereka atau bagaimana 
menyelesaikan perselisihan mereka. Karena itu Allah mengutus 
nabi-nabi untuk menjelaskan ketentuan-ketentuan Allah dan 
menyampaikan petunjuk-Nya sambil menugaskan para nabi itu 
menjadi pemberi kabar gembira bagi yang mengikuti petunjuk 
itu dan memberi peringatan bagi yang enggan mengikutinya. 
Allah memberi petunjuk kepada orang-orang beriman kepada 
kebenaran tentang hal yang mereka perselisihkan itu dengan 
kehendak-Nya. Dengan demikian mereka tidak bingung dan 
tidak terpedaya oleh gemerlap duniawi yang dinikmati orang-
orang kafir.58 Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:  

Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad), melainkan kepada semua 
umat manusia sebagai pembawa berita gembira dan sebagai pemberi peringatan, 
tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui. (Saba╨/34: 28)

Wahyu Allah melalui Nabi Muhammad tidak hanya 
untuk satu keluarga, satu suku, satu bangsa atau segolongan 
orang, melainkan untuk seluruh umat manusia. Mereka yang 
menerimanya dan beriman kepada Allah maka ajaran itu akan 
menjadi kabar gembira bagi mereka sebagai rahmat dari-Nya. 
Tetapi jika sebaliknya, maka ia akan merupakan peringatan 
terhadap segala dosa mereka dan hukuman atas mereka yang tak 
dapat dihindari.59      



58 Fungsi Nabi dan Rasul

8.	 Membawa peringatan 
Nabi membawa peringatan bagi manusia yang tidak beriman 

dan ingkar akan Tuhan dan ajaran-ajaran yang dibawa utusan-
Nya. Nabi memperingatkan akan neraka di akhirat.60  

Engkau tidak lain hanyalah seorang pemberi peringatan. Sungguh, Kami 
mengutus engkau dengan membawa kebenaran sebagai pembawa berita gembira 
dan sebagai pemberi peringatan. Dan tidak ada satu pun umat melainkan di 
sana telah datang seorang pemberi peringatan. (F☼•ir/35: 23—24) 

Sesungguhnya Kami mengutus engkau (Muhammad) sebagai saksi, pembawa 
berita gembira dan pemberi peringatan, agar kamu semua beriman kepada 
Allah dan Rasul-Nya, menguatkan (agama)-Nya, membesarkan-Nya, dan 
bertasbih kepada-Nya pagi dan petang. (al-Fat♥/48: 8—9)  

Allah mengutus kepada setiap umat seorang nabi yang 
berperan sebagai pembawa dan pemberi peringatan. Dan tak 
ada satu umat pun melainkan telah berlalu di kalangan mereka 
juru-ingat, agar mereka beriman kepada Allah dan kepada Rasul 
utusan-Nya, dan agar mereka membantu dan menghormatinya, 
dan agar mereka mensucikan Allah pada waktu pagi dan petang.61 



59Fungsi Nabi dan Rasul

Para rasul yang Kami utus itu adalah untuk memberi kabar gembira dan 
memberi peringatan. Barang siapa beriman dan mengadakan perbaikan, 
maka tidak ada rasa takut pada mereka dan mereka tidak bersedih hati. 
Dan orang-orang yang mendustakan ayat-ayat Kami akan ditimpa azab ka-
rena mereka selalu berbuat fasik (berbuat dosa). Katakanlah (Muhammad), 
“Aku tidak mengatakan kepadamu, bahwa perbendaharaan Allah 
ada padaku, dan aku tidak mengetahui yang gaib dan aku tidak (pula) 
mengatakan kepadamu bahwa aku malaikat. Aku hanya mengikuti apa 
yang diwahyukan kepadaku.” Katakanlah, “Apakah sama orang yang 
buta dengan orang yang melihat? Apakah kamu tidak memikirkan(nya)?” 
Peringatkanlah dengannya (Al-Qur╨an) itu kepada orang yang takut akan 
dikumpulkan menghadap Tuhannya (pada hari Kiamat), tidak ada bagi 
mereka pelindung dan pemberi syafaat (pertolongan) selain Allah, agar mereka 
bertakwa. (al-An‘☼m/6: 48—51) 

Allah mengutus para rasul dengan tujuan meyampaikan 
berita gembira, memberi peringatan, menyampaikan ajaran-
ajaran Allah sebagai pedoman hidup bagi manusia agar tercapai 
kebahagiaan di dunia dan akhirat, dan memberi peringatan 
manusia agar jangan sekali-kali mempersekutukan Allah dengan 
sesuatu apa pun dan jangan membuat kerusakan di muka bumi.62    

Dan Kami tidak mengutus rasul-rasul melainkan sebagai pembawa kabar 
gembira dan pemberi peringatan; tetapi orang yang kafir membantah dengan 
(cara) yang batil agar dengan demikian mereka dapat melenyapkan yang 
hak (kebenaran), dan mereka menjadikan ayat-ayat-Ku dan apa yang 
diperingatkan terhadap mereka sebagai olok-olokan. (al-Kahf/18: 56)

Allah mengutus rasul dalam keadaan dan saat apa pun se-
bagai pembawa berita gembira kepada mereka yang beriman dan 



60 Fungsi Nabi dan Rasul

taat, dan sebagai pemberi peringatan kepada yang kafir da mem-
bangkang; bukan untuk mengabulkan usulan-usulan orang yang 
ingkar, apalagi yang berada di luar wewenang dan kemampuan 
mereka.63   

 Para utusan Allah diutus bukan untuk menghibur manu-
sia dengan bermacam-macam logika atau supaya memuaskan 
keingintahuan manusia secara murahan dengan mendatangkan 
mukjizat-mukjizat atau kejadian-kejadian ajaib. Mereka menyam-
paikan berita gembira kepada manusia mengenai keselamatannya 
sendiri supaya tidak terperosok ke dalam dosa dan memberikan 
peringatan yang seterang-terangnya sehubungan dengan bahaya 
setan.64  Siapa yang mendengarkan dan mengikuti seruan rasul-
Nya niscaya akan selamat dan bahagian di dunia dan akhirat, dan 
siapa yang mengingkarinya niscaya sengsara di akhirat. 

D.  Kesimpulan
Allah Yang Maha Pencipta mengutus para rasul dari zaman 

ke zaman. Urgensi rasul ialah untuk memandu kehidupan 
manusia di muka bumi dengan bimbingan Allah sub♥☼nahu wa 
ta‘☼l☼. Nabi-nabi terdahulu diutus kepada kaumnya dengan 
membawa ajaran yang pokok-pokoknya sama, yakni mengesakan 
Allah dan beribadah kepada-Nya. Adapun rincian syariat antara 
satu rasul dengan rasul yang lain berbeda-beda sesuai dengan 
situasi, kondisi dan zamannya.

Tugas utama para rasul adalah menjadi saksi, menyampaikan 
risalah, menyeru kepada jalan Allah dengan membacakan ayat-
ayat dan mengajarkan kitab suci, menyucikan jiwa, menerangi 
jalan hidup; memberi kabar gembira bagi orang beriman dan 
beramal kebaikan dan memberi peringatan dahsyatnya azab 
akhirat bagi orang yang ingkar.

Tak ada alasan bagi penduduk bumi untuk mengaku tidak 
mengenal Allah dan seruan risalah, karena Allah telah mengutus 



61Fungsi Nabi dan Rasul

para rasul pada setiap waktu dan tempat. Kebahagiaan bagi 
orang-orang yang beriman dan penyesalan tanpa batas bagi 
orang-orang yang ingkar. Wall☼hu a‘lam bi☺-☺aw☼b.[]  



62 Fungsi Nabi dan Rasul

Catatan:

1  Muhammad Chirzin dan Nur Kholis, Bimbingan Nabi untuk Mengatasi 
101 Masalah, (Bandung: Mizania, 2009), h. xiii.

2  Kamus Umum Bahasa Indonesia mengartikan nabi orang yang beroleh 
wahyu dari Tuhan sebagai pesuruh-Nya untuk mengajar manusia, memper-
ingatkan kepada manusia mana yang baik dan yang jahat, mana jalan yang lu-
rus dan mana jalan yang sesat; bermula dari Nabi Adam dan berakhir dengan 
Nabi Muhammad (menurut kepercayaan Islam). Rasul adalah utusan Tuhan 
untuk menyampaikan ajaran agama seperti nabi-nabi, antara lain Nabi Mu-
hammad saw. Lihat J.S. Badudu dan Sutan Mohammad Zain, Kamus Umum 
Bahasa Indonesia, (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1996), h. 927, h. 1137.

3  Sayyid Qu•b, F◄ ♀il☼lil-Qur╨☼n, juz 3 (Kairo: D☼rusy-Syur‼q, 1992), h. 
391.

4  Kementeriaan Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya , Jilid 2, (Jakarta: 
Kementeriaan Agama RI, 2010), h. 324—326, M. Quraish Shihab, Tafsir Al-
Mishbah, volume 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2000), h. 632—637.  

5  Kata khalifah berakar dari kata khalafa yang berarti mengganti. Kata 
khalifah secara harfiyah berarti pengganti. Khalifah diartikan pengganti kare-
na ia menggantikan yang di depannya. Lihat Kementeriaan Agama RI, Al-
Qur╨an dan Tafsirnya, Jilid 1, h. 74.  

6  Kementeriaan Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Jilid 1, (Jakarta: Ke-
menteriaan Agama RI, 2010), h. 75.  

7  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, terjemah Ali Au-
dah, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994), h. 1127. 

8  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 12, (Jakarta: Lentera 
Hati, 2003), h. 132-133.

9  Ibnu Jar◄r a•-◘abar◄, Tafs◄r a•-◘abar◄, juz 1, (Beirut: D☼rul-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1999), h. 235-241, Wahbah az-Zu♥ail◄, at-Tafs◄r al-Mun◄r, juz 1, 
(Damaskus: D☼rul-Fikr, 1991), h. 122—124.

10  Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, terjemah M. Bachrun, (Jakarta: 
D☼rul-Kutub  al-Isl☼miyah, 1979), h. 22.

11  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1352.
12  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 700.
13  Bukhāri dalam Ṣahih-nya, Kitāb fa○☼′ilil Qur′☼n, No. 4981
14  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 12, h. 471—472.
15  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1248.
16  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 839.	
17  Riwayat Al-Baihaqī dalam sunan al-Kubrā 10/191 No.21301
18  Ibnu Ka♪◄r, Terjemah Singkat Tafsir Ibnu Ka♪◄r, jilid 1, terjemah Salim 

Bahreisy dan Said Bahreisy (Surabaya: Bina Ilmu, 1987), h. xiv—xv.
19  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1087.



63Fungsi Nabi dan Rasul

20   Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, h. 1495.
21  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1522.
22  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1320.
23  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya. h. 1320.
24  Kementeriaan Agama RI, Al-Quran dan Tafsirnya Jilid 2, h. 177.
25  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 2, h. 424—426. 
26  Kementeriaan Agama RI, Al-Quran dan Tafsirnya Jilid 2, h. 177—178.
27  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 2, h. 424—426. 
28  Republik Arab Mesir, Al-Azhar, Kementerian Wakaf  Majelis Tinggi 

Urusan Agama Islam, al-Muntakhab: Selekta dalam Tafsir al-Quran al-Karim, ter-
jemah Muchlis M. Hanafi, dkk (Mesir: Qaly‼b, 2001), h. 228.

29  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemah dan Tafsirnya, h. 264.
30  Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, h. 1066.
31  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1087.
32  Sayyid Qu•b, F◄ ♀il☼lil-Qur╨☼n, juz 1, h. 387.
33  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume, h. 64—68.
34  Kementeriaan Agama RI, Al-Quran dan Tafsirnya Jilid 3, 373.
35  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 357.
36  Nabi Nuh tinggal 350 tahun bersama kaumnya setelah peristiwa ban-

jir besar. Kisah tentang Nabi Nuh lainnya di antaranya terdapat dalam Surah 
H‼d/11: 25—48 dan asy-Syu‘ar☼╨/26: 105—122. Abdullah Yusuf  Ali, Quran 
Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1012.

37  Sedangkan kamu (orang-orang kafir) memilih kehidupan dunia, padahal ke-
hidupan akhirat itu lebih baik dan lebih kekal. Sesungguhnya ini terdapat dalam kitab-
kitab yang dahulu, (yaitu) kitab-kitab Ibrahim dan Musa. (al-A‘l☼/87: 16—19)

Dan Tuhanmu lebih mengetahui siapa yang di langit dan di bumi. Dan sungguh, 
Kami telah memberikan kelebihan kepada sebagian nabi-nabi atas sebagian (yang lain), 
dan Kami berikan Zabur kepada Dawud. (al-Isr☼╨/17: 55)

Sesungguhnya Kami mewahyukan kepadamu (Muhammad) Sebagaimana Kami 
telah mewahyukan kepada Nuh dan nabi-nabi setelahnya, dan Kami telah mewahyukan 
(pula) kepada Ibrahim, Ismail, Ishak, Yakub dan anak cucunya; Isa, Ayyub, Yunus, 
Harun dan Sulaiman. Dan Kami telah memberikan Kitab Zabur kepada Dawud. (an-
Nis☼╨/4: 163)

(Ingatlah), ketika para malaikat berkata, “Wahai Maryam! Sesungguhnya Allah 
menyampaikan kabar gembira kepadamu tentang sebuah kalimat (fir-man) dari-Nya 
(yaitu seorang putra), namanya Al-Masih Isa putra Maryam, seorang terkemuka di du-
nia dan di akhirat, dan termasuk orang-orang yang didekatkan (kepada Allah), dan dia 
berbicara dengan manusia (sewaktu) dalam buaian dan ketika sudah dewasa, dan dia ter-
masuk di antara orang-orang saleh.” Dia (Maryam) berkata, “Ya Tuhanku, bagaimana 
mungkin aku akan mempunyai anak, padahal tidak ada seorang laki-laki pun yang me-
nyentuhku?” Dia (Allah) berfirman, “Demikianlah Allah menciptakan apa yang Dia 
kehendaki. Apabila Dia hendak menetapkan sesuatu, Dia hanya berkata kepadanya, 



64 Fungsi Nabi dan Rasul

“Jadilah!” Maka jadilah sesuatu itu. Dan Dia (Allah) mengajarkan kepadanya (Isa) 
Kitab,) Hikmah, Taurat, dan Injil. (►li ‘Imr☼n/3: 45—48). 

38  Kementeriaan Agama RI, Al-Quran dan Tafsirnya, Jilid 1, h. 230.
39  Wahbah az-Zu♥ail◄, at-Tafs◄r al-Mun◄r, juz 2, h. 34. 
40 Ahmad dalam Musnad-nya 43/15 No.25813, dinilai Sahih oleh 

Syu‘aib al-Arna‘‼•.
41  M. Quraish Shihab, Tasir Al-Mishbah, volume 1, (Jakarta: Lentera 

Hati, 2000), h. 337—338.
42  Kementeriaan Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya. jilid  1, h. 203.
43  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1461.
44  Kementeriaan Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, jilid 2, h. 72—73.
45  Kementeriaan Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya jilid 1, h. 511—512.
46  Bukhāri dalam Șahih-nya, Kitab al-Ahadī♪ al-Anbiyā╨, No. 3461
47  Ahmad dalam Musnad-nya  28/410 No.17174, dinilai Șahih oleh Syu 

‘aib al-Arna‘‼•.
48  Kementeriaan Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya jilid 1, h. 230.
49  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1443.
50  Kementeriaan Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, jilid 1, h. 512.
51  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1087, h. 1504
52  Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, h. 1067.
53  Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, h. 1067.
54 Ibnu Ka♪◄r,  Tafs◄r al-Qur╨☼n al-‘A♂◄m, juz 1, (D☼rul-I♥y☼‘il-Kutubil-

‘Arabiyyah), h. 162.
55  Kementerian Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, jilid 1, h. 188.
56  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah volume 1, h. 292—293, .
57  Kementerian Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, jilid 1, 309—310.
58  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 1, 424—426.
59  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1107.
60  Ibnu Ka♪◄r,  Tafs◄r al-Qur╨☼n al-‘A♂◄m, juz 1, h. 162.
61  Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, 1099, h. 1286.
62  Kementeriaan Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, h. 119.
63  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 8, h. 81—82.
64  Abdullah Yusuf  Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 745.



65Sifat-sifat Rasul

SIFAT-SIFAT RASUL



66 Sifat-sifat Rasul

Sifat-sifat rasul yang umum diajarkan kepada umat Islam di 
Indonesia yaitu ada empat: ☺idd◄q, am☼nah, tabl◄g, dan fa•☼nah. 
Term ini termuat dalam Al-Qur╨an, baik secara eksplisit maupun 
derivasinya. Beberapa penjelasan berikut dapat diperhatikan 
terkait sifat para rasul dimaksud.
1.  ☻idd◄q

Nabi Ibrahim disebut dalam Al-Qur╨an sebagai seorang 
yang ☺idd◄q dan seorang nabi. Sebagaimana firman Allah:

Dan ceritakanlah (Muhammad) kisah Ibrahim di dalam Kitab (Al-
Qur╨an), sesungguhnya dia adalah seorang yang sangat membenarkan, 
seorang Nabi. (Maryam/19: 41)

Orang yang bersifat ☺idd◄q adalah orang yang selalu benar 
dalam sikap, ucapan dan perbuatannya. Dia yang dengan 

SIFAT-SIFAT RASUL



67Sifat-sifat Rasul

pengertian apa pun selalu benar dan jujur, tidak ternoda oleh 
kebatilan, tidak pula mengambil sikap yang bertentangan dengan 
kebenaran, serta selalu tampak di pelupuk mata mereka yang haq. 
☻idd◄q juga berarti orang yang selalu membenarkan tuntunan-
tuntunan ilahi, pembenaran melalui ucapan dan pengamalannya. 

Selanjutnya ayat ini menyifati Nabi Ibrahim dengan kata 
nabiyyan, yakni manusia yang dipilih Allah untuk memperoleh 
bimbingan sekaligus ditugasi untuk menuntun manusia menuju 
kebenaran ilahi. Ia yang memiliki kesungguhan, amanat, 
kecerdasan dan keterbukaan sehingga mereka menyampaikan 
segala sesuatu yang harus disampaikan. Mereka adalah orang-
orang yang terpelihara identitas mereka sehingga tidak melakukan 
dosa atau pelanggaran apa pun. Kata nabiyyan terambil dari kata 
naba╨ yang berarti berita yang penting. Seorang yang mendapat 
wahyu dari Allah dinamai demikian, karena ia mendapat berita 
penting dari Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼. Bisa juga kata nab◄ terambil 
dari kata an-nubuwwah yang bermakna ketinggian. Ini karena 
ketinggian derajatnya di sisi Allah.1  

Sementara itu, dalam surah yang sama, yakni Surah 
Maryam/19 ayat 56 menerangkan bahwa sifat ☺idd◄q dimiliki oleh 
Nabi Idris. Sebagaimana firman Allah:

Dan ceritakanlah (hai Muhammad kepada mereka, kisah) Idris (yang 
tersebut) di dalam Al Qur╨an. Sesungguhnya ia adalah seorang yang sangat 
membenarkan dan seorang Nabi. (Maryam/19: 56)

Pada ayat ini dan ayat selanjutnya yaitu ayat 57, Nabi 
Muhammad diperintahkan supaya menerangkan sekelumit berita 
tentang Nabi Idris. Menurut sementara riwayat mengatakan 
bahwa Nabi Idris adalah nenek Nabi Nuh. Menurut riwayat 
yang termasyhur ia adalah nenek bapak Nabi Nuh. Ia adalah 



68 Sifat-sifat Rasul

orang yang pertama menyelidiki ilmu bintang-bintang dan 
ilmu hisab, sebagai salah satu mukjizat yang diberikan Allah 
kepadanya. Ia adalah rasul pertama yang diutus Allah sesudah 
Adam dan diturunkan kepadanya kitab yang terdiri atas tiga 
puluh lembar. Ia dianggap pula sebagai orang yang mula-mula 
menciptakan takaran dan timbangan, pena untuk menulis, 
pakaian berjahit sebagi ganti pakaian kulit binatang dan senjata 
untuk berperang. Allah menerangkan pada ayat ini posisi yang 
tinggi bagi Nabi Idris karena ia adalah seorang yang beriman, 
membenarkan kekuasaan dan keesaan Allah dan diangkat-Nya 
menjadi nabi dan meninggikan derajatnya ke tingkat yang lebih 
tinggi, baik di dunia maupun di akhirat.2 Nabi Idris diceritakan 
Allah dengan cara memujinya, “sesungguhnya dia adalah seorang 
yang sangat membenarkan dan seorang nabi.” Telah dikemukakan 
dalam sebuah hadis sahih, bahwa Nabi Muhammad bertemu 
dengan Nabi Idris dalam perjalanan mi‘r☼jnya di langit 
keempat. Diriwayatkan dari Muj☼hid bahwa Idris diangkat ke 
langit keempat. Dan dari Ibnu ‘Abb☼s diriwayatkan bahwa Nabi 
Idris seorang penjahit, tidaklah dia menusukkan jarum kecuali 
membaca kalimat sub♥☼nall☼h. Tidak ada seorang pun pada 
masa itu yang paling utama amalnya dari pada dia. Al-♦asan 
menafsirkan kata tinggi pada ayat 57 (wa rafa‘n☼hu mak☼nan 
‘aliyy☼), dengan surga.3  

Kemudian dalam surah yang sama, Surah Maryam/19 
ayat 49-50, sifat tersebut dimiliki oleh Nabi Ishaq dan Ya‘qub. 
Sebagaimana firman Allah,

Maka ketika dia (Ibrahim) sudah menjauhkan diri dari mereka dan dari 
apa yang mereka sembah selain Allah, Kami anugerahkan kepadanya Ishak 



69Sifat-sifat Rasul

dan Yakub. Dan masing-masing Kami angkat menjadi nabi. Dan Kami 
anugerahkan kepada mereka sebagian dari rahmat Kami dan Kami jadikan 
mereka buah tutur yang baik dan mulia. (Maryam/19: 49—50)

Setelah Nabi Ibrahim menjauhkan diri dari ayahnya dan 
kaumnya karena Allah, maka Allah menggantinya dengan orang 
yang lebih baik dari mereka. Allah memberinya anak yaitu 
Ishak, dan memberinya cucu, yaitu Ya‘qub putra Ishak. Kami 
memberinya keturunan yang menjadi nabi guna menyenangkan 
hidupnya, keturunan itu ialah Ismail, Ishak dan Ya‘qub. Mengenai 
buah tutur yang baik lagi tinggi, Ibnu ‘Abb☼s menafsirkan, pujian 
yang baik. Ibnu Jar◄r berkata, yang dimaksud dengan yang 
tinggi, tiada lain karena seluruh millah dan agama memuji dan 
menyanjung mereka.4

Dan selanjutnya dalam surah yang sama pula, Surah 
Maryam/19: 54, Allah menyebut Nabi Ismail sebagai seorang 
yang benar janjinya. Sebagaimana firman Allah:

Dan ceritakanlah (Muhammad), kisah Ismail di dalam Kitab (Al-
Qur╨an). Dia benar-benar seorang yang benar janjinya, seorang rasul dan 
nabi. (Maryam/19: 54)

Ayat ini merupakan pujian Allah kepada Nabi Ismail, 
sebagai seorang yang benar janjinya (☺☼diqul-wa‘d). Ibnu Juraij 
berkata, “Tidaklah Ismail menjanjikan sesuatu kepada Tuhannya 
melainkan dia menepatinya. Yakni tidaklah dia menetapkan suatu 
penghambaan dengan cara bernazar melainkan dia melaksanakan 
dan memenuhi kewajibannya.” Ibnu Jar◄r meriwayatkan dari Sahal 
bin Ukail yang menceritakan kepada Jar◄r bahwa Ismail berjanji 
dengan seseorang di suatu tempat, dan orang tersebut lupa. 
Ismail tetap berada di tempat tersebut hingga keesokan harinya 
orang itu datang dan berkata ia lupa dan bertanya mengapa 



70 Sifat-sifat Rasul

kamu tidak pergi saja dari sini, Ismail menjawab bahwa ia tidak 
akan pergi sebelum orang tersebut menemuinya. Dan sebagian 
ulama mengatakan bahwa Ismail disebut orang yang benar 
janjinya karena dia pernah berkata kepada ayahnya,“Engkau 
akan mendapatiku sebagai orang yang bersabar insya Allah, dan 
Ismail membuktikannya. Ayat 54 mengatakan Ismail sebagai 
seorang rasul dan nabi, ini menunjukkan kemuliaannya atas 
saudaranya, Ishak yang hanya disifati sebagai nabi.5 Dalam ☻a♥◄♥ 
Muslim disebut “Innall☼ha☺•af☼ min waladi Ibr☼h◄ma Ism☼‘◄l.”

Nabi Ismail disebut sebagai ☺☼diqul-wa‘d, yakni seseorang 
yang ciri utamanya adalah pemenuhan janji. Ini antara lain 
terlihat dalam kesungguhannya menepati janji untuk sabar dan 
tabah dalam melaksanakan perintah Allah, terutama dalam 
perintah-Nya kepada ayahnya supaya ia disembelih. Pada ayat ini 
Allah memerintahkan kepada Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi 
wa sallam supaya menceritakan tentang Ismail, nenek moyang 
bangsa Arab yang diangkat Allah menjadi nabi dan rasul agar 
dapat menjadi contoh teladan bagi mereka pada sifat-sifatnya, 
kesetiaan dan kejujurannya, ketabahan dan kesabarannya 
dalam menjalankan perintah Tuhannya dan ketaatan serta 
kepatuhannya. Salah satu di antara sifat yang sangat menonjol 
ialah menepati janji. Menepati janji adalah sifat yang dipunyai 
oleh setiap rasul dan nabi, tetapi sifat ini pada diri Ismail 
sangat menonjol sehingga Allah menjadikan sifat ini sebagai 
keistimewaan Ismail.6 Di antara janji-janji yang ditepatinya 
walaupun janji itu membahayakan jiwanya ialah kesediaannya 
disembelih sebagai kurban untuk melaksanakan perintah Allah 
kepada ayahnya Ibrahim yang diterimanya dengan perantaraan 
ar-ru╨yah a☺-☺☼diqah (mimpi yang benar) yang senilai dengan 
wahyu. Tatkala Ibrahim membicarakan dengan Ismail tentang 
perintah Allah untuk menyembelihnya, Ismail dengan tegas 
menyatakan bahwa dia bersedia disembelih demi untuk menaati 



71Sifat-sifat Rasul

perintah Allah dan dia akan tabah dan sabar menghadapi maut 
bagaimana pun pedih dan sakitnya (a☺-☻☼ff☼t/37: 102). Karena 
keikhlasan dalam menjalankan perintah Allah dari kedua pihak, 
Ibrahim dan Ismail, maka ketika itu Allah memanggil Ibrahim 
dan mengganti Ismail dengan seekor biri-biri yang besar (a☺-
☻☼ff☼t/37: 103—107).

Dalam Al-Qur╨an, sifat semisal ini (☺idd◄qah) juga diberikan 
kepada Maryam. Perhatikan firman Allah: 

Al-Masih putra Maryam hanyalah seorang Rasul. Sebelumnya pun sudah 
berlalu beberapa rasul. Dan ibunya seorang yang berpegang teguh pada 
kebenaran. Keduanya biasa memakan makanan. Perhatikanlah bagaimana 
Kami menjelaskan ayat-ayat (tanda-tanda kekuasaan) kepada mereka 
(Ahli Kitab), kemudian perhatikanlah bagaimana mereka dipalingkan (oleh 
keinginan mereka). (al-M☼╨idah/5: 75)

Istilah ☺idd◄qah yang disandangkan kepada Maryam dijadikan 
bukti oleh sementara ulama bahwa beliau bukan seorang nabi, 
tentu bukan itu yang disebut, karena sifat kenabian melebihi sifat 
tersebut. Sedang penyebutan sifat Maryam dalam ayat ini adalah 
dalam konteks penyebutan sifat atau gelar beliau yang tertinggi.7

2.  Am☼nah
Am☼nah yaitu sifat dapat dipercaya, jujur dan terhindar dari 

sifat khianat. Menurut istilah; segala sesuatu yang dipercayakan 
kepada manusia baik yang menyangkut hak dirinya, hak orang 
lain maupun hak Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼.8 Semua nabi adalah 
orang beriman yang terbaik dan karena itu merupakan contoh 



72 Sifat-sifat Rasul

sempurna dari amanah. Untuk menegaskan prinsip ini, Allah 
meringkaskan lima kisah nabi dengan redaksi yang sama, inn◄ 
lakum ras‼lun am◄n.

Dalam Al-Qur╨an, sikap amanah dimiliki oleh Nabi Nuh. 
Sebagaimana firman Allah:

Kaum Nuh telah mendustakan para rasul. Ketika saudara mereka (Nuh) 
berkata kepada mereka, “Mengapa kamu tidak bertakwa? Sesungguhnya 
aku ini seorang rasul kepercayaan (yang diutus) kepadamu. (asy-Syu‘ar☼╨/26: 
105—107)

Ayat 107 di atas, menerangkan bahwa Nabi Nuh memberi-
tahu kaumnya bahwa ia adalah seorang utusan Allah yang diutus 
kepada mereka. Dia dipercaya untuk menyampaikan perintah 
dan larangan Allah tanpa menambah dan mengurangi sedikit 
pun.9 

Tentang kisah Nabi Nuh dalam Al-Qur╨an terdapat 43 
ayat di berbagai surah, Nabi Nuh adalah nabi yang terpanjang 
umurnya, 950 tahun (al-‘Ankab‼t/29: 14). Kaumnya bila diseru 
di jalan Allah mereka memasukkan jari-jarinya ke telinga, sambil 
menutupkan bajunya ke wajah, bahkan mereka menghindar dan 
lari dari Nabi Nuh (N‼♥/71: 5—7). Kemudian ditenggelamkan 
oleh Allah dengan banjir bah (H‼d/11: 40). Tetapi kaumnya tetap 
membangkang dan melawan, bahkan kaumnya mendustakan 
nabinya, ketika Nabi Nuh menyeru; “Mengapa kamu tidak 
bertakwa? Sesungguhnya aku ini seorang rasul kepercayaan (yang diutus) 
kepadamu.” (asy-Syu‘ar☼╨/26: 106—107).

Kata am☼nah dalam Al-Qur╨an, terulang sebanyak 8 kali, 
yaitu terdapat dalam Surah al-A‘r☼f/7: 68, asy-Syu‘ar☼╨/26: 107, 
125, 143, 162 dan 178, dan asy-Sy‼r☼/42: 18. Kata am☼nah sesuai 



73Sifat-sifat Rasul

dengan konteksnya dalam berbagai ayat, antara lain;
a. 	Larangan menyembunyikan kesaksian (al-Baqarah/2: 283);
b. 	Amanah dikaitkan dengan keadilan (an-Nis☼╨/4: 58); 
c. 	Amanah diartikan dengan sifat manusia yang tidak stabil 

dalam kerohaniannya, yaitu apabila ditimpa kesusahan, maka 
ia akan gelisah. Bila ia ditimpa kebaikan (harta) dia jadi kikir 
(al-Ma‘☼rij/70: 19—21); 

d.	 Amanah yang bersifat umum kaitannya dengan sifat 
kemanusiaan (al-A♥z☼b/33: 72);

e. 	Amanah kaitannya dengan memelihara amanah, berpegangan 
teguh dalam kesaksiannya (al-Ma‘☼rij/70: 32—33); 

f. 	 Amanah kaitannya dengan sifat lawannya yaitu sifat khianat. 
Seorang mukmin tidak boleh khianat terhadap Allah dan 
Rasul-Nya (al-Anf☼l/8: 27); 

g. 	Amanah harus ditunaikan (an-Nis☼╨/4: 58).10 
Ayat terakhir inilah yang ada kaitannya dengan kejujuran 

seorang Nabi, Nabi tidak boleh khianat, Nabi tidak boleh 
bohong, Nabi bertanggung jawab atas amanah yang dibebankan 
kepadanya.

Selanjutnya, sifat am☼nah juga dimiliki oleh Nabi Hud. 
Diceritakan bahwa mayarakat ‘Ad telah membuat istana-istana di 
tanah yang tinggi untuk kemegahan tanpa ditempati, begitu juga 
ahli membuat benteng-benteng untuk menjaga dari serangan 
musuh, kesemuanya dilakukan dengan anggapan mereka akan 
tetap kekal dalam hidup ini. Kenyataannya tidak demikian. Dan 
satu lagi dosa mereka yaitu, apabila menyiksa seseorang maka 
mereka melakukan dengan kejam dan bengis. (asy-Syu‘ar☼╨/26: 
128—130). Akhirnya disiksa oleh Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ 
berupa suara yang mengguntur memekakkan telinga, tiba-tiba 
mereka pingsan lalu mati oleh kejutan suara yang mengguntur 
dan dahsyat sekali (al-♦☼qqah/69: 6—8). Bahkan mereka 
mendustakan para rasul, ketika Nabi Hud menyeru:  “Mengapa 



74 Sifat-sifat Rasul

kamu tidak bertakwa? Sungguh, aku ini seorang rasul kepercayaan (yang 
diutus) kepadamu.” Sebagaimana firman Allah:

(Kaum) ‘Ad telah mendustakan para rasul. Ketika saudara mereka Hud 
berkata kepada mereka, “Mengapa kamu tidak bertakwa? Sungguh, aku 
ini seorang rasul kepercayaan (yang diutus) kepadamu. (asy-Syu‘ar☼╨/26: 
123-125)

Setelah menjelaskan dan mengingatkan kaumnya tentang 
kerasulan dan kepercayaan dan amanatnya maka Sebagaimana 
halnya nabi sebelum dan juga sesudah beliau, Nabi Hud 
menguatkan pernyataannya itu dengan menampik dugaan 
negatif  yang boleh jadi terlintas dalam benak kaumnya tentang 
motivasi kegiatannya. Beliau berkata: “Dan aku tidak meminta 
upah kepadamu atasnya, yakni atas jerih payahku menyampaikan 
ajaran agama ini sedikit pun, upahku tidak lain hanyalah dari 
Tuhan semesta alam. Maka karena itu bertakwalah kepada Allah 
dan taatlah kepadaku.”11

Ayat ini menerangkan bahwa Allah mengutus Nabi Hud 
kepda kaum ‘Ad tetapi mereka mendustakan dan mengingkari 
seruannya. Kaum ‘Ad pada mulanya beragama tauhid, akan tetapi 
setelah kerajaan mereka meluas mereka menjadi sombong dan 
menyembah patung para pemimpin mereka yang semula dibuat 
untuk menghormat dan mengenang jasanya namun kemudian 
menjadi sembahan mereka. Untuk mengembalikan keyakinan 
mereka kepada tauhid, Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ mengutus Nabi 
Hud, dari kalangan mereka sendiri. 

Selanjutnya, sifat am◄n atau am☼nah juga dimiliki oleh 
Nabi Saleh Sebagaimana yang diceritakan dalam Al-Qur╨an. 
Masyarakat Samud atau kaum Samud, suatu masyarakat yang 
maju pada zamannya, di mana mereka mampu membuat rumah 



75Sifat-sifat Rasul

dari gunung yang dipahat dengan seni yang tinggi, menggali 
mata air yang mengalir, hingga mampu membuat taman-taman 
dari buah-buahan kurma. Namun nikmat itu mereka kufuri, 
(asy-Syu‘ar☼╨/26: 147—149). Bahkan berbuat dosa dengan 
menyembelih unta yang menjadi mukjizat bagi Nabi Saleh, 
karena kezalimannya maka mereka diazab oleh Allah dengan 
diratakan tanah tempat tinggal mereka (asy-Syams/91: 11—
15). Bahkan mereka mendustakan para rasul, ketika Nabi Saleh 
menyeru; “Mengapa kamu tidak bertakwa? Sungguh, aku ini seorang 
rasul kepercayaan (yang diutus) kepadamu.” Sebagaimana firman 
Allah:

 

Kaum Samud telah mendustakan para rasul. Ketika saudara mereka Saleh 
berkata kepada mereka, “Mengapa kamu tidak bertakwa? Sungguh, aku 
ini seorang rasul kepercayaan (yang diutus) kepadamu. (asy-Syu‘ar☼╨/26: 
141—143).

Kisah Nabi Saleh hampir sama dengan Nabi Hud, 
beliau mengajak kaumnya untuk kembali kepada tauhid dan 
meninggalkan penyembahan kepada berhala. Nabi Saleh 
mengajak kaumnya untuk bertakwa kepada Allah, mengerjakan 
perintah dan menjauhkan larangan-Nya, serta mengakui bahwa 
Nabi Saleh adalah rasul yang diutus Allah kepada mereka.12 
Nabi Saleh mengajak kaumnya menyembah kepada Allah, tanpa 
sekutu bagi-Nya dan hendaklah mereka menaati risalah yang 
disampaikan kepada mereka, namun mereka membangkang, 
mendustakan dan menyalahinya.13 Penjelasan tentang Nabi 
Saleh yang diutus kepada kaumnya sendiri, yakni Samud, juga 
diterangkan dalam Surah H‼d/11: 61.

Selanjutnya, informasi tentang sifat am☼nah juga dimiliki 



76 Sifat-sifat Rasul

oleh Nabi Lut (ras‼lun am◄n). Dikisahkan dalam Al-Qur╨an, 
ketika Lut menyeru; “Mengapa kamu tidak bertakwa?” Sungguh, aku 
ini seorang rasul kepercayaan (yang diutus) kepadamu.” Sebagaimana 
firman Allah:

 

Kaum Lut telah mendustakan para rasul, ketika saudara mereka Lut 
berkata kepada mereka, “Mengapa kamu tidak bertakwa?” Sungguh, aku 
ini seorang rasul kepercayaan (yang diutus) kepadamu. (asy-Syu‘ar☼╨/26: 
160—162)

Ayat ini menjelaskan bahwa kaum Nabi Lut telah 
mendustakan seruan para rasul termasuk Nabi Lut yang diutus 
Allah kepada mereka, dan Nabi Lut menyeru mereka supaya 
bertakwa kepada Allah, Tuhan pencipta mereka semua. Nabi Lut 
adalah putra Haran bin Terah, saudara Nabi Ibrahim, jadi Lut 
adalah kemenakan Nabi Ibrahim, dan tinggal bersamanya di kota 
Ur, lalu pindah bersamanya ke Palestina dan melawat ke Mesir, 
lalu kembali lagi ke Palestina, kemudian Nabi Lut pergi ke kota 
Sodom yang penduduknya berperilaku buruk dan menyembah 
patung di samping menyembah Allah. Nabi Lut menyeru mereka 
supaya bertaobat.14 

Ibnu Ka♪◄r menyebut Nabi Lut bin Haran bin Azar, anak 
saudara laki-laki Nabi Ibrahim, diutus kepada satu kaum yang 
tinggal di Sodom, perilaku mereka menyebabkan mereka 
dibinasakan Allah, dan menjadikan tempat tinggal mereka danau 
yang berbau busuk, tempat ini dikenal di wilayah pegunungan 
bergua yang berdekatan dengan wilayah pegunungan Baitul-
Maqdis. Nabi Lut mengajak mereka untuk mengesakan Allah, 
menaati rasul-Nya dan melarang mereka bermaksiat yaitu 
berbuat sodomi.15 Kata akh‼hum pada ayat 161 berbeda dengan 



77Sifat-sifat Rasul

ayat-ayat sebelum ini. Persaudaraan di sini bukan persaudaraan 
seketurunan, tetapi persaudaraan atas dasar persamaan 
pemukiman, sebab Nabi Lut pendatang di kota itu setelah beliau 
bersama Nabi Ibrahim hijrah dari Harran. Nabi Lut berasal dari 
Kan‘an, satu daerah yang terletak di bagian barat Palestina dan 
Suriah sekarang. Bahwa Nabi Lut diutus kepada kaumnya karena 
seseorang yang bertempat lama pada satu tempat dapat dinilai 
sebagai salah seorang anggota kaum masyarakat itu.16 Perilaku 
kaum Nabi Lut dijelaskan dalam Surah an-Naml/27: 54—55, 
H‼d/11: 78—83, dan asy-Syu‘ar☼╨/26: 160—175. 

Kebiasaan buruk dari kaum Nabi Lut adalah gemar melaku-
kan hubungan seks bukan dengan lawan jenisnya (wanita), tetapi 
dengan sesama laki-laki (homoseks) (H‼d/11: 77, al-A‘r☼f/7: 
80, al-Anbiy☼╨/27: 54, dan al-‘Ankab‼t/29: 28 dan 33). Selain itu 
gemar melakukan perampokan dan pembunuhan di jalan yang 
dilalui oleh kafilah pedagang. Barang-barang mereka dirampas, 
kemudian pemiliknya dibunuh. Disamping itu, perkataan dan 
perbuatan mereka di tempat perkumpulan-perkumpulan mereka 
menjijikan, merusak sendi-sendi akhlak dan moral yang mulia 
dan pikiran yang sehat. Kemudian mereka diazab berupa gempa 
dan guncangan yang keras di tempat tinggal mereka, lalu tanah 
dijungkir balikkan. Setelah diserang hujan batu dan gempa bumi 
yang dahsyat, negeri itu menjadi hancur berantakan dan rata 
dengan bumi. Akhirnya negeri Sodom, bekas kediaman umat 
Nabi Lut menjadi lautan mati (al-ba♥rul-mayyit) yang terletak di 
Yordania sekarang. 

Selanjutnya sifat am◄n atau am☼nah juga dimiliki oleh Nabi 
Syuaib. Dijelaskan dalam Al-Qur╨an Ketika Syuaib menyeru: 
“Mengapa kamu tidak bertakwa? Sungguh, aku adalah rasul kepercayaan 
(yang diutus) kepadamu. Sebagaimana firman Allah:

 



78 Sifat-sifat Rasul

Penduduk Aikah telah mendustakan para rasul; ketika Syuaib berkata 
kepada mereka, “Mengapa kamu tidak bertakwa? Sungguh, aku adalah 
rasul kepercayaan (yang diutus) kepadamu. (asy-Syu‘ar☼╨/26: 176—178)

Nabi Syuaib menyeru penduduk Madyan, dan menerangkan 
kepada mereka bahwa tugasnya tidaklah untuk mencari kekayaan, 
kekuasaan atau keuntungan duniawi, ia tidak akan mengambil 
upah dari mereka untuk seruannya itu. Upahnya akan diberikan 
Allah yang telah mengutusnya.17 Dalam Surah H‼d/11: 84 juga 
menjelaskan tentang tugas Nabi Syuaib. 

Masyarakat Madyan atau kaum Nabi Syuaib, terkenal 
dengan kecurangan dalam kehidupan ekonomi mereka, mereka 
berbuat curang dengan cara mengurangi timbangan ketika terjadi 
transaksi jual-beli, mengurangi hak-hak orang lain dan berbuat 
kerusakan dan mendustakan para rasul. Mereka diazab berupa 
sambaran petir yang dahsyat yang keluar dari awan, disertai 
dengan suara yang mengguntur hingga menyebabkan bumi 
goncang dan gempa yang dahsyat, sehingga mereka menjadi 
mayat-mayat yang bergelimpangan di tempat tinggal mereka (al-
‘Ankab‼t/29: 27). 

Selanjutnya sifat al-am◄n sebagai gelar yang diberikan kepada 
Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam, oleh kaumnya 
pada saat terjadi krisis kepemimpinan masa itu. Sebelum Nabi 
Muhammad diangkat menjadi rasul, perilaku Nabi sudah 
mencerminkan sifat jujur, amanah dan terpercaya. Kisah ini dapat 
dilihat ketika terjadi perselisihan antara pembesar Quraisy, siapa 
yang akan meletakkan kembali Hajar Aswad ke tempat semula, 
ketika terjadi banjir, hampir terjadi pertumpahan darah antara 
elit suku Quraisy, masing-masing menyatakan dirinya dialah 



79Sifat-sifat Rasul

yang paling mulia dan pantas untuk meletakkan kembali Hajar 
Aswad ke tempatnya semula. Ternyata diambil tengahnya, yaitu 
akan menunjuk orang yang amanah, jujur dan terpercaya “al-
am◄n”, siapa yang paling dahulu masuk di Masjidilharam, ternyata 
Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam yang masuk pertama kali 
dalam masjid. Maka mereka sepakat, bahwa nanti Muhammad 
yang akan meletakkan Hajar Aswad ke tempatnya semula. Setelah 
esok harinya, terjadilah peristiwa peletakan kembali Hajar Aswad 
ini dengan penuh kearifan dan kebijaksanaan Muhammad, yaitu 
mempersilakan kepada setiap kabilah memegang dari empat 
sudut surban Nabi. Lalu dengan penuh kejujuran, kepercayaan 
dan amanah Nabi meletakkan Hajar Aswad ke tempatnya 
semula. Dan perselisihan itu berhasil diatasi dengan sikap Nabi 
Muhammad yang diberi gelar dengan “al-am◄n”. 

Akhlak Rasulullah disebutkan dalam Al-Qur╨an: “wa innaka 
la‘al☼ khuluqin ‘a♂◄m.” juga Nabi Muhammad sebagai uswah 
♥asanah/contoh teladan yang baik bagi orang-orang yang beriman 
kepada Allah, hari kiamat, dan orang-orang yang mengingat 
Allah dengan zikir yang banyak. 

3.  Tabl◄g
Menurut al-I☺fah☼n◄, at-tabl◄g sama dengan al-bal☼g, kata 

ini terulang sebanyak 16 kali, di antaranya adalah Surah ►li 
‘Imr☼n/3: 20, al-M☼╨idah/5: 67, 92, 99, al-‘Ar☼f/7: 68, ar-Ra‘d/13: 
40, Ibr☼h◄m/15: 52, an-Na♥l/16: 35, 82, an-N‼r/24: 54, al-
‘Ankab‼t/29: 18, Y☼s◄n/36: 17, asy-Sy‼r☼/42: 48, al-A♥q☼f/46: 
35, dan at-Tag☼bun/64: 12. Tabl◄g yaitu menyampaikan wahyu 
yang telah di terima seorang nabi, baik berupa perintah maupun 
larangan kepada umatnya. Lawan sifat tabl◄g adalah sifat kitman, 
yaitu menyembunyikan. Sifat ini mustahil dimiliki nabi, yaitu 
menyembunyikan kebenaran yang telah diterimanya dari Allah 
dan tidak disampaikan kepada umatnya.



80 Sifat-sifat Rasul

Ayat- ayat tersebut di atas sangat terkait dengan sifat nabi 
sebagai penyampai wahyu.18 Antara lain: 
a.	 ►li ‘Imr☼n/3: 20

 Ayat ini berkaitan dengan Ahli Kitab dan kaum musyrik  
yang diajak beriman kepada Allah, apabila mereka beriman, 
berarti akan mendapatkan petunjuk, tetapi bila mereka berpaling, 
tugas Nabi hanya menyampaikan. Nabi sudah tidak berdosa lagi, 
karena tugas Nabi atau rasul hanya menyampaikan. Sebagaimana 
firman Allah:

 

Kemudian jika mereka membantah engkau (Muhammad) katakanlah, 
“Aku berserah diri kepada Allah dan (demikian pula) orang-orang yang 
mengikutiku.” Dan katakanlah kepada orang-orang yang telah diberi Kitab 
dan kepada orang-orang buta huruf, “Sudahkah kamu masuk Islam?” 
Jika mereka masuk Islam, berarti mereka telah mendapat petunjuk, tetapi 
jika mereka berpaling, maka kewajibanmu hanyalah menyampaikan. Dan 
Allah Maha Melihat hamba-hamba-Nya. (►li ‘Imr☼n/3: 20)

Ibnu Ka♪◄r menjelaskan, kemudian ketika Allah berfirman 
kepada hamba dan Rasul-Nya Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi 
wa sallam agar menyeru Ahli Kitab dan kaum musyrik kepada 
Islam. Dia berfirman, “Dan katakanlah kepada orang-orang yang 
telah diberi Kitab dan kepada orang-orang buta huruf, “Sudahkah kamu 
masuk Islam?” Jika mereka masuk Islam, berarti mereka telah mendapat 
petunjuk, tetapi jika mereka berpaling, maka kewajibanmu hanyalah 
menyampaikan.” Yakni, kewajiban Allah-lah menghisab mereka, 
dan kepada-Nya lah mereka kembali. Dia-lah yang menyesatkan 
dan menunjukkan orang yang dikehendaki-Nya, serta kepunyaan 
Allah-lah hujjah yang baik. “Allah Maha Melihat akan hamba-



81Sifat-sifat Rasul

hamba-Nya, Dia mengetahui siapa yang berhak mendapat 
hidayah atau kesesatan.19

b.	 al-M☼╨idah/5: 67
Dalam Surah al-M☼╨idah/5 ayat 67, memberikan informasi 

bahwa Nabi diperintah untuk menyampaikan wahyu kepada 
umatnya, bila tidak disampaikan berarti dianggap tidak 
menyampaikan amanat.

Wahai Rasul! Sampaikanlah apa yang diturunkan Tuhanmu kepadamu. 
Jika tidak engkau lakukan (apa yang diperintahkan itu) berarti engkau 
tidak menyampaikan amanat-Nya. Dan Allah memelihara engkau dari 
(gangguan) manusia. Sungguh, Allah tidak memberi petunjuk kepada 
orang-orang kafir. (al-M☼╨idah/5: 67)

Ayat ini menerangkan bahwa Allah menyuruh hamba dan 
Rasul-Nya Muhammad supaya menyampaikan seluruh perkara 
yang dibawanya dari Allah. Dan, Nabi ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam 
telah melaksanakan perintah itu dan menjalankan risalah sengan 
sempurna. Sehubungan dengan penafisran ayat ini, al-Bukh☼r◄ 
meriwayatkan dari ‘►╨isyah dia berkata, “Barang siapa yang 
menceritakan kepadamu bahwa Muhammad menyembunyikan 
sesuatu dari apa yang diturunkan Allah kepadanya maka 
sungguh berdustalah orang itu, dan Dia berfirman, “Wahai 
Rasul! Sampaikanlah apa yang diturunkan Tuhanmu kepadamu.” 
Demikianlah bunyi hadis ini secara ringkas. Firman Allah, 
“Sesungguhnya Allah tidak akan memberi petunjuk kepada kaum yang 
kafir” sampaikanlah risalah itu olehmu dan Allahlah yang akan 
menunjukkan dan menyesatkan orang yang dikehendaki-Nya. 
Sebagaimana Allah berfirman, “Bukanah kekuasaanmu untuk 



82 Sifat-sifat Rasul

menunjukkan mereka, namun Allahlah yang menunjukkan 
orang yang dikehendaki.” Dan Allah berfirman: “Sesungguhnya 
tugasmu hanyalah menyampaikan dan wewenang Kamilah 
perhitungannya.”20

c.	 al-M☼╨idah/5: 92
Ayat berikut ini menekankan untuk taat kepada Allah dan 

Rasul-Nya serta bersikap hati-hati. Namun jika mereka berpaling, 
maka tugas Rasul hanya menyampaikan. Sebagaimana firman 
Allah:

Dan taatlah kamu kepada Allah dan taatlah kamu kepada Rasul serta 
berhati-hatilah. Jika kamu berpaling, maka ketahuilah bahwa kewajiban 
Rasul Kami hanyalah menyampaikan (amanat) dengan jelas. (al-M☼╨idah/5: 
92)

M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa untuk menguatkan 
kandungan ayat yang lalu, dan perintah-perintah lainnya, ayat 
ini menegaskan bahwa: Taatlah kamu kepada perintah-perintah 
Allah yang terdapat dalam Al-Qur╨an dan taatlah kamu kepada 
Rasul, yakni Muhammad Rasulullah, baik perintah beliau yang 
sejalan dengan Al-Qur╨an maupun yang tidak tercantum dalam Al-
Qur╨an, serta berhati-berhatilah melanggar ketentuan-ketentuan 
agama, karena jika kamu berpaling, yakni melanggar atau 
enggan melaksanakannya, maka ketahuilah bahwa sesungguhnya 
kewajiban Rasul Kami, yakni Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa 
sallam Sebagaimana halnya semua rasul, hanyalah penyampaian 
tuntunan Allah dengan terang, sedang sanksi akibat pelanggaran 
tuntunan-Nya akan ditentukan oleh Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ 
dengan amat adil. 



83Sifat-sifat Rasul

Kata i‘lam‼ (ketahuilah) pada ayat ini, mengandung ancaman 
yang cukup berat. Melalui kata itu, seakan-akan Allah berfirman: 
“Kalau kamu melanggar, maka itu berarti kamu menduga dapat 
melecehkan Rasul Kami, dan ketika itu kamu lupa bahwa dia 
adalah Rasul Kami yang hanya berfungsi menyampaikan perintah 
Kami, sehingga dengan demikian, kamu bukan menghadapi 
Rasul tetapi menghadapi Aku Yang Mahakuasa.”21

d.	 al-M☼╨idah/5: 99
Ayat berikut ini menerangkan bahwa rasul tugasnya tidak 

lain hanyalah menyampaikan amanah Allah, namun Allah 
mengetahui perbuatan yang ditampakkan dan disembunyikan 
oleh manusia sendiri. Sebagaimana firman Allah:

 

Kewajiban Rasul tidak lain hanyalah menyampaikan (amanat Allah), 
dan Allah mengetahui apa yang kamu tampakkan dan apa yang kamu 
sembunyikan. (al-M☼╨idah/5: 99)

Kata “bal☼g” terambil dari kata “balaga” yang berarti sampai. 
Dalam konteks ini adalah sampainya segala apa yang diperintahkan 
Allah kepada manusia. Penyampaian itu dilakukan oleh Rasulullah 
☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam dengan keteladanan di rumah, di jalan, di 
pasar dan di tempat-tempat umum yang didengar ataupun dilihat 
langsung oleh para sahabat bahkan oleh masyarakat ketika itu. 
Ini tidak hanya dilakukan sekali atau dua kali, tetapi berulang-
ulang dan tanpa jemu. Tuntunan Allah dalam kehidupan rumah 
tangga pun–yang sifatnya sangat rahasia–diketahui melalui istri-
istri beliau. Inilah yang merupakan salah satu sebab mengapa 
beliau beristri sekian kali (13 orang istri, sembilan diantaranya 
dihimpun dalam satu waktu), karena seorang istri saja tidak akan 
mampu menampung segala tuntunan itu. Apa yang disampaikan 



84 Sifat-sifat Rasul

Rasul itu, disampaikan lagi oleh generasi lalu ke generasi berikut, 
hingga dewasa ini. Namun, sekali lagi, harus diingat bahwa tugas 
Rasul hanya menyampaikan. Beliau telah berusaha sekuat tenaga 
bahkan melebihi apa yang diharapkan dari beliau, sedang untuk 
menerima atau menolak ajakan ini kembali kepada masing-
masing, “Siapa yang akan beriman maka silakan beriman dan 
siapa yang kafir maka dia sendiri yang menanggung dosanya.”22 

e.	 Fa•☼nah 
Sifat rasul yang keempat yaitu fa•☼nah berarti bijaksana, cer-

das, serta terhindar dari sifat al-jahl, bodoh, tolol, apalagi dungu. 
Bila dicermati, kata ini, tidak dijumpai dalam Al-Qur╨an. Kisah 
para nabi dalam Al-Qur╨an menggunakan term lain yang mem-
berikan gambaran tentang tingkat kecerdasan mereka, dan yang 
dimaksud kecerdasan di sini tidak semata terkait kecerdasan 
intelektual tapi multi kecerdasan lainnya termasuk kecerdasan 
emosional, sosial, dan kecerdasan spiritual. Seluruh jenis kecer-
dasan yang dimiliki para rasul yang hanya sebagiannya dijelaskan 
dalam bahasan ini adalah tentu saja karunia dari Allah sub♥☼nah‼ 
wa ta‘☼l☼. Sifat fa•☼nah ini dapat diperhatikan melalui beberapa 
contoh antara lain:23

a.	 Sifat fa•☼nah terkait kisah Nabi Yusuf
Kisah Nabi Yusuf  terdapat dalam Surah Y‼suf/12; hal-hal 

yang mengandung pesan aspek kecerdasan yaitu; 
1) Memiliki hubungan dekat dengan orang tuanya dan mau 

mendengarkan nasihat mereka; 
2) Mampu menjelaskan arti mimpi yang datang dari Allah. 

Sebagaimana firman Allah:

 



85Sifat-sifat Rasul

Dan demikianlah, Tuhan memilih engkau (untuk menjadi Nabi) dan 
mengajarkan kepadamu sebagian dari takwil mimpi dan menyempurnakan 
(nikmat-Nya) kepadamu dan kepada keluarga Yakub, Sebagaimana Dia 
telah menyempurnakan nikmat-Nya kepada kedua orang kakekmu sebelum 
itu, (yaitu) Ibrahim dan Ishak. Sungguh, Tuhanmu Maha Mengetahui, 
Mahabijaksana. (Y‼suf/12: 6)

Takwil yang dimaksud oleh ayat ini adalah kenyataan di 
lapangan tentang apa yang dilihat dalam mimpi. Menurut Al-
Qur╨an, mimpi antara lain merupakan isyarat tentang apa yang 
akan terjadi. Takwil mimpi adalah penjelasan tentang apa yang 
akan terjadi di dunia nyata menyangkut apa yang dimimpikan 
itu. Di sini Nabi Yusuf  melihat sebelas bintang, matahari dan 
bulan bersujud kepadanya. Puluhan tahun ke depan akan tunduk 
kepadanya sebelas orang saudaranya, ibu dan bapaknya yang 
akan datang bersama-sama ke Mesir pada saat dia memegang 
kekuasaan. Penjelasan inilah yang dinamai takwil. Ini jika kita 
memahami kata “al-a♥☼d◄♪” dalam arti mimpi. Tetapi ada juga 
yang memahaminya dalam arti peristiwa-peristiwa yang terjadi, 
baik dalam bentuk mimpi maupun yang terjadi di dunia nyata. 
Ini serupa dengan kemampuan menganalisis suatu peristiwa dan 
dampak-dampak yang akan terjadi dari peristiwa itu. Ini dapat 
juga dipersamakan dengan para futurologi dewasa ini. Hanya, 
tentu saja kemampuan yang dianugerahkan Allah kepada Nabi 
Yusuf  jauh melebihi kemampuan manusia biasa.24

Dan juga terbukti sewaktu Nabi Yusuf  dalam penjara, dapat 
menakwilkan mimpi raja Mesir sehingga ia menjadi orang yang 
disegani dan diangkat menjadi penguasa tertinggi. Selain itu 
dapat mengetahui makanan apa yang akan dibawa oleh pegawai 
penjara sebelum makanan itu sampai ke kamar temannya 
(Y‼suf/12: 37).25 
3)	 Nabi Yusuf  mampu menahan diri untuk tidak melakukan 

perzinaan, meskipun sangat tergoda dan ada kesempatan untuk 



86 Sifat-sifat Rasul

melakukan, namun hal itu dihindari (Y‼suf/12: 23—28); 
4) 	Lebih baik ia dipenjara dari pada harus melakukan kemungkaran 

dan kekejian (Y‼suf/12: 33); 
5) 	Melakukan dakwah dalam situasi apa pun, contohnya di 

penjara (Y‼suf/12: 41—42); 
6) 	Memilih jabatan berdasarkan kompetensi (Y‼suf/12: 55); 
7)	 Melakukan taktik dan strategi tertentu untuk dapat berkumpul 

dengan keluarganya (Y‼suf/12: 59—63); 
8) 	Memberi maaf  terhadap saudaranya yang telah mencelakakan 

dan membuat kesengsaraan hidupnya (Y‼suf/12: 93);  
9) 	Meminta kepada Allah agar meninggal dalam keadaan Islam 

dan disatukan dengan orang-orang saleh di akhirat kelak 
(Y‼suf/12: 101).

b.	 Sifat fa•☼nah terkait kisah Nabi Musa 
Kecerdasan-kecerdasan yang dimiliki Nabi Musa dapat 

dilhat dalam Surah ◘☼h☼/20 dari ayat 97-98; antara lain; 
1) Mampu melihat api yang ternyata adalah tanda keberadaan 

Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ (◘☼h☼/20: 10—12). Sebagaimana 
firman Allah,

Ketika dia (Musa) melihat api, lalu dia berkata kepada keluarganya, 
“Tinggallah kamu (di sini), sesungguhnya aku melihat api, mudah-mudahan 
aku dapat membawa sedikit nyala api kepadamu atau aku akan mendapat 
petunjuk di tempat api itu.” Maka ketika dia mendatanginya (ke tempat api 
itu) dia dipanggil, “Wahai Musa! Sungguh, Aku adalah Tuhanmu, maka 
lepaskan kedua terompahmu. Karena sesungguhnya engkau berada di lembah 
yang suci, Tuwa. (◘☼h☼/20: 10—12)



87Sifat-sifat Rasul

Nabi Musa dalam ucapannya yang direkam Al-Qur╨an 
ini sangat berhati-hati. Beliau tidak memastikan akan kembali 
membawa nyala api, karena beliau berkata: “mudah-mudahan 
aku dapat membawa sedikit darinya.” Memang seorang mukmin 
hendaknya tidak memastikan sesuatu menyangkut masa depan, 
kecuali dengan mengaikatkannya dengan kehendak Allah (berkata 
insy☼╨ All☼h) atau dengan menyatakan harapannya tentang bakal 
terjadinya sesuatu itu. Ucapan Nabi Musa mendapat petunjuk 
dinilai oleh Ibnu ‘►sy‼r sebagai ilham dari Allah kepada beliau, 
karena ternyata petunjuk yang diperolehnya di sana adalah 
petunjuk yang sangat agung, bukan saja bagi diri dan keluarganya, 
tetapi bagi semua Bani Israil, karena di sanalah beliau memperoleh 
wahyu Ilahi dan mendengar secara langsung firman Allah. Api 
yang dillihatnya di malam yang gelap itu, merupakan lambang 
cahaya penerang petunjuk Ilahi untuk masyarakat Bani Israil.26

Nabi Musa melihat api di tengah perjalanannya menuju Me-
sir, lalu ia minta keluarganya menunggu dan ia mencari sumber 
api tersebut. Ketika ia sedang berada di Lembah Tuwa, yaitu lem-
bah suci, Allah memintanya untuk menanggalkan alas kakinya, 
maka diwahyukanlah kepadanya hal-hal berikut: Ia dipilih un-
tuk mengemban tugas-tugas kenabian, Tuhan adalah Allah, salat 
didirikan sebagai bukti ingat Allah dengan perkataan, perbuatan 
dan hati, bahwa kiamat pasti datang, agar Nabi Musa tidak ter-
pengaruh oleh orang-orang yang tidak beriman dan mengikuti 
hawa nafsunya saja.27 

2)	 Kecerdasan lainnya yaitu berdoa meminta dilapangkan dada, 
dimudahkan urusan, difasihkan lidah, dan ada pembantu 
khusus (nabi Harun) dalam melaksanakan dakwahnya 
(◘☼h☼/20: 25—32); 

3) 	 Berdakwah dan senantiasa berzikir kepada Allah dan berkata 
dengan penuh lemah lembut (◘☼h☼/20: 43—44); 



88 Sifat-sifat Rasul

4) 	 Tidak memiliki rasa takut dalam menyampaikan ayat Allah 
(◘☼h☼/20: 45—46); 

5) 	 Mampu berdialog dengan Firaun sebagai orang tua angkat, 
penguasa berwatak •☼g‼t (zalim) dan memiliki kekuasan 
absolut yang kejam (◘☼h☼/20:  24); 

6) 	 Dengan mukjizat yang dimiliki mampu mengalahkan tukang 
sihir Fir‘aun (◘☼h☼/20: 69—70); 

7) 	 Mampu mengatasi rasa takut  yang sangat terhadap Fir‘aun 
dengan pengikutnya (◘☼h☼/20:  67—68); 

8) 	 Marah dan bersedih hati karena terhadap orang yang ingkar 
kepada Allah (◘☼h☼/20: 86); 

9) 	 Senantiasa melakukan dialog, meski dalamm kondisi marah 
besar sekalipun (◘☼h☼/20: 87); 

10) 	Mengusir orang yang menyesatkan kaum beriman (◘☼h☼/20: 
92—93);  

11) 	Menghancurkan apa yang dijadikan sesembahan selain dari 
Allah (◘☼h☼/20: 97).

c.	 Sifat fa•☼nah terkait kisah Nabi Ibrahim 
Kisah Nabi Ibrahim dalam Al-Qur╨an, adalah kisah yang 

terbanyak mengandung kecerdasan, antara lain; 
1)	 Menemukan Allah melaluli pola berpikir dan pengalaman yang 

menyeluruh (al-An‘☼m/6: 74—83). Sebagaimana firman Allah: 



89Sifat-sifat Rasul

Dan (ingatlah) ketika Ibrahim berkata kepada ayahnya Azar, ”Pantaskah 
engkau menjadikan berhala-berhala itu sebagai tuhan? Sesungguhnya aku 
melihat engkau dan kaummu dalam kesesatan yang nyata.” Dan demikianlah 
Kami memperlihatkan kepada Ibrahim kekuasaan (Kami yang terdapat) di 
langit dan di bumi, dan agar dia termasuk orang-orang yang yakin. Ketika 
malam telah menjadi gelap, dia (Ibrahim) melihat sebuah bintang  (lalu) dia 
berkata, “Inilah Tuhanku.” Maka ketika bintang itu terbenam dia berkata, 
“Aku tidak suka kepada yang terbenam.” Lalu ketika dia melihat bulan terbit 
dia berkata, “Inilah Tuhanku.” Tetapi ketika bulan itu terbenam dia berkata, 
“Sungguh, jika Tuhanku tidak memberi petunjuk kepadaku, pastilah aku 
termasuk orang-orang yang sesat.” Kemudian ketika dia melihat matahari 
terbit, dia berkata, “Inilah Tuhanku, ini lebih besar.” Tetapi ketika matahari 
terbenam, dia berkata, “Wahai kaumku! Sungguh, aku berlepas diri dari 
apa yang kamu persekutukan.” Aku hadapkan wajahku kepada (Allah) 
yang menciptakan langit dan bumi dengan penuh kepasrahan (mengikuti) 
agama yang benar, dan aku bukanlah termasuk orang-orang musyrik. Dan 
kaumnya membantahnya. Dia (Ibrahim) berkata, “Apakah kamu hendak 
membantahku tentang Allah, padahal Dia benar-benar telah memberi 
petunjuk kepadaku? Aku tidak takut kepada (malapetaka dari) apa yang 
kamu persekutukan dengan Allah, kecuali Tuhanku menghendaki sesuatu. 
Ilmu Tuhanku meliputi segala sesuatu. Tidakkah kamu dapat mengambil 
pelajaran? Bagaimana aku takut kepada apa yang kamu persekutukan 
(dengan Allah), padahal kamu tidak takut dengan apa yang Allah sendiri 
tidak menurunkan keterangan kepadamu untuk mempersekutukan-Nya. 



90 Sifat-sifat Rasul

Manakah dari kedua golongan itu yang lebih berhak mendapat keamanan 
(dari malapetaka), jika kamu mengetahui?” Orang-orang yang beriman dan 
tidak mencampuradukkan iman mereka dengan syirik, mereka itulah orang-
orang yang mendapat rasa aman dan mereka mendapat petunjuk. Dan itulah 
keterangan Kami yang Kami berikan kepada Ibrahim untuk menghadapi 
kaumnya. Kami tinggikan derajat siapa yang Kami kehendaki. Sesungguhnya 
Tuhanmu Mahabijaksana, Maha Mengetahui. (al-An‘☼m/6: 74—83)

Inti dari ayat-ayat di atas adalah bahwa menyembah berhala 
adalah bertentangan dengan pikiran yang benar, dengan melihat 
keindahan ciptaan Allah, manusia akan mendapatkan bukti ke-
Esaan-Nya. Benda-benda langit termasuk, bintang, bulan dan 
matahari bukanlah Tuhan tetapi makhluk-Nya, maka tidak 
pantas jika manusia mendewakan makhluk yang tidak kekal dan 
mengalami perubahan. Nabi Ibrahim mengajak kaumnya untuk 
beragama tauhid dengan cara yang logis, diajaknya kaumnya 
untuk menggunakan pikiran, memperlihatkan ciptaan Allah agar 
terbuka pikirannya untuk mengakui ke-Esaan-Nya.28

1)	 Membersihkan Baitullah dari berhala untuk orang-orang yang 
tawaf, iktikaf, rukuk dan sujud (al-Baqarah/2: 124); 

2) 	 Memohon agar negara aman dan bahagia penduduknya (al-
Baqarah/2: 126); 

3) 	 Meminta agar diri dan keluarganya termasuk orang-orang 
yang patuh dan meminta petunjuk tentang beribadah yang 
baik (al-Baqarah/2: 128); 

4) Meminta didatangkan seorang rasul (Nabi Muhammad) 
yang mengajarkan ayat-ayat Allah, hikmah dan mensucikan 
manusia (al-Baqarah/2: 129); 

5) 	 Taat dan patuh kepada Allah (al-Baqarah/2: 131); 
6) 	 Berwasiat kepada segenap keturunannya untuk memilih dan 

mati dalam keadaan Islam (al-Baqarah/2: 132); 
7) 	 Mengurung niat untuk memohon ampun bagi bapaknya (at-



91Sifat-sifat Rasul

Taubah/9: 114); 
8) 	 Menghancurkan berhala-berhala menjadi berkeping-keping 

(al-Anbiy☼╨/21: 58); 
9) 	 Menjelaskan tentang keberadaan Allah subhanahu wa ta’ala 

dengan pelbagai aspeknya (asy-Syu‘ar☼╨/26: 78—82); 
10) 	Meminta diberikan hikmah, bertutur kata yang baik, 

dimasukan dalam golongan saleh (asy-Syu‘ar☼╨/26: 83-89); 
11) 	Datang kepada Allah dengan hati yang lapang dan senang (a☺-

☻☼ff☼t/37: 84); 
12) 	Berani menghadapi resiko dalam menunjukkan ketauhidan 

kepda Allah (a☺-☻☼ff☼t/37: 95—97); 
13) 	Hanya mengharapkan petunjuk dari Allah (a☺-☻☼ff☼t/37: 99); 
14) 	Untuk mendapatkan keridaan Allah, siap mengorbankan 

anaknya sekalipun. (a☺-☻☼ff☼t/37: 101—105).

d.	 Sifat fa•☼nah terkait kisah Nabi Dawud 
Sejumlah kecerdasan yang dimiliki Nabi Dawud antara lain; 

1)	 Mengikuti Talut dan memerangi Jalut dan berhasil 
membunuhnya (al-Baqarah/2: 249—250). Sebagaimana 
firman Allah: 



92 Sifat-sifat Rasul

Maka ketika Talut membawa bala tentaranya, dia berkata, “Allah akan 
menguji kamu dengan sebuah sungai. Maka Barang siapa meminum 
(airnya), dia bukanlah pengikutku. Dan Barang siapa tidak meminumnya, 
maka dia adalah pengikutku kecuali menciduk seciduk dengan tangan.” 
Tetapi mereka meminumnya kecuali sebagian kecil di antara mereka. 
Ketika dia (Talut) dan orang-orang yang beriman bersamanya menyeberangi 
sungai itu, mereka berkata, “Kami tidak kuat lagi pada hari ini melawan 
Jalut dan bala tentaranya.” Mereka yang meyakini bahwa mereka akan 
menemui Allah berkata, “Betapa banyak kelompok kecil mengalahkan 
kelompok besar dengan izin Allah.” Dan Allah beserta orang-orang yang 
sabar. Dan ketika mereka maju melawan Jalut dan tentaranya, mereka 
berdoa, “Ya Tuhan kami, limpahkanlah kesabaran kepada kami, 
kukuhkanlah langkah kami dan tolonglah kami menghadapi orang-orang 
kafir.” (al-Baqarah/2: 249—250)

Menurut Ibnu ‘Abb☼s yang dimaksud dengan suatu sungai 
di sini adalah sungai syari‘ah yang terletak antara Yordania dan 
Palestina sekarang. Menurutnya juga barang siapa yang meminum 
dengan cidukan tangannya, maka ia akan merasa segar. Dan 
barang siapa yang meminumnya langsung dari sungai, maka 
tidak akan merasa segar. Maka minumlah sebanyak 76 ribu orang 
sehingga sisanya hanya 4 ribu orang. Talut dapat mengalahkan 
Jalut dengan izin Allah, Dawud dapat membunuh Jalut dan 
kerajaan pun kembali kepadanya berikut kenabian yang agung.29

2)	 Memuji Allah ketika mendapatkan karunia (an-Naml/27: 15); 
3) 	Dapat menundukkan gunung-gunung untuk bertasbih bersa-

ma-sama (☻☼d/38: 24); 
4) 	Meminta ampun kepada Allah dengan bersujud dan bertobat 

(☻☼d/38: 24); 
5) Sebagai khalifah memutuskan perkara dengan adil dan tidak 

mengikuti hawa nafsu (☻☼d/38: 26). 



93Sifat-sifat Rasul

e.	 Sifat fa•☼nah terkait kisah Nabi Sulaiman
Kecerdasan-kecerdasan yang dimiliki nabi Sulaiman, antara 

lain; 
1) 	Bersyukur kepada Allah ketika diberikan nikmat (an-Naml/27: 

15); 
2) Mengerti pembicaraan sejumlah bintang dan burung (an-

Naml/27: 16, 17 dan 18); 
3) 	Meminta diberi jalan untuk bersyukur terhadap nikmat Allah 

(an-Naml/27: 19); 
4) 	Mampu menjadikan jin dan manusia yang berilmu menjadi 

pengikutnya (an-Naml/27: 39—40); 
5) 	Mampu membangun istana besar (an-Naml/27: 44); 
6) 	Mampu menundukkan angin dan menguasai tegnologi logam, 

dan mengatur jin (Saba╨/34: 12—13). Sebagaimana firman Allah:

Dan Kami (tundukkan) angin bagi Sulaiman, yang perjalanannya pada 
waktu pagi sama dengan perjalanan sebulan dan perjalanannya pada waktu 
sore sama dengan perjalanan sebulan (pula) dan Kami alirkan cairan tembaga 
baginya. Dan sebagian dari jin ada yang bekerja di hadapannya (di bawah 
kekuasaannya) dengan izin Tuhannya. Dan siapa yang menyimpang di antara 
mereka dari perintah Kami, Kami rasakan kepadanya azab neraka yang 
apinya menyala-nyala. Mereka (para jin itu) bekerja untuk Sulaiman sesuai 
dengan apa yang dikehendakinya di antaranya (membuat) gedung-gedung yang 
tinggi, patung-patung, piring-piring yang (besarnya) seperti kolam dan periuk-
periuk yang tetap (berada di atas tungku). Bekerjalah wahai keluarga Dawud 
untuk bersyukur (kepada Allah). Dan sedikit sekali dari hamba-hamba-Ku 
yang bersyukur. (Saba╨/34: 12—13)



94 Sifat-sifat Rasul

7) 	Kecerdasan nabi Sulaiman lainnya yaitu lebih memilih berzikir 
kepada Allah daripada menikmati kesenangan duniawi (☻☼d/38: 
31—33); 

8) Ketika diberi kekuasaan senantiasa ingat untuk beistigfar 
(☻☼d/38: 35). 

f.	 Sifat fa•☼nah terkait kisah Nabi Ayyub
Kecerdasan Nabi Ayub disebutkan dalam Al-Qur╨an, antara 

lain: 
1) 	Memahami bahwa kepayahan dan penderitaan berasal dari 

setan (☻☼d/38: 41); 
2) 	Menggunakan air sejuk untuk mandi dan minum (☻☼d/38: 42). 

Sebagimana firman Allah:

(Allah berfirman), “Hentakkanlah kakimu; inilah air yang sejuk untuk 
mandi dan untuk minum.” (☻☼d/38: 42)

3) 	Nabi Ayyub tidak melanggar sumpah dan beliau adalah sangat 
sabar (☻☼d/38: 44). Sebagaimana firman Allah:

 
Dan ambillah seikat (rumput) dengan tanganmu, lalu pukullah dengan itu 
dan janganlah engkau melanggar sumpah. Sesungguhnya Kami dapati dia 
(Ayyub) seorang yang sabar. Dialah sebaik-baik hamba. Sungguh, dia sangat 
taat (kepada Allah).30 (☻☼d/38: 44)

Nabi Ayub terhindar dari melanggar sumpah dan diberi 
keringanan dalam melaksanakan apa yang ia ikrarkan dalam 
sumpahnya dengan pelaksanaan yang lebih ringan karena 
kemurahan Allah untuk dirinya dan istrinya, dan juga karena 



95Sifat-sifat Rasul

kesabaran nabi Ayub dan kebaikan istri yang merawatnya ketika 
sakit.31

g.	 Sifat fa•☼nah terkait kisah Nabi Muhammad 
Kecerdasan Nabi Muhammad terlihat dalam perilakunya 

yang terekam dalam sejarah hidupnya. Pendidik beliau adalah 
Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ Sebagaimana dalam sabdanya: “addaban◄ 
rabb◄ fa a♥sana ta’d◄b◄,” (Allah yang mendidik aku dan memba-
guskan pendidikannya untukku). Contoh nyata kecerdasan Nabi 
Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam ketika terjadi perjanjian 
Hudaibiyah, Al-Qur╨an menyebut perjanjian itu sebagai “ke-
menangan yang nyata”. Sebagaimana firman Allah: 

Sungguh, Kami telah memberikan kepadamu kemenangan yang nyata.32 (al-
Fat♥/48: 1)

Beberapa bukti dari kemenangan itu, antara lain:
1) 	Dengan menandatangani perjanjian ini pada tahun pasca-kon-

flik, kaum Quraisy mengakui bahwa muslim sederajat dengan 
mereka. Ketika penduduk Mekah mengadakan perjanjian de-
ngan Nabi sebagai penguasa yang sederajat, maka terjadilah 
gelombang orang-orang yang masuk Islam mengalir ke Medi-
nah dari seluruh penjuru Arab (an-Na☺r/110: 1 — 4)

2) 	Banyak orang Quraisy memperoleh kesempatan untuk me-
renungi kembali apa yang sudah dan sedang terjadi. Para 
pemuka Quraisy  seperti: Kh☼lid bin Wal◄d, Amr bin ‘►☺ 
dan ‘U♪m☼n bin ◘al♥ah, semuanya terkenal  karena memiliki 
keahlian politik dan militer, akhirnya masuk Islam. Kekuatan 
Islam bertambah kokoh dengan Islamnya mereka. ‘U♪m☼n 
bin ◘al♥ah dahulunya dipercayakan memegang dan menjaga 
kunci Ka‘bah, tugas itu pun tetap diberikan kepadanya setelah 



96 Sifat-sifat Rasul

penaklukan (an-Nis☼╨/4: 58). 
3) 	Pada saat itu ada muslim pria maupun wanita yang tinggal 

di Mekah. Tak semua orang di Medinah tahu siapa mereka. 
Beberapa di antaranya bekerja untuk Rasulullah sebagai mata-
mata. Jika perang pecah di Mekah, tentara Muslim mungkin 
membunuh beberapa diantara mereka. Ini akan menyebabkan 
kesedihan personal besar, perjanjian tersebut mencegah 
kemungkinan buruk itu. (al-Fat♥/48: 24—25)

4) 	Kemudian pada tahun berikutnya Nabi melakukan umrah. 
Pernyataan “Tiada tuhan selain Allah dan Muhammad adalah 
utusan Allah” bergema di Mekah. Kaum Quraisy yang berdiam 
di gunung Abi Qubays mendengar isyarat kemenangan Islam 
kelak. Ini sesungguhnya adalah pemenuhan visi yang diberikan 
Allah kepada Rasul-Nya lewat mimpi (al-Fat♥/48: 27)

Perjanjian ini membuat Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa 
sallam berkesempatan mengadakan hubungan dan perjanjian 
dengan pihak-pihak lain (al-Fat♥/48: 29).33

5) 	Dapat pula disebutkan bahwa dalam Piagam Medinah (47 poin) 
yang dibuat dengan rinci menjelaskan tentang sifat fa•☼nah yang 
dimiliki Rasulullah, antara lain terdapat sikap toleransi di satu 
sisi dan sikap tegas di sisi lain. Piagam Medinah mengandung 
nilai sosiologis dan psikologis yang positif  ketika suku-suku 
yang ada di Medinah disebut secara eksplisit dalam piagam 
tersebut. 

Demikianlah uraian terkait sifat-sifat rasul yang diberitakan 
dalam Al-Qur╨an. Wall☼hu a‘lam bi☺-☺aw☼b.[] 



97Sifat-sifat Rasul

Catatan:

1  Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, vol. 8, (Jakarta: Lentera 
Hati, 2007), h. 192.

2  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, jilid 
6, h. 74.

3  Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 3, h. 203.
4  Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 3, h. 199.
5  Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 3, h. 201.
6  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, jilid 

6, h. 71—72.
7 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, vol. 3, h. 169. Sifat 

tersebut dijelaskan dalam konteks mukjizat yang diberikan Allah kepada Nabi 
Musa dan Isa.  Kita juga mengetahui bahwa a☺-☺idd◄q yang dilekatkan kepada 
sahabat Nabi yaitu Ab‼ Bakar, menunjukkan sifat beliau yang selalu mem-
benarkan segala informasi yang diberitakan oleh Rasulullah.

8  Dasuki, H.A, (Editor), Ensiklopedi Islam, Ichtiar Baru van Hoeve, Ja-
karta, 1994, jilid V, h 33. 

9  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Jilid 
7, h.110.

10  Dasuki, H.A. (Editor), Ensiklopedi Islam, Ichtiar Baru Van Hoeve, 
Jakarta, 1994, jilid 1, h 25.

11  Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, vol. 10, h. 100. 
12  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Ji-

lid 7, h.127. 
13  Muhammad Nasib al-Rifa’i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 3, h. 598. 

Kaum ♫amud hidup setelah kaum ‘Ad dan sebelum masa Nabi Ibrahim. Me-
reka bangsa Arab, tinggal di al-♦ijr terletak antara W☼d◄ al-Qur☼ dan Syiria.

14  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Ji-
lid 7, h.134—135.

15  Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 3, h. 601. 
16  Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, vol. 10, h. 119—120.
17  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Ji-

lid 7, h. 143.
18 Al-I☺fah☼n◄, Mufrad☼t Alf☼♂il-Qur╨☼n, D☼rul-Qalam, Damaskus, 2002, 

h. 90. 
19  Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 1, h. 497. 
20  Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 2, h. 123 

dan 126. 
21  Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 3, h. 197—

198.
22  Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 3, h. 213.



98 Sifat-sifat Rasul

23  Mohamad Jarot Sensa, Quranic Quotient, Kecerdasan-kecerdasan Bentukan 
Al-Quran, Hikmah, 2004, Jakarta, h. 33—39. 

24  Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 6, h. 399. 
Pada ayat 100 dalam Surah Y‼suf  berisi pernyataan Yusuf  pada ayahnya, 
Ya‘qub bahwa peristiwa itulah (sebelas saudaranya terpedaya setan sehingga 
merusak hubungan antara mereka dan kemudian mereka tunduk pada Yusuf) 
yaitu takwil mimpinya dahulu. Lihat juga Kementerian Agama Republik In-
donesia, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Jilid 4, h. 500.

25  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Ji-
lid 4, h. 501.

26  Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 8, h. 280. 
27  Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 8, h. 280. 
28  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Ji-

lid 3, h. 164. 
29 Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 1, 415—

416.
30  Nabi Ayyub menderita penyakit kulit beberapa waktu lamanya dan 

dia memohon pertolongan kepada Allah. Kemudian Allah memperkenankan 
doanya dan memerintahkan agar dia menghentakkan kakinya ke bumi. Ayyub 
menaati perintah itu maka keluarlah air dari bekas kakinya atas petunjuk Allah, 
Ayyub pun mandi dan minum dari air itu sehingga sembuhlah dia dari penya-
kitnya dan dia dapat berkumpul kembali dengan keluarganya. Maka mereka 
kemudian berkembang biak sampai jumlah mereka dua kali lipat dari jumlah 
sebelumnya. Pada suatu ketika Ayyub teringat akan sumpahnya, bahwa dia 
akan memukul istrinya bilamana sakitnya sembuh disebabkan istrinya pernah 
lalai mengurusinya sewaktu dia masih sakit. Akan tetapi timbul dalam hatinya 
rasa iba dan sayang kepada istrinya sehingga dia tidak dapat memenuhi sum-
pahnya. oleh sebab itu turunlah perintah Allah seperti yang tercantum dalam 
ayat 44 di atas, agar dia dapat memenuhi sumpahnya dengan tidak menyakiti 
istrinya yaitu memukulnya dengan seikat rumput.

31  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Ji-
lid 8, h. 380—382. 

32 Menurut pendapat sebagian ahli tafsir yang dimaksud dengan ke-
menangan itu ialah kemenangan penaklukan Mekah, dan ada yang me-
ngatakan penaklukan negeri Rum dan ada pula yang mengatakan perdamaian 
Hudaibiyah. tetapi kebanyakan ahli tafsir berpendapat bahwa yang dimaksud 
di sini ialah perdamaian Hudaibiyah.

33 M. Fethullah Gulen, Versi Terdalam  Kehidupan Rasulullah saw, Murai 
Kencana, Jakarta, h. 286—287. 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 99

MUKJIZAT, KAR►MAH DAN ISTIDR►J



Mukjizat, Karamah dan Istidraj100

MUKJIZAT, KAR►MAH DAN ISTIDR►J

Setiap muslim percaya sepenuhnya bahwa tata kerja alam raya 
dan seluruh makhluk berjalan konsisten sesuai dengan hukum-
hukum yang ditetapkan oleh Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼. Tetapi pada 
saat yang sama tidak tertutup kemungkinan terjadi peristiwa-
peristiwa yang berbeda dengan kebiasaan yang terlihat sehari-
hari, karena baik yang terlihat sehari-hari maupun yang tidak 
biasa terlihat keduanya sama ajaib dan mengagumkan. Apalagi 
sekian banyak hal yang oleh generasi masa kini dinilai “biasa”, 
padahal oleh generasi terdahulu itu disebut sesuatu yang “luar 
biasa”. Sekadar menyebut contoh: puluhan tahun yang lampau 
kalau ada yang menyatakan bahwa seseorang dapat bertatap 
muka dan berbicara secara langsung dengan orang lain padahal 
mereka  berada di tempat yang saling berjauhan adalah sesuatu 
yang luar biasa bahkan mustahil. Namun dengan perkembangan 
teknologi sekarang hal tersebut adalah sesuatu yang biasa saja.

Demikian juga apabila ada orang yang sakit, secara medis ti-



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 101

dak ada lagi harapan untuk hidup kemudian dengan cara tertentu 
di luar kebiasaan yang berlaku dalam dunia kedokteran orang 
tersebut dapat sehat kembali, maka ketika itu orang-orang akan 
menyebut sebagai mukjizat. Tulisan ini akan menjelaskan ten-
tang seputar mukjizat, kar☼mah dan istidr☼j.

A.  Pengertian Mukjizat
Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata mukjizat diartikan 

sebagai ‘kejadian ajaib yang sukar dijangkau oleh kemampuan 
akal manusia”.1 Pengertian ini tidak sepenuhnya sama dengan 
pengertian kata tersebut dalam istilah agama Islam. Pengertian 
dalam kamus tersebut merupakan padanan dari kata miracle dalam 
bahasa Inggris yang mengandung arti an effect or extraordinary event 
in the physical world that surpasses all known human or natural powers 
and is ascribed to a supernatural cause.2  (peristiwa luar biasa dalam 
dunia fisik yang melampaui kekuatan manusia atau alam yang 
dikenal dan dianggap berasal dari sumber supranatural).

Dalam istilah agama Islam, kata mukjizat berasal dari kata 
a‘jaza yang mengandung arti “melemahkan atau menjadikan 
tidak mampu”.3 Dalam Al-Qur╨an kata ini dengan segala 
perubahannya disebut sebanyak 26 kali, di antara contohnya 
adalah Surah al-Jinn/72: 12:

Dan sesungguhnya kami (jin) telah menduga, bahwa kami tidak akan mampu 
melepaskan diri (dari kekuasaan) Allah di bumi dan tidak (pula) dapat lari 
melepaskan diri (dari)-Nya. (al-Jinn/72: 12)

Surah al-♦ajj/22: 5:

Tetapi orang-orang yang berusaha menentang ayat-ayat Kami dengan maksud 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj102

melemahkan (kemauan untuk beriman), mereka itu adalah penghuni-
penghuni neraka Jahim. (al-♦ajj/22: 51)

Ayat-ayat lain adalah Surah al-M☼╨idah/5: 31, F☼•ir/35: 44, 
al-Anf☼l/8: 59, H‼d/11: 72, a♣-♠☼riy☼t/29, asy-Syu‘ar☼╨/26: 
171, a☺-☻☼ff☼t/36: 135, al-Qamar/54: 20, al-♦☼qqah/69: 7, al-
♦ajj/22: 51, Saba╨/34: 5 dan 38, al-A♥q☼f/46: 32, at-Taubah/9: 
2 dan 3, al-An‘☼m/6: 134, Y‼nus/10: 53, H‼d/11: 20 dan 33, an-
Na♥l/16: 46,  an-N‼r/24: 57 al-‘Ankab‼t/29: 22, az-Zumar/39: 
51, asy-Sy‼r☼/42: 31.

Menurut para ulama, seperti yang dikutip oleh M. Quraish 
Shihab, mukjizat didefinisikan sebagai “sesuatu atau peristiwa 
luar biasa yang terjadi melalui seorang yang mengaku nabi, 
sebagai bukti kenabiannya yang ditantangkan kepada yang 
ragu, untuk melakukan atau mendatangkan hal serupa, namun 
mereka tidak mampu melayani tantangan tersebut.”4 Az-Zarq☼n◄ 
menambahkan bahwa mukjizat para rasul tersebut bukan 
sekadar untuk melemahkan atau mengalahkan yang meragukan 
melainkan setelah menjadi nyata bahwa mereka tidak dapat 
melayani tantangan mukjizat tersebut maka benarlah bahwa 
pembawa mukjizat tersebut adalah benar sebagai seorang nabi/
rasul.5

B.  Unsur-unsur Mukjizat
Dari definisi di atas maka dapat dirinci tentang unsur-

unsur yang harus ada, sehingga peristiwa atau sesuatu tersebut 
dinamakan sebagai mukjizat dalam pandangan Islam. Unsur 
tersebut adalah:
1.	 Hal atau peristiwa yang luar biasa

Yang dimaksud dengan luar biasa adalah sesuatu yang 
berada di luar jangkauan sebab dan akibat yang diketahui secara 
umum hukum-hukumnya. Peristiwa-peristiwa alam, misalnya 
yang terlihat sehari-hari walaupun amat menakjubkan tidak 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 103

dinamakan sebagai mukjizat karena ia telah merupakan sesuatu 
yang biasa. Karena berada di luar jangkauan itulah seringkali 
dianggap sebagai sesuatu yang mustahil. Keluarbiasaan tersebut 
sebenarnya bukan sesuatu yang mustahil menurut pandangan 
akal yang sehat dan tidak pula bertentangan dengannya. Yang 
sebenarnya terjadi adalah bahwa keluarbiasaan itu hanya sukar, 
tidak atau belum dapat dijangkau hakikat atau cara kejadiannya 
oleh akal.6

Secara umum sesuatu yang disebut mustahil dapat dibagi 
menjadi dua; mustahil menurut akal dan mustahil menurut 
kebiasaan. Mustahil menurut akal artinya akal yang sehat tidak 
dapat menerima hal tersebut karena jelas bertentangan dengan 
logika. Contohnya adalah jika seseorang berkata bahwa 100 itu 
lebih banyak dari 1000 maka jelas itu adalah pernyataan yang 
mustahil menurut akal. Sedangkan mustahil menurut kebiasaan 
adalah sesuatu itu disebut mustahil hanya karena tidak terbiasa 
terjadi. Sebagai contoh “matahari terbit dari sebelah barat”. Ini 
merupakan sesuatu yang mustahil menurut kebiasaan saja. 

Seringkali seseorang menilai sesuatu itu mustahil karena 
akal telah terpaku dengan kebiasaan atau dengan hukum-hukum 
alam atau hukum sebab akibat yang telah diketahui, sehingga 
apabila ada sesuatu yang tidak sejalan dengan hukum-hukum itu, 
segera  diberi penilaian sebagai sesuatu yang mustahil.

Mukjizat para nabi adalah sesuatu yang luar biasa dan 
bukan sesuatu yang mustahil menurut akal, melainkan mustahil 
menurut kebiasaan. Karena boleh jadi peristiwa mukjizat tersebut 
sebenarnya memiliki hukum-hukumnya tersendiri yang apabila 
faktor-faktor penyebabnya terhimpun maka lahirlah apa yang 
disebut sebagai “luar biasa”. Di sisi lain dapat juga dikatakan 
bahwa peristiwa luar biasa tersebut sering dikatakan bertentangan 
dengan akal karena keterbatasan akal atau pengetahuan manusia. 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj104

2.	 Terjadi atau dipaparkan oleh seorang nabi
Banyak peristiwa yang disebut luar biasa dan dapat dialami 

oleh siapa pun. Namun apabila bukan dari seorang nabi maka 
peristiwa luar biasa tersebut tidak dinamai sebagai mukjizat. Para 
ulama membedakan istilah peristiwa luar biasa dari sudut pandang 
siapa penerimanya. Apabila peristiwa luar biasa tersebut dialami 
atau tampak pada diri seseorang yang kelak ternyata menjadi 
nabi maka ini disebut irh☼☺. Salah satu contoh irh☼☺ adalah apa 
yang terjadi pada diri Rasulullah ☺allall☼hu ‘alai wa sallam ketika 
masih usia anak-anak (ada yang menyebut sekitar 12 tahun), 
dalam perjalanan menuju Syam bersama Ab‼ ◘☼lib. Ketika itu 
seorang Rahib bernama Ba♥ira melihat tanda-tanda kenabian 
pada diri seorang anak kecil dalam rombongan tersebut yaitu 
berupa naungan awan dan juga pohon  dan batu yang mereka 
lewati bersujud kepada anak tersebut.7

Sedangkan peristiwa luar biasa yang terjadi pada diri seorang 
yang taat dan dicintai Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ maka disebut 
kar☼mah. Bahkan boleh jadi ada peristiwa luar biasa yang dialami 
atau diperoleh seseorang yang durhaka kepada Allah maka ini 
disebut istidr☼j. Kedua istilah dibahas secara tersendiri dalam 
tulisan ini.

3.	 Mengandung tantangan terhadap yang meragukan
Seorang yang mengaku nabi dituntut untuk dapat membuk-

tikan kenabiannya dengan menyampaikan kepada kaumnya khu-
susnya yang meragukan risalahnya. Terhadap yang ragu tersebut 
diberikan tantangan agar menandingi atau bahkan kalau bisa 
mengalahkan mukjizat tersebut. Tantangan tersebut harus meru-
pakan sesuatu yang sejalan dengan ucapan sang nabi. Tantangan 
yang diajukan oleh para nabi kepada yang ragu selalu disesuaikan 
dengan aspek yang mereka paling ketahui. Ini adalah hal yang 
logis, karena tidaklah adil dan juga tidak bermakna apabila suatu 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 105

tantangan yang tujuannya adalah membuktikan keunggulan, se-
mentara di sisi lain yang ditantangkan tersebut tidak dikuasai 
apalagi dimengerti oleh yang ditantang.

Sebagai contoh, mukjizat Nabi Musa yaitu beralihnya tong-
kat menjadi ular yang dihadapkan kepada kaumnya yang amat 
mengagumi dan mengandalkan sihir. Demikian juga dengan 
nabi-nabi  lain yang secara khusus akan diuraikan dengan lebih 
rinci dalam pembahasan berikutnya.

4.	 Tantangan tersebut tidak mampu atau gagal dilayani.
Setelah disampaikan tantangan dan yang ditantang itu mera-

gukan risalah kenabian bahkan berhasil untuk melakukan hal 
yang serupa maka ini berarti bukanlah mukjizat, karena berarti 
pengakuan kenabian tersebut tidaklah terbukti. Suatu mukjizat 
pastilah tantangan yang disodorkan oleh para nabi tidak dapat 
dilayani oleh kaum yang meragukannya.

C.	Tujuan dan Fungsi Mukjizat
Di antara fungsi mukjizat yang paling utama adalah sebagai 

bukti kebenaran para nabi. Mukjizat walaupun dari segi bahasa 
berarti melemahkan Sebagaimana telah disinggung di atas, 
namun dari segi agama, mukjizat sama sekali tidak dimaksudkan 
untuk melemahkan atau membuktikan ketidakmampuan yang 
ditantang. Dan tujuan utama diturunkannya mukjizat adalah 
untuk membuktikan kebenaran risalah Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ 
yang dibawa oleh masing-masing nabi.8 Jika demikian halnya, 
maka mukjizat ini paling tidak mengandung dua konsekuensi:
1.	 Bagi yang telah percaya kepada nabi, maka ia tidak lagi 

membutuhkan mukjizat. Karena bagi yang sudah percaya 
maka tidak lagi ditantang untuk melakukan hal yang sama. 
Mukjizat yang dilihat atau dialaminya hanya berfungsi untuk 
memperkuat keimanan, serta menambah keyakinan terhadap 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj106

kekuasaan Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼.
2.	 Para nabi sejak Nabi Adam, hingga Nabi Isa diutus untuk 

suatu kurun tertentu serta masyarakat tertentu. Tantangan 
yang mereka kemukakan sebagai mukjizat pasti tidak dapat 
dilakukan oleh kaumnya. Namun apakah ini berarti peristiwa 
luar biasa yang terjadi melalui mereka itu tidak dapat dilaku-
kan oleh selain kaum mereka pada generasi sesudah generasi 
mereka? Menjawab pertanyaan tersebut para ulama berargu-
men bahwa jika tujuan utama mukjizat hanya untuk meya-
kinkan kaum setiap nabi, maka boleh jadi kaum yang lain 
dapat melakukannya. Kemungkinan ini lebih terbuka bagi 
yang berpendapat bahwa mukjizat pada hakikatnya berada 
dalam jangkauan hukum-hukum Allah yang berlaku di alam 
semesta. Pada saat peristiwa luar biasa/mukjizat tersebut ter-
jadi hukum-hukum tersebut belum lagi diketahui oleh ma-
syarakat nabi yang bersangkutan.9

D.	Macam-macam Mukjizat
Secara garis besar mukjizat dapat dibagi dalam dua bagian 

pokok, yaitu:
1.	 Mukjizat yang bersifat material indrawi lagi tidak kekal.
2.	 Mukjizat immaterial, logis, lagi dapat dibuktikan sepanjang 

masa. 
Mukjizat para nabi terdahulu kesemuanya merupakan jenis 

pertama. Mukjizat mereka bersifat material dan indrawi dalam arti 
keluarbiasaan tersebut dapat disaksikan atau dijangkau langsung  
lewat indra oleh masyarakat  tempat nabi tersebut menyampaikan 
risalahnya. Ini berbeda dengan mukjizat yang sifatnya bukan 
indrawi seperrti yang diterima oleh Nabi Muhammad ☺allall☼hu 
‘alai wa sallam, namun dapat dipahami oleh akal. Karena sifatnya 
yang immaterial maka mukjizat tersebut tidak dibatasi oleh suatu 
tempat atau masa tertentu. Mukjizat Al-Qur╨an dapat dijangkau 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 107

oleh setiap orang yang menggunakan akalnya di mana pun dan 
kapan pun. Perbedaan ini disebabkan oleh dua hal pokok:

Pertama, para nabi sebelum Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alai 
wa sallam ditugaskan untuk masyarakat  dan masa tertentu, maka 
mukjizat mereka hanya berlaku untuk masa dan masyarakat 
tersebut, tidak untuk masyarakat sesudah mereka. Ini berbeda 
dengan Nabi Muhammad yang diutus untuk seluruh umat ma-
nusia hingga akhir zaman, sehingga bukti kebenaran ajarannya 
harus selalu siap dipaparkan kepada setiap orang  yang ragu di 
mana dan kapan pun berada. Jika demikian halnya tentu mukjizat 
tersebut tidak mungkin bersifat material, karena kematerialan 
membatasi ruang dan waktunya.

Kedua, manusia mengalami perkembangan dalam pemi-
kirannya. Dengan alasan itulah kaum para nabi sebelum Nabi 
Muhammad ☺allall☼hu ‘alai wa sallam amat membutuhkan bukti 
kebenaran yang harus sesuai dengan tingkat pemikiran mereka. 
Bukti (mukjizat) tersebut haruslah sedemikian jelas dan langsung 
terjangkau oleh indra mereka. Namun setelah manusia mulai 
menanjak ke tahap kedewasaan berpikir, maka bukti yang bersi-
fat indrawi tidak dibutuhkan lagi. Itu sebabnya Nabi Muham-
mad ketika dimintai bukti yang bersifat demikian oleh mereka 
yang tidak percaya maka Allah pun menegaskan dalam Surah 
al-‘Ankab‼t/29: 50—51:

Dan mereka (orang-orang kafir Mekah) berkata, ”Mengapa tidak 
diturunkan mukjizat-mukjizat dari Tuhannya?” Katakanlah (Muhammad), 
”Mukjizat-mukjizat itu terserah kepada Allah. Aku hanya seorang pemberi 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj108

peringatan yang jelas.” Apakah tidak cukup bagi mereka bahwa Kami 
telah menurunkan kepadamu Kitab (Al-Qur╨an) yang dibacakan kepada 
mereka? Sungguh, dalam (Al-Qur╨an) itu terdapat rahmat yang besar dan 
pelajaran bagi orang-orang yang beriman. (al-‘Ankab‼t/29: 50—51)

Rasulullah diperintahkan dalam ayat ini untuk menyampaikan 
bahwa persoalan mukjizat termasuk apakah material atau 
immaterial adalah urusan Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼. Kemudain 
Allah menegaskan bahwa apakah mereka masih membutuhkan 
lagi bukti setelah mereka mengenal kepribadian Nabi ☺allall☼hu 
‘alai wa sallam dan apakah juga belum cukup bagi mereka bahwa 
Allah telah menurunkan al-Kitab (Al-Qur╨an) yang berisi 
petunjuk dan rahmat.10 Ayat ini sekaligus penegasan bahwa Al-
Qur╨an adalah mukjizat abadi.

Pada ayat yang lain Al-Qur╨an juga mengemukakan alasan 
lain mengapa mukjizat utama Nabi Muhammad bukan yang 
bersifat indrawi dan material. Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ menjelas-
kan dalam Surah al-Isr☼╨/17: 59:

Dan tidak ada yang menghalangi Kami untuk mengirimkan (kepadamu) 
tanda-tanda (kekuasaan Kami), melainkan karena (tanda-tanda) itu telah 
didustakan oleh orang terdahulu. (al-Isr☼╨/17: 59)

Ketika menafsirkan ayat ini M. Quraish Shihab menyatakan 
bahwa apa yang disampaikan Allah melalui Rasul-Nya seringkali 
ditolak oleh kaum musyrik, termasuk menolak dan melecehkan 
ancaman-ancaman-Nya. Mereka selalu meminta bukti-bukti yang 
bersifat indrawi, padahal sekian banyak bukti indrawi (mukjizat) 
yang telah diturunkan, termasuk kepada umat-umat sebelumnya 
namun mereka tidak juga menerima.11 Ini berarti permintaan 
mereka tersebut hanyalah bentuk penolakan dan sikap keras 
kepala.



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 109

Memaparkan bukti-bukti indrawi adalah logis dan dapat 
dibenarkan apabila yang dihadapi adalah masyarakat yang belum 
mencapai usia kedewasaan berpikir. Hal inilah yang terjadi pada 
masyarakat para nabi sebelum Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alai 
wa sallam. Ketika Rasulullah datang dan membawa risalah, beliau 
menemukan masyarakat manusia sudah mulai menginjak kede-
wasaannya. Dari hari ke hari mereka semakin dewasa, sehingga 
pembuktian kebenaran ajaran beliau tidak lagi mengandalkan 
mukjizat yang bersifat indrawi tetapi akliah.

D.  Mukjizat para Nabi Sebelum Nabi Muhammad 
Di bawah ini akan diuraikan sekelumit tentang mukjizat 

para nabi sebelum Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alai wa sallam yang 
disebut oleh Al-Qur╨an. Tidak semua nabi, namun hanya para 
nabi yang popular disebut dengan  ulul ‘azmi  yaitu Nuh, Ibrahim, 
Musa dan Isa. Itu pun hanya dilihat dari aspek kemukjizatannya 
saja. Untuk uraian yang lebih detail tentang kelebihan dan 
keutamaan para nabi ulul ‘azmi  diuraikan  dalam bab tersendiri.
1.	 Nabi Nuh

Nabi Nuh disebut dalam Al-Qur╨an pada 18 surah, bahkan 
ada surah tersendiri yang dinamakan Surah N‼♥ yaitu surah 
nomor 71 dalam urutan mushaf. Mukjizat Nabi Nuh adalah 
memiliki kemampuan untuk membuat kapal laut, di mana 
pada masa itu, hal tersebut adalah sesuatu yang amat mustahil. 
Keterangan selengkapnya disebut dalam Surah H‼d/11: 25—49. 
Sedangkan yang secara khusus menyebut tentang pembuatan 
kapal disebut dalam ayat 37—38:



Mukjizat, Karamah dan Istidraj110

Dan mulailah dia (Nuh) membuat kapal. Setiap kali pemimpin kaumnya 
berjalan melewatinya, mereka mengejeknya. Dia (Nuh) berkata, “Jika kamu 
mengejek kami, maka kami (pun) akan mengejekmu Sebagaimana kamu 
mengejek (kami). Maka kelak kamu akan mengetahui si-apa yang akan 
ditimpa azab yang menghinakan dan (siapa) yang akan ditimpa azab yang 
kekal.” (H‼d/11: 37—38)

Pada ayat ini Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ memerintahkan kepada 
Nabi Nuh supaya membuat kapal yang akan dipergunakan untuk 
menyelamatkan Nabi Nuh dan pengikutnya yang beriman dari 
banjir besar yang akan melanda dan menenggelamkan para 
pendurhaka. Pembuatan kapal oleh Nabi Nuh dinilai sebagai 
mukjizat karena kaumnya bahkan juga Nabi Nuh belum sama 
sekali mengenal kapal dan cara pengoperasionalannya. Maka 
dalam ayat di atas ditegaskan bahwa pembuatan kapal tersebut 
atas bimbingan Allah melalui wahyu.

Kehebatan kapal tersebut direkam dalam Surah H‼d/11 
ayat 42:

Dan kapal itu berlayar membawa mereka ke dalam gelombang laksana 
gunung-gunung… (H‼d/10: 42)

Ada banyak riwayat yang menerangkan tentang profil kapal 
tersebut, baik dari segi bentuk dan ukurannya. Sesuatu yang  
tidak terlalu penting untuk mengetahui bagaimana kondisi kapal 
tersebut secara detail, termasuk kalau ada usaha-usaha untuk 
mencoba merekonstruksi bahkan mencari bangkai kapal Nabi 
Nuh tersebut. Yang menjadi fokus Al-Qur╨an adalah bagaimana 
manusia menyadari kelemahannya dan tidak bersikap durhaka 
terhadap perintah-perintah Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼.



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 111

2.	 Mukjizat Nabi Ibrahim
Di antara mukjizat Nabi Ibrahim adalah diselamatkan oleh 

Allh sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ meskipun dibakar dalam kobaran api 
yang menyala-nyala. Informasi ini dijelaskan dalam Surah al-
Anbiy☼╨/21: 68—69:

Mereka berkata, “Bakarlah dia dan bantulah tuhan-tuhan kamu, jika kamu 
benar-benar hendak berbuat.” Kami (Allah) berfirman, “Wahai api! Jadilah 
kamu dingin, dan penyelamat bagi Ibrahim!” (al-Anbiy☼╨/21: 68—69)

Mengomentari ayat ini Sayyid Qu•ub menyatakan bahwa 
mengapa manusia meragukan peristiwa tersebut? Padahal kata 
k‼n◄ yang disebut oleh ayat ini adalah kata yang digunakan 
untuk menggambarkan cepatnya penciptaan seluruh alam raya, 
penetapan sistem dan hukum-hukumnya? Bukankah bagi-
Nya–jika Dia menghendaki sesuatu–hanya berkata kun/jadilah 
maka jadilah sesuatu? Karena itu tidak sewajarnya bertanya 
“bagaimana api tidak membakar Nabi Ibrahim, padahal dikenal 
dan disaksikan bahwa api membakar jasmani yang hidup?12

Lebih lanjut Sayyid Qu•ub menegaskan bahwa Dia yang 
memerintahkan kepada api untuk membakar, Dia juga yang 
memerintahkan untuk menjadi dingin dan menyelamatkan. 
Kalimat yang satu itulah (kun) dengan makna yang dikandungnya 
yang terjadi dalam kenyataan, baik kenyataan itu merupakan 
sesuatu yang lumrah bagi manusia maupun tidak. Hanya orang-
orang yang membandingkan perbuatan Allah dan perbuatan 
manusia yang bertanya: “bagaimana ini dapat terjadi?” Tetapi 
yang menyadari perbedaan yang demikian jauh—bahkan tanpa 
perbandingan sama sekali—maka dia tidak akan bertanya, dan 
tidak pula akan memaparkan analisa baik ilmiah maupun bukan 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj112

ilmiah, karena hal tersebut bukan bukan dalam wilayah analisa 
yang menggunakan tolok ukur manusia.”13

3.	 Mukjizat Nabi Musa
Kisah Nabi Musa disebut dan diulang dalam banyak ayat Al-

Qur╨an. Di antara nabi yang membawa mukjizat cukup banyak 
adalah Nabi Musa. Tidak kurang dari Sembilan mukjizat seperti 
yang disebut dalam Surah al-Isr☼╨/17: 101:

Dan sungguh, Kami telah memberikan kepada Musa sembilan mukjizat yang 
nyata maka tanyakanlah kepada Bani Israil, ketika Musa datang kepada 
mereka lalu Fir‘aun berkata kepadanya, “Wahai Musa! Sesungguhnya aku 
benar-benar menduga engkau terkena sihir.” (al-Isr☼╨/17: 101)

Menurut Ibnu ‘Abb☼s, Muj☼hid dan Mu♥ammad bin Ka‘ab, 
seperti yang dikutip oleh Ibnu Ka♪◄r yang dimaksud sembilan 
mukjizat tersebut adalah tongkat, tangan, belalang, kutu, katak, 
darah, topan, laut dan gunung (Sinai).14

Di antara mukjizat Nabi Musa yang popular adalah berupa 
tongkat. Di antaranya disebut dalam Surah al-A‘r☼f/7: 115—119:

 

Mereka (para pesihir) berkata, “Wahai Musa! Engkaukah yang akan me-
lemparkan lebih dahulu, atau kami yang melemparkan?”. Dia (Musa) men-
jawab, “Lemparkanlah (lebih dahulu)!” Maka setelah mereka melemparkan, 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 113

mereka menyihir mata orang banyak dan menjadikan orang banyak itu takut, 
karena mereka memperlihatkan sihir yang hebat (menakjubkan). Dan Kami 
wahyukan kepada Musa, “Lemparkanlah tongkatmu!” Maka tiba-tiba ia 
menelan (habis) segala kepalsuan mereka. Maka terbuktilah kebenaran, dan 
segala yang mereka kerjakan jadi sia-sia. Maka mereka dikalahkan di tem-
pat itu dan jadilah mereka orang-orang yang hina. (al-A‘r☼f/7: 115—119)

Dengan tongkat itu pula Nabi Musa membelah lautan, hal 
ini diisyaratkan di antaranya dalam Surah asy-Syu‘ar☼╨/26: 61—63:

Maka ketika kedua golongan itu saling melihat, berkatalah pengikut-
pengikut Musa, “Kita benar-benar akan tersusul.”  Dia (Musa) menjawab, 
“Sekali-kali tidak akan (tersusul); sesungguhnya Tuhanku bersamaku, Dia 
akan memberi petunjuk kepadaku.” Lalu Kami wahyukan kepada Musa, 
“Pukullah laut itu dengan tongkatmu.” Maka terbelahlah lautan itu, dan 
setiap belahan seperti gunung yang besar. (asy-Syu‘ar☼╨/26: 61—63)

4.	 Mukjizat Nabi Isa
Diantara mukjizat Nabi Isa dipaparkan dalam Surah ►li 

‘Imr☼n/3: 49:

Dan sebagai Rasul kepada Bani Israil (dia berkata), “Aku telah datang 
kepada kamu dengan sebuah tanda (mukjizat) dari Tuhanmu, yaitu aku 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj114

membuatkan bagimu (sesuatu) dari tanah berbentuk seperti burung, lalu aku 
meniupnya, maka ia menjadi seekor burung dengan izin Allah. Dan aku 
menyembuhkan orang yang buta sejak dari lahir dan orang yang berpenyakit 
kusta. Dan aku menghidupkan orang mati dengan izin Allah, dan aku 
beritahukan kepadamu apa yang kamu makan dan apa yang kamu simpan 
di rumahmu. Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat suatu tanda 
(kebenaran kerasulanku) bagimu, jika kamu orang beriman. (►li ‘Imr☼n/3: 
49)

F. Perbedaan Karamah dengan Mukjizat 
Term kar☼mah merupakan bentuk ma☺dar dari kata kerja ka-

ra-ma yang secara etimologis artinya “kemuliaan”.15 Dalam Al-
Qur╨an, turunan term ini diulang sebanyak 47 kali: kar◄m (27 kali), 
akrim◄ (1 kali), karramta (1 kali), karramn☼ (1 kali), mukramūn/m◄n 
(5 kali), mukrim (1 kali), kir☼m (3 kali),  akrama (3 kali), ◄kr☼m (2 
kali), mukarramah (1 kali), tukrimūn (1 kali), akram (1 kali). Dilihat 
dari pola-polanya, semua obyek yang berkaitan dengan term 
ka-ra-ma adalah hamba. Ini menunjukkan bahwa kemulian yang 
diperoleh seseorang murni merupakan pemberian dari pemilik 
kemuliaan yang sejati (al-kar◄m) melalui perbuatan-perbuatan 
baik berupa menjauhi dosa-dosa besar (al-Baqarah/2: 31), 
bertutur kata yang baik (al-Isr☼╨/17: 23), penguasaan ilmu (al-
Isr☼╨/17: 62), pengelolaan alam semesta dengan baik (al-Isr☼╨/17: 
70), ketaatan kepada Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā  (al-Anbiy☼╨/21: 
26), beriman dan beramal saleh (al-♦ajj/22: 50, al-A♥z☼b/33: 31, 
Saba╨/34: 4), tidak memberikan persaksian palsu (al-Furq☼n/25: 
72), mengikuti peringatan dan takut kepada Allah (Y☼s◄n/36: 11), 
bertakwa kepada Allah (al-♦ujur☼t/49:13), dan meminjamkan 
kepada Allah pinjaman yang baik (al-♦ad◄d/57: 11), bersedekah 
(al-♦ad◄d/57: 18). Semua ini menjelaskan bahwa karamah selalu 
berkaitan dengan kebaikan. Berdasarkan inilah sepertinya para 
ulama mendefinisikan term “karamah” secara terminologis, 
Sebagaimana dirumuskan oleh banyak ulama, yakni “kemuliaan 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 115

berupa kejadian luar biasa yang diberikan Allah kepada seseorang 
yang saleh tanpa disertai pengakuan sebagai nabi atau rasul”.16

 Penelusuran terhadap turunan term “kar☼mah” dalam Al-
Qur╨an Sebagaimana dijelaskan di atas belum menunjukkan 
perbedaan yang jelas antara term tersebut dengan term 
“mukjizat” karena keduanya sama-sama menunjukkan pemuliaan 
Allah terhadap seseorang. Perbedaan tersebut ditemukan setelah 
menelusuri beberapa kisah yang diabadikan dalam Al-Qur╨an 
berikut ini: 
1. Kisah Maryam

Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā  berfirman:

Dan menyerahkan pemeliharaannya kepada Zakaria. Setiap kali Zakaria 
masuk menemuinya di mihrab (kamar khusus ibadah), dia dapati makanan 
di sisinya. Dia berkata, ‘Wahai Maryam! Dari mana ini engkau peroleh? 
’Dia (Maryam) menjawab, ‘Itu dari Allah.’ Sesungguhnya Allah memberi 
rezeki kepada siapa yang Dia kehendaki tanpa perhitungan. (►li ‘Imr☼n/3: 
37)

Beberapa mufasir, seperti Abus-Su‘ūd (w. 982 H.), 
Ism☼‘◄l ♦aqq◄ (w. 1.127 H.), dan al-Alūs◄ (w. 1.270 H.), dalam 
kitab tafsirnya masing-masing, menegaskan bahwa ayat ini 
menunjukkan keberadaan karamah bagi para wali karena—
berdasarkan riwayat yang mashur—Maryam bukanlah seorang 
nabi.17 

2. Kisah A☺♥☼bul-Kahfi
Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā  berfirman:



Mukjizat, Karamah dan Istidraj116

Dan mereka tinggal dalam gua selama tiga ratus tahun dan ditambah sembilan 
tahun. (al-Kahf/18: 25)

Kisah keberadaan A☺♥☼bul-Kahfi yang tertidur dalam gua 
selama ratusan tahun tanpa makan dan minum merupakan 
sebuah peristiwa luar biasa. Ini menunjukkan karamah yang Allah 
berikan kepada kelompok pemuda yang memiliki keteguhan 
iman tersebut. Sebagaimana Maryam, A☺♥☼bul-Kahfi bukanlah 
termasuk para nabi dan rasul. Ayat ini dijadikan oleh ar-R☼z◄ (606 
H.) sebagai argumentasi keberadaan karamah bagi para wali.18  

3. Kisah Sahabat Nabi Sulaiman (►☺if  bin Barkhiy☼)
Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā  berfirman:

Seorang yang mempunyai ilmu dari Kitab berkata, “Aku akan membawa 
singgasana itu kepadamu sebelum matamu berkedip.” (an-Naml/27: 40)

Ada perbedaan pendapat di antara mufasir tentang siapa 
orang yang dimaksud “Seorang yang mempunyai ilmu dari Kitab”. 
Ada yang mengatakan bahwa ia adalah Nabi Sulaiman sendiri, 
tetapi ada pula yang mengatakan bahwa ia adalah seorang alim 
bernama ►☺if  bin Barkhiy☼. Al-Qur•ub◄ (w. 671 H.) memaparkan 
perdebatan ini dalam kitabnya seraya mengatakan bahwa 
mufasir yang berpendapat seperti yang pertama mengatakan 
bahwa kejadian luar biasa tersebut itu adalah mukjizat bagi Nabi 
Sulaiman, sedangkan mufasir yang berpendapat seperti yang 
kedua mengatakan bahwa kejadian luar biasa tersebut itu adalah 
karamah bagi ►☺if. 19 

Wawasan Al-Qur╨an tentang tiga peristiwa luar biasa di atas 
setidaknya memberikan perbedaan antara “karamah” dengan 
“mukjizat” dari sisi siapa yang mendapatkan kemulian dari Allah 
berupa pemberian peristiwa luar biasa tersebut. Jika peristiwa 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 117

luar biasa itu berasal dari orang yang mengaku nabi, itu namanya 
mukjizat, tetapi jika berasal dari orang saleh yang bukan nabi atau 
rasul, maka namanya karamah. Dari sini dapat diformulasikan 
beberapa syarat karamah, yaitu peristiwa luar biasa, berasal dari 
orang saleh, dan orang tersebut tidak mengaku sebagai nabi atau 
rasul, berbeda dengan mukjizat yang harus berasal dari orang 
yang mengaku nabi atau rasul. Berkaitan dengan persyaratan 
yang ketiga ini, ar-R☼z◄ menjelaskan: 

Para nabi diutus untuk mengajak manusia agar meninggalkan 
kekafiran menuju keimanan, meninggalkan maksiat menuju 
ketaatan. Seandainya mereka tidak menunjukkan klaim kena-
bian, maka orang-orang pun tidak akan mempercayainya. Ini 
berbeda jika para nabi menunjukkannya dan juga memperli-
hatkan mukjizat. Dengan demikian, tujuan utama penunju-
kan itu bukanlah untuk pamer, tetapi memperlihatkan kasih 
sayang kepada sesama agar meninggalkan kekafiran. Adapun 
kewalian seseorang bukanlah sesuatu yang harus diimani oleh 
orang lain atau orang lain menjadi kafir karena mengingkar-
inya. Oleh karena itu, klaim kewalian pastilah berangkat dari 
hawa nafsu.20  

Di samping diperkuat oleh Al-Qur╨an, keberadaan karamah 
dijelaskan pula oleh beberapa hadis, di antaranya hadis yang 
diriwayatkan dari sahabat Anas:

 21

Dua orang lelaki keluar dari (kediaman) Nabi di suatu malam yang gelap 
gulita. Tiba-tiba sebuah cahaya menerangi mereka. Tatkala mereka berpisah, 
cahaya itu pun ikut berpisah mengiringi masing-masing dari mereka.” 
(Riwayat al-Bukh☼r◄ dari Anas)

 Dalam beberapa kitab syara♥ hadis disebutkan bahwa 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj118

kedua orang sahabat ini adalah Usaid bin ♦u○air dan ‘Ib☼d 
bin Bisyr.22 Selain dimiliki kedua sahabat ini, karamah ini 
dimiliki pula oleh beberapa sahabat lainnya, seperti Umar bin 
al-Kha••☼b. Diceritakan bahwa ‘Umar mengangkat S☼riyah 
bin Zan◄m sebagai pemimpin salah satu angkatan perang. 
Sewaktu berkhutbah (di Medinah), ‘Umar berseru dengan suara 
lantang, “Hai S☼riyah, berlindunglah ke gunung! Hai S☼riyah, 
berlindunglah ke gunung! Hai S☼riyah, berlindunglah ke gunung!”  
Setelah itu, utusan pasukan yang dipimpin S☼riyah melapor 
kepada ‘Umar. Ia melaporkan bahwa pasukannya dihadang oleh 
musuh dan terdesak. Tiba-tiba terdengar teriakan, “Hai Sariyah, 
berlindunglah ke gunung!” Mendengar teriakan itu, pasukan 
muslimin berlindung ke gunung. Salah seorang tentara berkata, 
“Itu suara Khalifah ‘Umar.” Akhirnya mereka selamat dan 
memperoleh kemenangan.23

Mempertegas adanya karamah, ar-R☼z◄ memperkuatnya de-
ngan beberapa dalil aqli di samping dalil naqli di atas, di antara-
nya: pertama, hamba yang saleh adalah kekasih Allah (Yūnus/10: 
63) dan Allah adalah kekasih hamba yang saleh (al-Baqarah/2: 
257). Tatkala seorang hamba sudah sedemikian dekatnya dengan 
Allah, maka Allah pun akan memberikan berbagai kemuliaan ke-
padanya. 

Kedua, jika karamah tidak ada, maka itu terjadi karena dua 
hal: Allah tidak berkuasa untuk mewujudkannya, atau Allah 
mampu mewujudkannya, tetapi seorang mukmin tidak mampu 
menerimanya. Alternatif  pertama tidak mungkin terjadi karena 
berarti Allah memiliki kekurangan. Alternatif  keduanya pun 
mustahil terjadi, karena kemampuan mengenal Allah dengan 
sebenar-sebenarnya jauh lebih berat daripada sekadar menerima 
karamah. 

Ketiga, biasanya orang yang memiliki hak istimewa untuk 
memiliki akses mudah dengan penguasa umumnya dikarenakan 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 119

faktor kedekatan. Orang ini biasanya diberikan fasilitas khusus 
oleh penguasa yang tidak mungkin dimiliki orang lain.

Keempat, menurut hukum akal, subtansi ruh bukanlah 
eksistensi raga yang fana, rusak, dapat dipisah-pisah, dan di-
potong-potong. Ruh adalah sejenis substansi malaikat, penghuni 
langit, dan sesuatu yang disucikan. Hanya saja ketika ruh terikat 
dengan tubuh dan terbelenggu dengan kehendaknya, maka ia 
akan melupakan negeri asal dan tempat tinggalnya yang lama. 
Oleh karena itu, jadilah ia serupa dengan tubuh sehingga 
rusak, kekuatannya melemah, dan kekokohannya lenyap hing-
ga tidak kuasa melakukan apa-apa. Namun, ketika ruh senang 
dengan ma‘rifah dan ma♥abbah kepada Allah, serta jarang 
mengikuti kehendak tubuh, maka ruh-ruh penghuni langit dan 
‘arsy akan memancarkan kilauan cahaya mereka atasnya dan 
menyelubunginya, kemudian ia akan diberi kekuatan hingga 
mampu menguasai alam materi, seperti ruh-ruh penghuni langit. 
Inilah yang disebut karamah.24

Sebagaimana dipaparkan di muka, karamah merupakan 
pemberian Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā  atas ketaatan seorang hamba 
kepada-Nya. Ini sekaligus berisi penegasan bahwa karamah hanya 
dimiliki oleh orang-orang yang taat kepada-Nya. Itu sebabnya, 
para ulama menjelaskan bahwa pemilik karamah itu adalah para 
wali. Allah menjelaskan karakter wali sebagai berikut:

Ingatlah wali-wali Allah itu, tidak ada rasa takut pada mereka dan mereka 
tidak bersedih hati. (Yaitu) orang-orang yang beriman dan senantiasa 
bertakwa. (Yūnus/10: 62—63)

Beberapa karakter yang dimiliki wali dalam penjelasan 
ayat ini adalah tidak merasa takut, tidak bersedih hati, beriman, 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj120

dan senantiasa bertakwa. Penjelasan ini menjadi penting untuk 
membedakan antara karamah dengan istidr☼j Sebagaimana akan 
dijelaskan nanti. Berkaitan dengan ini, Abū Yaz◄d pernah berkata, 
“Jika ada orang yang dapat salat di atas air dan terbang di udara, 
janganlah engkau terpedaya oleh kehebatannya. Perhatikanlah, 
apakah orang itu termasuk orang yang taat kepada Allah atau 
bukan.”25

G. Perbedaan Istidr☼j dengan Mukjizat 
Term istidr☼j merupakan bentuk ma☺dar dari kata istadraja 

(da-ra-ja). Secara etimologis, al-Fairūz ►b☼d◄ mendefinisikan-
nya dengan “menipu”, “mendekatkan”, dan “mencampak-
kan di anak tangga sampai terjatuh ke tanah.”26 Ibnu Man♂ūr 
mendefinisikannya dengan “menaikkan secara bertahap pada 
anak tangga”.27 Al-Jurj☼n◄ mendefinisikannya dengan “pembe-
rian Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā  atas segala permintaan seseorang 
dari waktu ke waktu sampai penghujung hidupnya untuk diganti 
dengan siksa”.28 Al-Kafaw◄ mendefinisikannya dengan “pembe-
rian Allah atas setiap permintaan seseorang di dunia agar sema-
kin bertambah kesesatan dan pengingkarannya, sehingga setiap 
hari semakin jauh dengan-Nya.”29

Dalam Al-Qur╨an, turunan term “istidr☼j” diulang sebanyak 
dua kali. Keduanya menggunakan redaksi “sanastadrijuhum” yaitu 
pada firman Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā:

Dan orang-orang yang mendustakan ayat-ayat Kami, akan Kami biarkan 
mereka berangsur-angsur (ke arah kebinasaan), dengan cara yang tidak 
mereka ketahui. (al-A‘r☼f/7: 182)



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 121

Maka serahkanlah kepada-Ku (urusannya) dan orang-orang yang 
mendustakan perkataan ini (Al-Qur╨an). Kelak akan Kami hukum 
mereka berangsur-angsur dari arah yang tidak mereka ketahui. (al-
Qalam/68: 44)

M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat ini melukiskan 
bahwa mereka meminta naik/turun melalui anak-anak tangga 
(ad-darajah) mencapai suatu tingkat yang tidak dapat dicapainya 
kecuali dengannya. Mereka menggunakan tangga itu dengan 
tenang menuju satu tempat atau arah yang mereka tidak ketahui 
dan sadari bahwa tempat dan arah itu membinasakan mereka 
atau tangga itu mengantar kepada kebinasaan.30 Penafsirannya 
ini sejalan dengan paparan M. Quraish Shihab pada bukunya 
Mukjizat Al-Qur╨an yang menjelaskan bahwa istidr☼j adalah 
kejadian luar biasa yang terjadi pada seseorang yang durhaka.31 
Hakikat istidr☼j, demikian al-F☼s◄ menjelaskan, adalah tenggelam 
dalam eforia kesenangan dunia sampai lupa konsekuensi siksa di 
balik itu semua.32 Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan ‘Uqbah 
bin ‘►mir, Rasulullah ☺allallāh ‘alaihi wa sallam bersabda:

33

Jika Allah memberi seorang hamba apa yang diinginkannya, padahal 
hamba itu selalu berbuat maksiat, maka sesungguhnya itu adalah istidr☼j 
dari Allah untuknya”. Lalu, Nabi membacakan ayat: “Maka ketika 
mereka melupakan peringatan yang telah diberikan kepada mereka, Kami 
pun membukakan semua pintu (kesenangan) untuk mereka. Sehingga ketika 
mereka bergembira dengan apa yang telah diberikan kepada mereka, Kami 
siksa mereka secara tiba-tiba, maka ketika itu mereka terdiam putus asa.” 
(al-An‘☼m/6: 44). (Riwayat A♥mad dari ‘Uqbah bin ‘►mir)



Mukjizat, Karamah dan Istidraj122

Bila mukjizat dan karamah muncul dari orang yang taat, 
maka istidr☼j muncul dari orang yang durhaka. Pemaknaan seperti 
ini disimpulkan dari konteks kedua ayat di atas yang sama-sama 
bertutur tentang orang yang mendustakan ayat Allah/Al-Qur╨an. 

Berkaitan dengan korelasi term “istidr☼j” dengan term-term 
lain dalam Al-Qur╨an yang memiliki korelasi makna, ar-R☼z◄ 
mengemukakan empat term lainnya:34

1. 	al-Makr
Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā berfirman:

Atau apakah mereka merasa aman dari siksaan Allah (yang tidak terduga-
duga)? Tidak ada yang merasa aman dari siksaan Allah selain orang-orang 
yang rugi.” (al-A‘r☼f/7: 99)

2. 	al-Kaid (Tipu Daya)
Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā berfirman,

Sesungguhnya orang munafik itu hendak menipu Allah, tetapi Allah-lah 
yang menipu mereka. Apabila mereka berdiri untuk salat, mereka lakukan 
dengan malas. Mereka bermaksud ria (ingin dipuji) di hadapan manusia. 
Dan mereka tidak mengingat Allah kecuali sedikit sekali. (an-Nis☼╨/4: 
142)

3. 	al-Iml☼’ (memberi tempo)
 Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā berfirman:



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 123

Dan jangan sekali-kali orang-orang kafir itu mengira bahwa tenggang waktu 
yang Kami berikan kepada mereka lebih baik baginya. Sesungguhnya tenggang 
waktu yang Kami berikan kepada mereka hanyalah agar dosa mereka 
semakin bertambah; dan mereka akan mendapat azab yang menghinakan.” 
(►li ‘Imr☼n/3: 178)

4. 	al-Ihl☼k (penghancuran) Sebagaimana dijelaskan dalam Surah 
al-An‘☼m/6: 44

 Setelah menuturkan term-term di atas, ar-R☼zī menjelaskan 
bahwa tercapainya segala yang diinginkan di dunia tidak selalu 
mengindikasikan kemuliaan. Boleh jadi, itu semua adalah istidr☼j 
yang Allah timpakan kepada seseorang yang durhaka.35

Keempat term di atas memiliki korelasi makna dengan istidr☼j 
dilihat dari sisi bahwa keempat term ini sama-sama memiliki 
makna pemberian tempo kepada orang lain tanpa disadari ekses 
negatif  di balik itu semua. 

Setelah menuturkan term-term ini ar-R☼zī memberikan 
pemaparan tentang perbedaan istidr☼j dengan karamah. Ia 
bertutur:

Pemilik karamah tidak membanggakan diri dengan karamah 
yang dimilikinya, bahkan itu membuatnya semakin takut kepada 
Allah. Kewaspadaannya terhadap siksa Allah semakin kuat 
karena khawatir seandainya hal tersebut merupakan istidr☼j.  
Adapun pemilik istidr☼j sangat bangga dengan hal-hal luar biasa 
yang ada pada dirinya dan mengira bahwa itu adalah karamah 
yang berhak dimilikinya. Itu sebabnya, ia memandang rendah 
orang lain, membanggakan diri sendiri, merasa aman dari tipu 
daya dan siksaan Allah, dan tidak takut kepada siksa Allah. Jika 
sikap seperti ini muncul pada diri seorang yang mengklaim 
memiliki karamah, maka yang dimilikinya itu bukanlah karamah, 
tetapi istidr☼j. 36

Penelusuran lain yang dapat dilihat dari wawasan Al-Qur╨an 
memperlihatkan beberapa macam istidr☼j:



Mukjizat, Karamah dan Istidraj124

Pertama, istidr☼j individual. Bentuknya ada dua macam:
1.	 Istidr☼j yang muncul dari orang-orang kafir dan ahli maksiat, 

Sebagaimana diterangkan Al-Qur╨an Surah al-Mu╨minūn/23: 
55 dan al-Qalam/64: 44—45. Berkaitan dengan penafsiran 
terhadap ayat ini, az-Zamakhsy☼r◄ (w. 538 H.) menjelaskan 
bahwa Allah membiarkan mereka secara pelan-pelan menuju 
ke titik kehancurannya dan ke arah yang menyebabkan siksa 
mereka berlipat-lipat. Bersamaan dengan itu, mereka tidak 
menyadari bahaya tersebut. Bahkan, mereka menyangka 
bahwa nikmat Allah yang diberikan kepada mereka secara 
melimpah merupakan sebuah karunia. Yang terjadi adalah 
bahwa setiap nikmat Allah bertambah, maka bertambah pula 
kedurhakaannya kepada Allah.37

2.	 Istidr☼j yang muncul dari orang-orang yang mendustakan Al-
lah sub♥ānahū wa ta‘ālā, Sebagaimana diterangkan Al-Qur╨an 
pada Surah al-A‘r☼f/7: 182 dan al-Anbiy☼╨/21: 18. Berkaitan 
dengan penafsiran terhadap ayat ini, al-Mar☼g◄ (w. 1952 M.) 
menjelaskan bahwa Allah akan membiarkan mereka teng-
gelam dalam kesesatannya. Mereka tidak menyadari sedikit 
pun konsekuensi perbuatannya karena ketidak-tahuannya ter-
hadap sunnatull☼h tentang pertarungan antara kebenaran dan 
kebatilan, bahwa kebenaran pasti akan unggul.38 

Kedua, istidr☼j kolektif, yakni dari satu umat, Sebagaimana 
diterangkan Al-Qur╨an pada Surah al-An‘☼m/6:42—45:



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 125

Dan sungguh, Kami telah mengutus (para rasul) kepada umat-umat sebelum 
engkau, kemudian Kami siksa mereka dengan (menimpakan) kemelaratan 
dan kesengsaraan, agar mereka memohon (kepada Allah) dengan kerendahan 
hati. Tetapi mengapa mereka tidak memohon (kepada Allah) dengan 
kerendahan hati ketika siksaan Kami datang menimpa mereka? Bahkan 
hati mereka telah menjadi keras dan setan pun menjadikan terasa indah bagi 
mereka apa yang selalu mereka kerjakan. Maka ketika mereka melupakan 
peringatan yang telah diberikan kepada mereka, Kami pun membukakan 
semua pintu (kesenangan) untuk mereka. Sehingga ketika mereka bergembira 
dengan apa yang telah diberikan kepada mereka, Kami siksa mereka secara 
tiba-tiba, maka ketika itu mereka terdiam putus asa. Maka orang-orang 
yang zalim itu dimusnahkan sampai ke akar-akarnya. Dan segala puji bagi 
Allah, Tuhan seluruh alam. (al-An‘☼m/6: 42—45)

H. Kesimpulan
Berdasarkan paparan di atas, kita dapat melihat dengan 

jelas perbedaan antara karamah dengan istidr☼j serta perbedaan 
keduanya dengan mukjizat. Mukjizat harus berasal dari nabi atau 
rasul, sedangkan karamah dan istidr☼j berasal dari selain nabi dan 
rasul. Di sisi lain, karamah berasal dari ahli ketaatan, sedangkan 
istidr☼j berasal dari ahli maksiat atau orang kafir. Wall☼hu a‘lam 
bi☺-☺aw☼b.[]



Mukjizat, Karamah dan Istidraj126

Catatan:
1  Kamus Besar Bahasa Indonesia, h. 760.
2  AS Hornby, Oxford Advance Learner’s  Dictionary of  Current English, h. 

539.
3  Ibnu F☼ris, Mu‘jam Maq☼yisul-Lugah, h. 712.
4  M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur╨an, (Bandung: Mizan, 1997), h. 23.
5  ‘Abdul ‘A♂◄m az-Zarq☼n◄, Man☼hilul-‘Irf☼n, II, h. 238.
6  M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur╨an, h. 27.
7  Riwayat-riwayat yang menguraikan peristiwa tersebut sedemikian ba-

nyak dan panjang lebar, namun oleh para ulama hadis diperselisihkan kualitas 
kesahihannya. Akram ◙iy☼’ al-‘Umari dalam S◄rah-nya seperti dikuti Quraish 
Shihab  menilai bahwa riwayat yang paling kuat tentang peristiwa tersebut 
adalah bersumber dari at-Tirmi♣◄ yang menyatakan bahwa hadis tersebut 
adalah berstatus gar◄b. Sedangkan al-♦☼kim  menilainya sahih. (lihat Quraish 
Shihab, Membaca Sirah Nabi SAW dalam Sorotan Al-Qur╨an dan Hadis-Hadis Sa-
hih, h. 258).

8  Syauq◄ ◙aif, Mukjizatul Qur╨☼n,  Kairo: D☼rul-Ma‘☼rif, h. 5.
9  M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur╨an, h. 29.
10 Wahbah az-Zu♥ail◄, Maus‼‘ah al-Qur╨☼niyyah al-Muyassarah, h. 403.
11 M. Quraish Shihab, al-Mishbah, VII, h. 96.
12 Sayyid Qu•‼b, F◄ ♀il☼lil-Qur╨☼n, VI, h. 242.
13 Sayyid Qu•‼b, F◄ ♀il☼lil-Qur╨☼n, VI, h. 243.
14 Ibnu Ka♪◄r, Mukkhtashar Tafs◄r Ibni Ka♪◄r, II, h. 403.
15 Ibn Man♂ūr, Lis☼nul-‘Arab, (Beirut: D☼ru☺-☻adr, cet. I, t.t.), Jilid XII, 

h. 510. 
16 ☻adr al-D◄, ‘Al◄ ibn `Ali, Syar♥ a•-◘a♥h☼wiyyah fil-‘Aq◄dah wasy-Syar◄‘ah, 

tahqiq oleh A♥mad Sy☼kir, (Saudi Arabia: Waz☼rah asy-Syu’ūn al-Isl☼miyyah 
wal-Auq☼f  wad-Da‘wah wal-Irsy☼d, 1418), Jilid III, h. 207: al-Mun☼w◄, at-
Tauq◄f  ‘Al☼ Muhimm☼tit-Ta‘☼ruf, (Beirut: D☼rul-Fikr, 1410), cet. I, h. 601; 
al-Jurj☼n◄, at-Ta‘rif☼t, (Beirut: D☼rul-Kit☼b al-‘Arab◄, cet. I, 1405), h. 235; az-
Zubaid◄, T☼jul-‘Arūs min Jaw☼hiril-Q☼mūs, (Beirut: D☼rul-Hid☼yah, t.t.), Jilid 
XXXIII, h. 350. 

17 Abus-Su‘ūd, Irsy☼dul-‘Aqlis-Sal◄m il☼ Maz☼yal-Qur╨☼nil-Kar◄m, (Beirut: 
D☼r I♥y☼╨it-Tur☼♪il-`Arab◄, t.t.), Jilid II, h. 30;  Ism☼`◄l ♦aqq◄, Tafs◄r Rū♥il-
Bay☼n, (Beirut: D☼r I♥y☼╨it-Tur☼♪il-`Arab◄, t.t.), Jilid II, h. 24; Al-Alūs◄, Rū♥ul-
Ma`☼n◄, (Beirut: D☼r I♥y☼╨it-Tur☼♪il-`Arab◄, t.t.), Jilid III, h. 140.  

18 Ar-R☼z◄, Maf☼ti♥ul-Gaib, (Beirut: D☼r I♥y☼╨it-Tur☼♪il-‘Arab◄, t.t.), Jilid 
I, h. 2885.

19 Al-Qur•ub◄, al-J☼mi‘ li A♥k☼mil-Qur╨☼n,  tahqiq oleh Hisy☼m Sam◄r al-
Bukh☼r◄, (Riyad: D☼r ‘►lamil-Kit☼b, 1423), Jilid XIII, h. 206.

20 Ar-R☼z◄, Maf☼ti♥ul-Gaib, Jilid XXI, h. 79.



Mukjizat, Karamah dan Istidraj 127

21  al-Bukhārī, ☻a♥ī♥ul-Bukhārī, Kitāb Manāqib al-An☺ār, Bab Manqibah 
Usaid Bin Hu○air, No. 3805. 

22  Ibnu ♦ajr al-‘A♪qal☼n◄, Fat♥ul-B☼r◄, tahqiq oleh Abūl-Fa○l al-‘Asqal☼n◄, 
(Beirut: Dārul-Ma‘rifah, 1379), jilid I, h. 300. 

23  Kisah ini banyak dikemukakan dalam kitab-kitab sejarah, di antaranya 
Ibnu Hibatill☼h, T☼r◄kh Mad◄nah Dimasq, tahqiq oleh Ibn Gar☼mah al-‘Umar◄, 
(Beirut: Dārul-Fikr, 1995), jilid XX, h. 24.

24  Ar-R☼z◄, Maf☼ti♥ul-Gaib, Jilid XXI, h. 76.
25  Ibnu ‘Abb☼d an-Nazaf◄, Syar♥ul-♦ikam al-‘A•☼’iyyah, h.  126.
26 Fairūz ►b☼d◄, Al-Q☼mūs al-Mu♥◄•, (Beirut: Mu╨assah ar-Ris☼lah, 1407), 

h. 240.
27  Ibnu Man♂ūr, Lis☼nul-‘Arab, Jilid II, h. 266. 
28  Al-Jurj☼n◄, at-Ta‘rif☼t,  h. 24. 
29 Al-Kafūm◄, Mu‘jam fil-Mu☺•ala♥☼t wal-Furūqil-Lugawiyyah,  (Beirut: 

D☼run-Nasyr, 1419), h. 157. 
30  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-

Qur╨an, (Jakarta, Lentera Hati, 2004), cet. ii, vol. V,  h. 184.
31  M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur╨an, (Bandung, Mizan, 1997), h. 

24.
32  Al-F☼s◄, al-Ba♥rul-Mad◄d,  (Beirut: D☼run-Nasyr, 1423), jilid VIII, h. 

172.
33  A♥mad bin ♦anbal, Musnad A♥mad, dinilai hasan oleh Syu‘aib al-

Arna‘‼• (Beirut: Mu╨assasatur-Ris☼lah, 1420), jilid IV,  h. 145. 
34  Ar-R☼z◄, Maf☼ti♥ul-Gaib, Jilid XXI, h. 79.
35  Ar-R☼z◄, Maf☼ti♥ul-Gaib, Jilid XXI, h. 79.
36  Ar-R☼z◄, Maf☼ti♥ul-Gaib, Jilid XXI, h. 79.
37 Az-Zamakhsy☼r◄, al-Kasysy☼f  ‘an ♦aq☼’qit-Tanz◄l, tahqiq oleh ‘Abdur-

Razz☼q al-Mahd◄, (Beirut: D☼r I♥y☼╨it-Tur☼♪il-‘Arab◄, t.t.), Jilid II, h. 171. 
38  Al-Mar☼g◄, Tafs◄r al-Mar☼g◄, (Mesir: Syirkah Maktabah wa Ma•ba‘ah 

Mu☺•afal-B☼b◄l-♦alab◄, t.t.), Jilid I, h. 195. 



Mukjizat, Karamah dan Istidraj128



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 129

AL-QUR╨AN SEBAGAI 
MUKJIZAT TERBESAR 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar130

AL-QUR╨AN SEBAGAI 
MUKJIZAT TERBESAR 

A.  Pendahuluan
Al-Qur╨an sebagai suatu mukjizat yang terbesar maksudnya 

adalah karena ia kekal abadi. Mukjizat yang pernah diberikan 
Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ kepada rasul-rasul-Nya, semenjak Nabi 
Adam sampai Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alai wa sallam sudah 
berlalu dan tidak dapat dilihat. Mukjizat-mukjizat itu sudah ada 
dan sudah pernah terjadi, tetapi kita tidak dapat merasa dan 
menghayatinya serta mengalaminya. 

Lain halnya dengan Al-Qur╨an, ia adalah sebagai mukjizat 
terbesar, ia kekal abadi. Umat Islam dan umat lainnya dapat 
memegang, membaca, menghayati, memahami, mengamalkan 
isinya untuk mencapai kebahagiaan dunia dan keselamatan di 
akhirat nanti.1

Al-Qur╨an adalah mukjizat yang paling besar dari segala 
mukjizat yang pernah diberikan Allah kepada seluruh nabi-nabi 
dan rasulnya karena Al-Qur╨an bukan saja untuk mematahkan 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 131

segala bantahan dan argumen kaum musyrik kepada kebenaran 
wahyu yang dibawa Rasulullah Muhammad ☺allall☼hu ‘alai wa 
sallam, tetapi ia juga ditujukan kepada seluruh umat manusia. 

Kemukjizatan Al-Qur╨an pada dasarnya berpusat pada 
dua segi: pertama, segi isi atau kandungan Al-Qur╨an, dan kedua, 
segi bahasa Al-Qur╨an. Berkenaan dengan isi Al-Qur╨an telah 
dikemukakan bahwa Al-Qur╨an yang diwahyukan oleh Allah 
kepada Nabi Muhammad 14 abad yang telah lalu itu, banyak 
membawa ayat-ayat ilmiah yang kemudian diakui kebenarannya 
oleh ilmu pengetahuan modern dewasa ini.2

Al-Qur╨an sebagai mukjizat terbesar Nabi Muhammad, 
isinya tidak bertentangan dengan teknologi modern, bahkan 
mengungkapkan kebenaran Al-Qur╨an. Di antara ayat-ayat Al-
Qur╨an yang mengungkapkan tentang masalah teknologi modern 
adalah: 
1.	 Angin disebut Al-Qur╨an, mengawinkan tumbuh-tumbuhan 

dan lain-lain.  

Dan Kami telah meniupkan angin untuk mengawinkan dan Kami turunkan 
hujan dari langit, lalu Kami beri minum kamu dengan (air) itu, dan bukanlah 
kamu yang menyimpannya. (al-♦ijr/15: 22) 

2.	 Segala sesuatu dijadikan Allah berpasangan. Tumbuh-
tumbuhan, hewan dan manusia berpasangan. 

Mahasuci (Allah) yang telah menciptakan semuanya berpasang-pasangan, 
baik dari apa yang ditumbuhkan oleh bumi dan dari diri mereka sendiri, 
maupun dari apa yang tidak mereka ketahui. (Y☼s◄n/36: 36)

Ilmu dan teknologi yang sedang berkembang pesat akan 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar132

menambah terungkapnya isi yang terkandung di dalam Al-
Qur╨an. Bukan isi Al-Qur╨an yang harus tunduk kepada 
ilmu dan teknologi, tetapi sebaliknya. Jika kekeliruan terjadi 
pada ilmu dan teknologi, harus dicari kebenarannya dalam  
Al-Qur╨an. 

Dari segi kandungan isi, mukjizat Al-Qur╨an dapat dilihat 
dari tiga aspek: 
a.	 Merupakan isyarat ilmiah. Al-Qur╨an banyak berisi informasi 

ilmu pengetahuan walaupun hanya dalam bentuk isyarat ilmiah, 
seperti informasi mengenai ilmu pengetahuan alam. Antara 
lain dikatakan bahwa bumi dan langit sebenarnya merupakan 
suatu yang padu dan setelah terpisah dijadikan segala sesuatu 
yang hidup berasal dari air. 

Dan apakah orang-orang kafir tidak mengetahui bahwa langit dan bumi 
keduanya dahulunya menyatu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya; 
dan Kami jadikan segala sesuatu yang hidup berasal dari air; maka mengapa 
mereka tidak beriman? (al-Anbiy☼╨/21: 30)

Dan bahwa alam semesta terbentuk dari gumpalan gas (ad-
dukh☼n). 

Kemudian Dia menuju ke langit dan (langit) itu masih berupa asap, lalu Dia 
berfirman kepadanya dan kepada bumi, “Datanglah kamu berdua menurut 
perintah-Ku dengan patuh atau terpaksa.” Keduanya menjawab, “Kami 
datang dengan patuh.” (Fu☺☺ilat/41:11) 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 133

b.	 Merupakan sumber hukum. Al-Qur╨an telah memberikan andil 
yang kuat dalam pertumbuhan hukum, bahkan Al-Qur╨an 
tetap merupakan produk hukum yang ideal hingga masa kini. 

c.	 Menerangkan suatu ‘ibrah dan teladan serta kabar gaib, baik yang 
terjadi pada masa lalu, sekarang maupun yang akan datang. Al-
Qur╨an banyak mengandung berita-berita tentang hal-hal yang 
gaib, seperti surga, neraka, hari kiamat, dan hari perhitungan. 
Selain itu, Al-Qur╨an juga banyak mengungkapkan kisah-kisah 
para nabi dan umat masa lampau, seperti kisah Fir‘aun, kisah 
kaum ‘►d dan ♫am‼d, kisah Nabi Yusuf, dan Nabi Ibrahim. 
Al-Qur╨an banyak pula menyinggung masalah-masalah yang 
belum terjadi di masanya, seperti kemenangan bangsa Romawi. 

Alif  L☼m M◄m. Bangsa Romawi telah dikalahkan, di negeri yang terdekat 
dan mereka setelah kekalahannya itu akan menang. (ar-R‼m/30: 1—3)

Dari segi bahasa, Al-Qur╨an merupakan bahasa bangsa Arab 
Quraisy yang mengandung sastra Arab yang sangat tinggi mutu-
nya. Ketinggian mutu sastra Al-Qur╨an ini meliputi segala segi. 
Kaya akan perbendaharaan kata-kata, padat akan makna yang 
terkandung, sangat indah dan sangat bijaksana dalam menyu-
guhkan isinya sehingga sesuai dengan orang yang tinggi maupun 
rendah daya intelektualnya.

Al-Qur╨an memiliki usl‼b (gaya bahasa) yang tinggi, fa☺☼♥ah 
(ungkapan kata yang jelas), dan bal☼gah (kefasihan lidah) yang 
dapat mempengaruhi jiwa pembacanya dan pendengarnya yang 
mempunyai rasa bahasa Arab yang tinggi. Ab‼ Bakar Mu♥ammad 
al-Baqill☼ni (ahli fikih) menyebutkan bahwa sesungguhnya Al-
Qur╨an itu sangat indah susunan kata-katanya dan sangat unik 
serta istimewa susunannya. Syekh Mu♥ammad Rasy◄d Ri○☼ ber
pendapat bahwa salah satu bukti ketinggian usl‼b Al-Qur╨an 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar134

ialah bahwa seluruh maksud Al-Qur╨an itu bercampur baur 
dan terpencar dalam banyak surah, baik yang pendek maupun 
yang panjang, dengan mun☼sabah (hubungan atau kaitan) yang 
berbeda-beda sehingga menjadi ‘ib☼rah (ungkapan) yang 
sempurna dan menyenangkan hati. Mukjizat Al-Qur╨an dari segi 
bahasa ini hanya dapat dihayati oleh mereka yang mengetahui 
dan mendalami bahasa Arab.3 

Kemukjizatan Al-Qur╨an dari segi bahasa telah diakui oleh 
ahli sastra Arab, baik di masa Nabi ☺allall☼hu ‘alai wa sallam, mau-
pun masa sesudahnya. Selanjutnya Mu♥ammad ‘Abduh menge-
mukakan bahwa Al-Qur╨an diturunkan pada suatu masa yang 
terkenal dengan banyaknya ahli-ahli syair dan ahli-ahli pidato 
Arab. Akan tetapi, sejarah membuktikan bahwa tidak seorang 
pun di antara sastrawan-sastrawan Arab itu yang mampu mem-
buat suatu gubahan yang seindah gubahan Al-Qur╨an. Ini meru-
pakan bukti bahwa Al-Qur╨an itu benar-benar mukjizat.

B.  Beberapa Keistimewaan Gaya Bahasa Al-Qur╨an
Al-Qur╨an memiliki gaya bahasa yang sangat menakjubkan 

dan  berbeda dengan usl‼b (susunan) ucapan manusia. Di dalamnya 
terdapat beberapa keistimewaan yang dapat disimpulkan sebagai 
berikut:4  
1.	 Kelembutan Al-Qur╨an secara lafziyah terdapat dalam susunan 

suara dan keindahan bahasanya. 
2.	 Keserasian Al-Qur╨an ditujukan bagi kaum yang awam, 

maupun kaum cendekiawan. Dalam arti, semua orang dapat 
merasakan keagungan dan keindahan Al-Qur╨an. 

3.	 Kandungan isinya sesuai dengan akal dan perasaan, karena 
Al-Qur╨an memberikan doktrin pada akal dan hati serta 
merangkum kebenaran dan keindahan sekaligus. 

4.	 Keindahan sajian Al-Qur╨an serta susunan bahasanya, bagai-
kan suatu bingkai yang dapat memukau akal untuk memberi-



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 135

kan tanggapan serta perhatian. 
5.	 Keindahannya dalam liku-liku ucapan, atau kalimat serta 

beraneka ragam dalam bentuknya. Dalam arti bahwa satu 
makna diungkapkan dalam beberapa lafal dan susunan yang 
semuanya indah dan halus. 
Mu♥ammad ‘Al◄ a☺-☻☼b‼n◄, menyatakan bahwa kemukjizatan  

Al-Qur╨an dapat dilihat dari sepuluh aspek pokok, yaitu: 
1.	 Susunannya yang indah yang berbeda dengan susunan yang 

ada di dalam bahasa Arab. 
2.	 Gaya bahasanya yang menarik yang berbeda dengan gaya 

bahasa yang ada. 
3.	 Kepadatan isinya yang tidak mungkin dapat dibuat yang lain 

yang sama dengannya. 
4.	 Penetapan hukum yang mendalam dan lengkap yang tidak 

dapat dicapai oleh penetapan hukum yang dibuat oleh 
manusia. 

5.	 Pemberitaannya tentang hal-hal yang gaib yang kesemuanya 
tidak diketahui kecuali melalui Al-Qur╨an. 

6.	 Tidak bertentangan dengan ilmu-ilmu pengetahuan kealaman 
yang ada. 

7.	 Pelaksanaan terhadap janji dan ancaman yang diberitakan Al-
Qur╨an. 

8.	 Pengetahuan-pengetahuan yang dikandungnya mencakup 
pengetahuan-pengetahuan hukum dan kauniyah. 

9.	 Memenuhi kebutuhan manusia. 
10.	Menimbulkan pengaruh di dalam hati manusia, baik pengikut 

maupun musuhnya.5 
Tegasnya, Al-Qur╨an adalah mukjizat terbesar Rasulullah 

☺allall☼hu ‘alai wa sallam, tidak saja dari segi isinya yang membawa 
angin segar bagi kehidupan manusia, tetapi juga dari segi nilai 
sastranya yang berada di luar jangkauan kemampuan manusia. 
Mukjizat ini kekal abadi, karena ia selalu dalam lingkungan dan 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar136

pemeliharaan Allah. Dia abadi, tidak seperti mukjizat-mukjizat 
lain yang diberikan kepada nabi-nabi terdahulu. Mukjizat-
mukjizat mereka telah tidak ada, sejalan dengan berakhirnya 
hidup mereka menjalankan misi kenabian. Al-Qur╨an adalah 
mukjizat terbesar dari semua mukjizat nabi-nabi terdahulu, dan 
ia pun terbesar dari sejumlah mukjizat Muhammad sendiri yang 
bersifat ♥iss◄ (nyata).  

Itulah wahyu samawi yang disampaikan kepada Nabi-Nya 
al-Am◄n agar menjadi cahaya dan rahmat bagi alam semesta. Dia 
merupakan mukjizat Islam yang abadi sebagai saksi kebenaran 
Rasul, yang sekaligus membuktikan keagungan Islam dan 
kelanggengannya. 

Betapa menakjubkan rangkaian Al-Qur╨an dan betapa indah 
susunannya. Tidak ada kontradiksi dan perbedaan di dalamnya, 
padahal ia menerangkan banyak segi yang dicakupnya, seperti 
kisah dan nasihat, argumentasi, hikmah dan hukum, tuntutan dan 
peringatan, janji dan ancaman, kabar gembira dan berita duka, 
serta akhlak mulia, perilaku baik dan lain sebagainya. Sementara 
itu kita dapatkan kalam pujangga pentolan, penyair ulung dan 
orator agitator akan berbeda-beda dan berlainan sesuai dengan 
perbedaan hal-hal tersebut. Di antara penyair ada yang hanya 
pandai memuji, tetapi tidak pandai mencaci. Ada yang unggul 
dalam kelalaian, tetapi tidak pandai dalam peringatan. Ada 
pula yang hanya pandai melukiskan unta dan kuda, memerikan 
perjalanan malam, menggambarkan peperangan, taman, khamar, 
senda gurau, cumbuan dan lain-lainnya yang dapat dicakup 
dalam syair dan dituangkan dalam kalam. Oleh karena itu maka 
dijadikanlah Umru╨ul-Qais sebagai contoh dalam berkendaraan, 
an-Nabigah sebagai contoh dalam mengancam dan Zuhair dalam 
membujuk. Demikian ini pun akan berbeda-beda pula dalam hal 
pidato, surat menyurat dan jenis-jenis kalam lainnya.6

Setelah merenungkan sistem jalinan dan susunan Al-Qur╨an, 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 137

kita akan mendapatkan bahwa semua aspek dan segi yang 
ditangani dan dikandungnya, Sebagaimana telah disebutkan, 
berada dalam satu batas keindahan sistem dan keelokan susunan, 
tanpa perbedaan dan penurunan dari tingkat yang tinggi dengan 
demikian kita yakin Al-Qur╨an adalah sesuatu hal di luar 
kemampuan manusia.

C.	 Al-Qur╨an Sejalan dengan Ilmu Pengetahuan Modern
Di antara segi kemukjizatan Al-Qur╨an adalah adanya bebe-

rapa petunjuk yang detail mengenai sebagian ilmu pengetahuan 
umum yang telah ditemukan terlebih dahulu dalam Al-Qur╨an 
sebelum ditemukan oleh ilmu pengetahuan modern. Teori Al-
Qur╨an itu sama sekali tidak bertentangan dengan teori-teori 
ilmu pengetahuan modern. Dari segi kemukjizatan ini, Al-Qur╨an 
telah menunjuk salah satu firman Allah:

Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kebesaran) Kami 
di segenap penjuru dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslah bagi mereka 
bahwa Al-Qur╨an itu adalah benar. Tidak cukupkah (bagi kamu) bahwa 
Tuhanmu menjadi saksi atas segala sesuatu? (Fu☺☺ilat/41: 53)

Al-Qur╨an yang mulia itu bukanlah kitab ilmu alam, arsitek 
dan fisika, melainkan kitab petunjuk, atau pembimbing dan kitab 
undang-undang serta perbaikan. Ayat-ayatnya tidak terlepas dari 
petunjuk-petunjuk yang detail, kebenaran-kebenaran yang samar 
terhadap beberapa masalah alami, kedokteran, dan geografi, 
yang kesemuanya menunjukkan kemukjizatan Al-Qur╨an serta 
kedudukannya sebagai wahyu dari Allah. Al-Qur╨an bukanlah 
ciptaan Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alai wa sallam karena beliau 
adalah seorang umm◄, tidak bisa membaca dan menulis.



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar138

Selain itu, beliau lahir dalam lingkungan yang jauh dari ke-
budayaan dan beliau tidak mendapatkan ilmu-ilmu pengetahuan 
dari sekolah, karena bangsa dan keluarganya adalah orang-orang 
umm◄. Di samping itu, teori-teori ilmiah yang diberitakan Al-
Qur╨an pada masa itu belum dikenal dan ilmu pengetahuan mo-
dern pun belum menemukan rahasia-rahasianya dan menemu-
kan bukti-buktinya.

Semua itu adalah bukti yang sangat jelas bahwa Al-Qur╨an 
bukan ciptaan Muhammad, tidak seperti apa yang diduga 
golongan orientalis, sesungguhnya Al-Qur╨an adalah wahyu dari 
Allah, diturunkan kepada seorang pemimpin utusan, dengan 
bahasa Arab yang kuat.

Prof. Tabb☼rah dalam kitabnya R‼♥ud-D◄n al-Isl☼m◄ telah 
membahas masalah ini dengan baik, dan ia menguraikan sebagian 
kebenaran-kebenaran ilmiah dengan terperinci,7 antara lain: 
1.	 Manunggalnya Alam/Cosmos

Teori ilmiah modern telah membuktikan bahwa bumi 
adalah sebagian dari gas yang panas yang memisahkan diri dan 
mendingin (membeku) kemudian menjadi tempat yang dapat di-
huni manusia.

Tentang kebenaran teori ini, mereka berargumentasi dengan 
adanya vulcano-vulcano, benda-benda berapi yang berada di 
dalam perut bumi, dan sewaktu-waktu bumi memuntahkan lahar 
atau benda-benda vulcano yang berapi. Teori modern ini sesuai 
dengan apa yang ditunjukkan Al-Qur╨an dalam firman Allah 
sebagai berikut:

Dan apakah orang-orang kafir tidak mengetahui bahwa langit dan bumi 
keduanya dahulunya menyatu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya. 
(al-Anbiy☼╨/21 : 30) 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 139

Prof. Tabb☼rah menyatakan, “Ini adalah mukjizat Al-Qur╨an 
yang dikuatkan oleh ilmu pengetahuan modern yang menyatakan 
bahwa alam adalah suatu kesatuan benda yang berasal dari gas, 
kemudian memisahkan diri menjadi kabut-kabut, dan matahari 
terjadi akibat dari pecahan bagian itu.”8

Bagian kedua ayat itu berbunyi:

Dan Kami jadikan segala sesuatu yang hidup berasal dari air  
(al-Anbiy☼╨/21 : 30) 

2.	 Asal Kejadian Cosmos
Seorang ahli astronomi bernama Jean mengatakan bahwa 

alam ini pada mulanya adalah gas yang berserakan secara teratur 
di angkasa luas. Sedangkan kabut-kabut, atau kumpulan cosmos-
cosmos itu tercipta dari gas-gas tersebut yang memadat.

Dokter Gamu berkata, “Sesungguhnya alam pada mula ke
jadiannya itu penuh dengan gas yang terbagi-bagi secara teratur, 
dan dari gas itulah timbul reaksi. Teori ini kita dapatkan isyaratnya 
dalam Al-Qur╨an. Seandainya Al-Qur╨an tidak memberitahukan 
hal tersebut, tentu kita tidak langsung membenarkan teori ini.”9 
Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman: 

Kemudian Dia menuju ke langit dan (langit) itu masih berupa asap, lalu Dia 
berfirman kepadanya dan kepada bumi, “Datanglah kamu berdua menurut 
perintah-Ku dengan patuh atau terpaksa.” Keduanya menjawab, “Kami 
datang dengan patuh.” (Fu☺☺ilat/41: 11)



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar140

3.	 Pembagian Atom
Anggapan yang telah berurat akar sampai dengan abad 

XIX adalah bahwa atom merupakan bagian terkecil dari semua 
unsur. Atom tidak bisa dibagi-bagi lagi. Namun, anggapan ini 
tidak berlaku lagi, karena para cendekiawan telah mencurahkan 
perhatiannya terhadap masalah ini dan mereka berpendapat 
bahwa atom mengandung unsur-unsur yang lebih kecil, yaitu: a) 
Proton, b) Neutron, c) Elektron. Dengan perantaraan pembagian 
ini, mereka dapat menciptakan bom atom dan bom hidrogen 
sehingga menyebabkan terjadinya kehancuran.10

4.	 Berkurangnya Oksigen/Zat Asam
Sejak ditemukannya pesawat terbang, para cendekiawan 

menemukan gejala alamiah, bahwa manusia yang berada dalam 
ketinggian tertentu akan mengalami kekurangan oksigen. Ke-
tika itu ia akan merasakan sempitnya dada dan sulit untuk 
bernafas, sehingga ia merasa tercekik. Itulah sebabnya, kru 
pesawat memberikan pengumuman kepada para penumpang 
untuk menggunakan oksigen buatan apabila pesawat berada 
pada ketinggian lebih dari 35.000 kaki. Gejala ilmiah ini telah 
ditunjukkan oleh Al-Qur╨an sebelum diciptakannya penerbangan 
sebelum empat belas abad yang lalu.11 Perhatikanlah firman 
Allah:

Barang siapa dikehendaki Allah akan mendapat hidayah (petunjuk), 
Dia akan membukakan dadanya untuk (menerima) Islam. Dan Barang 
siapa dikehendaki-Nya menjadi sesat, Dia jadikan dadanya sempit dan 
sesak, seakan-akan dia (sedang) mendaki ke langit. Demikianlah Allah 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 141

menimpakan siksa kepada orang-orang yang tidak beriman. (al-An‘☼m/6: 
125)

Para tokoh ilmuwan terdahulu memberikan interpretasi 
pada ayat ini menurut pengertian yang sesuai dengan masanya. 
Mereka mengatakan seolah-olah seperti orang yang berusaha 
naik ke langit atau seperti orang yang berusaha mengerjakan 
suatu hal yang mustahil terbukti adanya kecocokan ayat Al-
Qur╨an dengan realita ilmiah.

Demikianlah antara lain kemukjizatan Al-Qur╨an sebagai 
mukjizat terbesar yang dianugerahkan kepada Rasulullah Mu-
hammad ☺allall☼hu ‘alai wa sallam. 

D.	 Fungsi dan Kedudukan Al-Qur╨an Terhadap Kitab-
kitab Sebelumnya 
Al-Qur╨an mempunyai fungsi dan kedudukan yang sungguh 

mulia, serta mendapatkan tempat yang agung di hati sanubari 
kaum muslim, karena kejadian-kejadian yang beruntun dengan 
turunnya kitab suci tersebut, membuatnya bersanding pada 
kedudukan yang paling mulia dan teratas, dibanding kitab-kitab 
samawi lainnya.

Al-Qur╨an mencakup seluruh wahyu yang disampaikan 
kepada para nabi dan rasul yang terdahulu, baik berupa petunjuk, 
perbaikan, pendidikan, pengajaran peluruhan budi pekerti dan 
undang-undang. Al-Qur╨an sebagai kitab suci Allah yang terakhir, 
ia merupakan kitab Allah yang telah lengkap sempurna, di mana 
pokok-pokok atau prinsip-prinsip ajaran dari kitab-kitab suci 
Allah yang terdahulu yaitu Taurat, Zabur dan Injil telah dibawa 
juga oleh Al-Qur╨an, bahkan dibawakan dalam bentuknya yang 
sempurna. Ini adalah sesuai dengan kenyataan, bahwa agama 
Islam yang dibawa oleh Nabi terakhir yaitu Nabi Muhammad 
☺allall☼hu ‘alai wa sallam merupakan puncak kesempurnaan dari 
agama Allah yang telah diwahyukan kepada para nabi sejak nabi-



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar142

Nya yang pertama.
Sebagian ulama mengatakan, bahwa Al-Qur╨an adalah 

kitab suci Allah yang lengkap dan sempurna itu mengandung 
tiga pokok ajaran, yaitu:
1.	 Ajaran keimanan;
2.	 Ajaran akhlak (budi pekerti);
3.	 Ajaran berbagai rupa hukum yang bersangkutan dengan 

pergaulan hidup masyarakat bani insan di dunia.
Ada juga sebagian ulama yang  lain mengatakan, bahwa Al-

Qur╨an itu mengandung dua pokok peraturan, yaitu: 
1.	 Peraturan yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, 

inilah yang disebut ibadah;
2.	 Peraturan yang mengatur hubungan manusia dengan alam 

semesta termasuk manusia, hewan dan benda-benda lainnya, 
inilah yang disebut muamalah.12 
Kandungan atau isi Al-Qur╨an yang bernama ibadah dan 

yang bernama muamalah ini, kedua-duanya apabila diamalkan 
dengan sungguh-sungguh ia sanggup membawa manusia kepada 
kemajuan dan kesejahteraan, atau kebahagiaan hidup lahir dan 
batin, dunia dan akhirat.

Dalam masalah akidah; Al-Qur╨an mengajak pada akidah 
yang suci dan tinggi, jelas dan terang, tiangnya adalah keimanan 
kepada Allah dan keimanan kepada semua nabi dan rasul serta 
mempercayai semua kitab samawi, sebagai realisasi dari firman 
Allah:

Rasul (Muhammad) beriman kepada apa yang diturunkan kepadanya (Al-
Qur╨an) dari Tuhannya, demikian pula orang-orang yang beriman. Semua 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 143

beriman kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya dan 
rasul-rasul-Nya. (Mereka berkata), “Kami tidak membeda-bedakan 
seorang pun dari rasul-rasul-Nya.” Dan mereka berkata, “Kami dengar dan 
kami taat. Ampunilah kami Ya Tuhan kami, dan kepada-Mu tempat 
(kami) kembali.” (al-Baqarah/2: 285) 

Al-Qur╨an mengajak pula para Ahli Kitab (Yahudi dan 
Nasrani) untuk kembali kepada kalimat yang sama, yang di 
dalamnya tidak terdapat penyelewengan dan sesuatu yang 
berbelit-belit. Allah berfirman:

Katakanlah, “Hai Ahli Kitab, marilah (berpegang) kepada suatu kalimat 
(ketetapan) yang tidak ada perselisihan antara kami dan kamu, bahwa tidak 
kami sembah, kecuali Allah dan tidak kami persekutukan Dia dengan 
sesuatu pun, dan tidak (pula) sebagian kami menjadikan sebagian yang lain 
sebagai tuhan selain Allah. Jika mereka berpaling, maka katakanlah pada 
mereka,” Saksikanlah bahwa kami adalah orang-orang yang berserah diri 
kepada Allah.” (►li ‘Imr☼n/3 : 64)

Al-Qur╨an datang dengan membawa akidah yang penuh 
toleran, murni, suci dan bersih tentang Zat Allah sub♥☼nahu wa 
ta‘☼l☼ dan hak-hak rasul-rasul-Nya yang mulia. Allah pengatur 
semesta alam adalah Satu, Esa, dan Tunggal. Ia tidak berayah 
dan tidak beranak. Ia memiliki sifat yang sempurna, bersih dari 
sifat-sifat kekurangan (Allah bukan Zat yang disamai oleh zat-zat 
lain, dan sifat-sifat-Nya tidak bisa ditiru oleh sifat-sifat lain).13

Setelah Nabi Musa tiada, orang-orang Yahudi menjadi ter-
sesat dan menyembah berhala. Mereka menduga bahwa Allah 
mempunyai anak laki-laki, yaitu Uzer, dan menyamakan Allah 
dengan manusia dengan beranggapan bahwa Allah setelah men-



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar144

ciptakan langit dan bumi, Ia merasa lelah, kemudian beristirahat 
pada hari Sabtu sambil menelentang.

Mereka berpikir, kemudian mengatakan bahwa Allah nam-
pak dalam bentuk seorang manusia dan bergulat dengan orang 
Israil, tetapi Ia tidak bisa mengalahkannya. Akhirnya, Tuhan itu 
tidak bisa lepas dari orang Israil sehingga memberi berkah ke-
pada orang itu beserta keturunannya, kemudian dijelaskan oleh 
Nabi Ya‘q‼b.

Mereka menganggap bangsa Israil sebagai bangsa pilihan di 
antara bangsa-bangsa lain. Mereka adalah cucu-cucu Allah dan 
kekasih-Nya. Akhirnya diciptakan khusus untuk mereka belaka, 
bukan untuk orang lain, dan bahwa mereka tidak akan terjilat 
api neraka, kecuali hanya beberapa hari saja, yaitu sama dengan 
masa penyembahan mereka pada anak sapi selama 40 hari. 
Mereka juga mendustakan Nabi Isa dengan menganggap bahwa 
ia adalah anak zina, dan ibunya adalah seorang pezina. Mereka 
menyalibnya dengan maksud untuk menyucikan keturunan Israil 
dari perbuatan jahat yang sangat keji itu.

Semuanya adalah kebatilan dan kesesatan orang-orang 
Yahudi, sedangkan Al-Qur╨an datang untuk mengikis perbuatan-
perbuatan itu. Maka, mana bisa mereka menganggap bahwa Al-
Qur╨an salinan dari kitab Taurat.	

Orang-orang Nasrani pun tersesat, mereka menganggap 
bahwa Allah mempunyai anak. Mereka berpegang pada akidah 
dan dogma tentang kepercayaan trinitas (Tuhan Ayah, Tuhan 
Anak, dan Ruhul Qudus), dan mereka namakan dengan oknum. 
Isa adalah oknum kedua dari trinitas yang sekaligus sebagai 
esensi oknum pertama dan ketiga. Masing-masing keduanya itu 
merupakan esensi yang lain, yang tiga itu adalah satu, dan satu 
adalah tiga.

Tokoh-tokoh Pendetanya memberi hak yang menjadi milik 
Allah semata, yang berupa perundangan, penerapan hukum halal 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 145

dan haram. Mereka anggap bahwa anak Tuhan disalib untuk 
menyelamatkan manusia dari kesalahan dan menyucikannya 
dari dosa. Yang lebih aneh lagi, bahwa kebanyakan mereka 
beranggapan bahwa Isa bin Maryam adalah Allah yang turun ke 
bumi dalam bentuk manusia, dan banyak lagi kebatilan-kebatilan 
serta kehinaan-kehinaan lain yang mereka nisbatkan kepada 
Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼. Allah berfirman: 

Mahasuci dan Mahatinggi Dia dari apa yang mereka katakan, luhur dan 
agung (tidak ada bandingannya). (al-Isr☼╨/17: 43)

Perhatikanlah, sejauh mana perbedaan antara hak yang 
didatangkan Al-Qur╨an dan kebatilan yang dibawa mereka. Al-
Qur╨an tidak menganggap cukup dengan menampilkan kebatilan-
kebatilan dan berita-berita tentang penyelewengan ahli kitab itu 
saja, tetapi juga membantah mereka dengan argumen-argumen 
yang jelas dan dalil-dalil yang mematikan. Cobalah perhatikan, 
firman Allah yang ditunjukkan kepada Ahli Kitab (golongan 
Nasrani) dengan firman-Nya:

Wahai Ahli Kitab! Janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu, 
dan janganlah kamu mengatakan terhadap Allah kecuali yang benar. 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar146

Sungguh, Al-Masih Isa putra Maryam itu adalah utusan Allah dan (yang 
diciptakan dengan) kalimat-Nya yang disampaikan-Nya kepada Maryam, 
dan (dengan tiupan) roh dari-Nya. Maka berimanlah kepada Allah dan rasul-
rasul-Nya dan janganlah kamu mengatakan, “(Tuhan itu) tiga,” berhentilah 
(dari ucapan itu). (Itu) lebih baik bagimu. Sesungguhnya Allah Tuhan Yang 
Maha Esa, Mahasuci Dia dari (anggapan) mempunyai anak. Milik-Nyalah 
apa yang ada di langit dan apa yang ada di bumi. Dan cukuplah Allah 
sebagai pelindung. Al-Masih sama sekali tidak enggan menjadi hamba Allah, 
dan begitu pula para malaikat yang terdekat (kepada Allah). Dan Barang 
siapa enggan menyembah-Nya dan menyombongkan diri, maka Allah akan 
mengumpulkan mereka semua kepada-Nya. (an-Nis☼╨/4: 171—172)

Perhatikan pula firman Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼, ketika 
membicarakan Ahli Kitab (Yahudi):

Maka (Kami hukum mereka), karena mereka melanggar perjanjian itu, 
karena kekafiran mereka terhadap keterangan-keterangan Allah, dan 
karena mereka telah membunuh nabi-nabi tanpa hak (alasan yang benar) dan 
karena mereka mengatakan, “Hati kami tertutup.” Sebenarnya Allah telah 
mengunci hati mereka karena kekafirannya, karena itu hanya sebagian kecil 
dari mereka yang beriman, dan (Kami hukum juga) karena kekafiran mereka 
(terhadap Isa), dan tuduhan mereka yang sangat keji terhadap Maryam, dan 
(Kami hukum juga) karena ucapan mereka, “Sesungguhnya kami telah 
membunuh Al-Masih, Isa putra Maryam, Rasul Allah,” padahal mereka 
tidak membunuhnya dan tidak (pula) menyalibnya, tetapi (yang mereka 
bunuh adalah) orang yang diserupakan dengan Isa. Sesungguhnya mereka 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 147

yang berselisih pendapat tentang (pembunuhan) Isa, selalu dalam keragu-
raguan tentang yang dibunuh itu. Mereka benar-benar tidak tahu (siapa 
sebenarnya yang dibunuh itu), melainkan mengikuti persangkaan belaka, 
jadi mereka tidak yakin telah membunuhnya. Tetapi Allah telah mengangkat 
Isa ke hadirat-Nya. Allah Mahaperkasa, Mahabijaksana. (an-Nis☼╨/4: 
155—158)

Al-Qur╨an telah menjelaskan perubahan (penyelewengan) 
yang terjadi di kalangan Ahli Kitab (kitab Taurat dan Injil), ke-
mudia Al-Qur╨an menerangkan kedatangan seorang utusan (Mu-
hammad) untuk memperbaiki perbuatan dusta yang dilakukan 
Ahli Kitab, serta menjelaskan ayat-ayat Allah yang dirahasiakan 
mereka dalam kitab Taurat dan Injil: 

Wahai Ahli Kitab! Sungguh, Rasul Kami telah datang kepadamu, menjelas-
kan kepadamu banyak hal dari (isi) kitab yang kamu sembunyikan, dan 
banyak (pula) yang dibiarkannya. Sungguh, telah datang kepadamu cahaya 
dari Allah, dan Kitab yang menjelaskan. Dengan Kitab itulah Allah memberi 
petunjuk kepada orang yang mengikuti keridaan-Nya ke jalan keselamatan, 
dan (dengan Kitab itu pula) Allah mengeluarkan orang itu dari gelap gulita 
kepada cahaya dengan izin-Nya, dan menunjukkan ke jalan yang lurus. (al-
M☼╨idah/5: 15—16) 

Dari ayat-ayat Al-Qur╨an yang telah disebutkan, nampak 
dan jelas sekali bahwa Al-Qur╨an datang membawa petunjuk-
petunjuk yang sempurna, fleksibel lagi luwes dan dapat memenuhi 
segala kebutuhan manusia yang berpedoman kepadanya, pada 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar148

setiap tempat, masa dan keadaan, di samping berfungsi untuk 
menyempurnakan kitab-kitab suci sebelumnya, Taurat, Zabur 
dan Injil. 

Dari uraian di atas dapat disimpulkan, bahwa fungsi dan 
kedudukan Al-Qur╨an terhadap kitab-kitab sebelumnya, anta-
ra lain adalah menyempurnakan ajaran-ajaran yang ada dalam 
kitab-kitab suci sebelumnya dan meluruskan penyimpangan-pe-
nyimpangan akidah serta ajaran-ajaran yang telah diselewengkan 
oleh para pengikut nabi-nabi sebelumnya, dengan menyampai-
kan petunjuk dan bimbingannya sebagai berikut: 
a.	 Perbaikan akidah, akhlak dan ibadah
b.	 Perbaikan individu dan masyarakat 
c.	 Perbaikan hukum dan politik 
d.	 Perbaikan urusan keuangan
e.	 Perbaikan urusan perang 
f.	 Perbaikan kebudayaan ilmiah 
g.	 Membebaskan akal dan pikiran dari segala macam khurafat 

E.  Kesimpulan
Demikianlah pokok-pokok pikiran tentang “Al-Qur╨an 

sebagai Mukjizat Terbesar” yang dapat disimpulkan sebagai 
berikut:
1.	 Al-Qur╨an sebagai mukjizat terbesar, maksudnya adalah 

karena Al-Qur╨an kekal abadi. Mukjizat-mukjizat yang pernah 
diberikan Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ kepada rasul-rasul-Nya 
sudah berlalu dan tidak lagi dapat dilihat dan menghayatinya. 
Lain halnya dengan Al-Qur╨an sebagai mukjizat terbesar, 
ia kekal abadi. Umat Islam dan umat lainnya, masih dapat 
memegang, membaca, menghayati, memahami, mengamalkan 
isinya untuk mencapai kebahagiaan dunia dan keselamatan di 
akhirat. 

2.	 Al-Qur╨an mempunyai fungsi dan kedudukan yang mulia, 



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 149

karena Al-Qur╨an tersebut menyempurnakan ajaran-ajaran 
yang ada dalam kitab-kitab suci sebelumnya, yaitu Taurat, 
Zabur dan Injil dan meluruskan penyimpangan-penyimpangan 
akidah serta ajaran yang telah diselewengkan oleh para pengikut 
nabi-nabi sebelumnya dengan menyampaikan petunjuk dan 
bimbingannya. Wall☼hu a‘lam bi☺-☺aw☼b.[]



Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar150

Catatan:

1   Said Agil Husin Al Munawwar, Al-Qur╨an Membangun Tradisi Kesalehan 
Hakiki, h. 37.

2   Said Agil Husin Al Munawwar, Al-Qur╨an Membangun ....., h. 38. 
3   Tim Penulis, Ensiklopedi Islam, Jilid IV, h. 138—139. 
4   A☺-☻☼b‼n◄, Studi Ilmu Al-Qur╨an ....., h. 143—144. 
5   lihat: a☺-☻☼b‼n◄, Studi Ilmu Al-Qur╨an ....., h. 137—138.
6 Mann☼‘ Khal◄l al-Qa••☼n, Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur╨an, Terjemahan 

Mudzakir As, Bogor: Lentera Antar Nusa, 2009, h. 385. 
7   A☺-☻☼b‼n◄, Studi Ilmu Al Qur╨an ...., h. 186
8   A☺-☻☼b‼n◄, Studi Ilmu Al Qur╨an ....., h. 187.
9   A☺-☻☼b‼n◄, Studi Ilmu Al Qur╨an ....., h. 188.
10  A☺-☻☼b‼n◄, Studi Ilmu Al Qur╨an...., h. 189—190.
11  A☺-☻☼b‼n◄, Studi Ilmu Al Qur╨an....., h. 192. 
12  Said Agil Husin Al Munawwar, Al Qur╨an Membangun ........,  h. 40—41.
13 Surah asy-Sy‼r☼/42: 11, ◘☼h☼/20: 6, 98, Maryam/19: 93, a☺-☻☼ff☼t/37: 

3—4, al Isr☼╨/17 : 110—111 dan F☼•ir/35: 15—17. 



Kemaksuman Rasul 151

KEMAKSUMAN RASUL



Kemaksuman Rasul152

KEMAKSUMAN RASUL

Posisi seorang rasul dalam konteks penyebaran dan penyampaian 
pesan-pesan Ilahi adalah sangat strategis dan menentukan. Ia 
seharusnya bukan “sekadar” manusia biasa, yang secara umum 
dipahami sebagai makhluk yang terbiasa melakukan dosa dan 
kesalahan. Sebab, kesalahan dan dosa yang dilakukan seorang 
rasul berbeda dengan kesalahan dan dosa manusia biasa. Ia 
tentunya memiliki konsekuensi yang cukup serius menyangkut 
keberlanjutan sebuah risalah dan akan mencederai kesucian 
risalah ilahiyah itu sendiri. Dari sinilah kemudian munculnya 
keyakinan bahwa seorang rasul harus maksum. Bahkan, dari 
kalangan Syi‘ah, bukan saja Rasulullah yang maksum, tetapi 
para imam dua belas, yang menurut mereka, telah ditetapkan 
penciptaannya oleh Allah, juga harus maksum. Namun, dalam 
pembahasan ini tidak dijelaskan secara detail menyangkut 
argumentasi Syi‘ah dalam penetapan kemaksuman imam. Yang 
menjadi fokus pembicaraan adalah apa yang dimaksud dengan 



Kemaksuman Rasul 153

maksum? Kenapa rasul harus maksum? sampai batas mana 
kemaksuman rasul? Inilah hal-hal penting yang akan dijelaskan 
dalam bab ini.

A.  Pengertian Maksum
Kata “maksum” berasal dari bahasa Arab ma‘☺‼m/  

yang akar katanya adalah ‘a☺ama-ya‘☺imu. Kata ini sudah diserap 
ke dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia dengan pengertian “terpe-
lihara dari dosa dan kesalahan; bebas dari dosa dan kesalahan”.1 
Sementara di dalam Al-Qur╨an kata ma‘☺‼m dalam bentuk aslinya, 

, tidak ditemukan. Namun, dalam bentuknya yang lain di-
ulang sebanyak 13 kali. Menurut al-I☺fah☼n◄, jika mengikuti pola 
fa‘ala, yakni ‘a☺ama-ya‘☺imu-‘a☺m, maka berarti al-ims☼k (menahan 
atau mencegah), dan jika mengikuti pola ifta‘ala, yakni i‘ta☺ama-
ya‘ta☺imu-i‘ti☺☼m, maka berarti al-istims☼k (berpegang teguh). Mi-
salnya dalam firman Allah:

Dia (anaknya) menjawab, “Aku akan mencari perlindungan ke gunung 
yang dapat menghindarkan aku dari air bah!”  (Nuh) berkata, “Tidak ada 
yang melindungi dari siksaan Allah pada hari ini selain Allah yang Maha 
Penyayang.” Dan gelombang menjadi penghalang antara keduanya; maka dia 
(anak itu) termasuk orang yang ditenggelamkan. (H‼d/11: 43)

Ayat ini berkenaan dengan kisah Nabi Nuh dengan 
putranya yang menolak ajakan bapaknya untuk naik perahu 
ketika dihantam banjir bandang. Dalam hal ini, anaknya berkata, 
“aku akan naik ke atas gunung yang bisa menghindarkanku dari 
air bah”, lalu Nuh berkata, “tidak ada yang bisa melindungi 
dari azab Allah pada hari ini”. Pada ayat di atas, term ya‘☺imu 
diterjemahkan dengan “menghindarkan” dan “melindungi”. 



Kemaksuman Rasul154

Kedua penerjemahan tersebut meski berbeda tetapi substansinya 
sama, yakni al-ims☼k (menahan dan mencegah), beda subjeknya 
saja, antara Allah dan gunung. Memang  ada yang mengartikan 
‘☼☺im pada ayat tersebut dengan ma‘☺‼m, hanya saja, menurut 
al-I☺fah☼n◄ pendapat itu tidak tepat. Yang benar adalah bahwa 
antara yang melindungi (‘☼☺im) dengan yang dilindungi (ma‘☺‼m) 
adalah menyatu.2  

Sementara yang berarti i‘ti☺☼m (berpegang teguh) dapat 
dilihat pada firman-Nya:

Dan berpegangteguhlah kamu semuanya pada tali (agama) Allah, dan 
janganlah kamu bercerai berai, dan ingatlah nikmat Allah kepadamu ketika 
kamu dahulu (masa jahiliah) bermusuhan, lalu Allah mempersatukan hatimu, 
sehingga dengan karunia-Nya kamu menjadi bersaudara, sedangkan (ketika 
itu) kamu berada di tepi jurang neraka, lalu Allah menyelamatkan kamu 
dari sana. Demikianlah, Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu agar 
kamu mendapat petunjuk. (►li ‘Imr☼n/3: 103)

Penekanan ayat di atas pada kalimat i‘ta☺im‼ bi ♥ablill☼h yang 
berarti berpegang teguhlah pada tali Allah, yakni agama Allah. 
Dengan demikian, ayat-ayat yang berakar dari kata i‘ta☺ama ti-
dak dimasukkan dalam pembahasan kemaksuman rasul. Namun 
begitu, dari kata yang berasal dari ‘a☺ama-ya‘☺imu, yang memung-
kinkan bisa dijadikan sebagai pintu masuk dalam pembahasan ini 
ternyata hanya satu ayat, yaitu:



Kemaksuman Rasul 155

Wahai Rasul! Sampaikanlah apa yang diturunkan Tuhanmu kepadamu. 
Jika tidak engkau lakukan (apa yang diperintahkan itu) berarti engkau 
tidak menyampaikan amanat-Nya. Dan Allah memelihara engkau dari 
(gangguan) manusia. Sungguh, Allah tidak memberi petunjuk kepada 
orang-orang kafir. (al-M☼╨idah/5: 67)

Penekanan ayat ini pada kalimat “dan Allah memelihara 
engkau dari gangguan manusia”. Dalam sebuah riwayat at-Tirmi♣◄ 
dari jalur ‘►╨isyah dinyatakan, “Bahwa sejak hijrah di Medinah, 
para sahabat bergilir untuk menjaga keselamatan Rasulullah dari 
kemungkinan serangan dari kaum kafir Mekah. Namun, setelah 
turun ayat ini, Rasulullah mengeluarkan kepalanya seraya berkata, 
“Pergilah, Allah telah memberikan perlindungan kepadaku”. 
Meski riwayat ini digar◄bkan oleh at-Tirmi♣◄, namun al-♦☼kim 
mensahihkannya, dan riwayat ini juga banyak dikutip oleh para 
mufasir dalam kitab-kitabnya.3

Menilik ayat di atas, maka yang dimaksudkan dengan redaksi 
“Allah memeliharamu” adalah bahwa Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi 
wa sallam dilindungi secara fisik. Hanya saja, ini akan kontradiktif  
dengan kenyataan yang pernah dialami oleh Rasulullah ketika 
dalam perang Uhud, di mana saat itu kaum muslim mengalami 
kekalahan. Menurut beberapa riwayat, Rasulullah mengalami 
cedera fisik sampai keluar darah. Karena itu, ada yang menafsirkan 
bahwa orang-orang kafir Mekah tidak akan mampu membunuh 
beliau.4 Jika demikian, pembahasan tentang kemaksuman rasul 
tidak bisa merujuk langsung kepada ayat dengan menggunakan 
kata kunci ‘a☺ama-ya‘☺imu. 

Meski tidak ditemukan ayat yang secara spesifik dan tekstual 
yang bisa dijadikan pijakan dalam pembahasan kemaksuman 
rasul, yakni dengan merujuk kepada term ‘a☺ama-ya‘☺imu, namun 
dengan merujuk kepada Kamus Besar Bahasa Indonesia, bahwa 
maksum adalah terpelihara dari dosa dan kesalahan atau bebas 
dari dosa dan kesalahan, misalnya dalam sebuah ungkapan, 



Kemaksuman Rasul156

“kita bukan seperti para rasul yang maksum”. Dengan demikian, 
penetapan kemaksuman rasul bukan didasarkan atas na☺ tetapi 
melalui logika. 
 
B.  Keniscayaan Kemaksuman Rasul

Dengan merujuk kepada makna kebahasaan, di mana kata 
‘i☺mah berarti terpelihara, terjaga dan terhindar, maka kata i☺mah 
ar-ras‼l berarti terpelihara seorang rasul dari hal-hal yang bisa 
menjatuhkan atau mencederai kesucian risalahnya.  Dalam hal 
ini, ulama sepakat bahwa seorang rasul maksum dalam kaitannya 
dengan tabl◄gur-ris☼lah (penyampaian risalah) dan dosa-dosa besar. 
Ini bersifat pasti, sehingga ingkar terhadap hal ini berarti kufur 
terhadap rasul dan risalah yang dibawanya. Bahkan, seorang rasul 
tidak mungkin melakukan perbuatan dosa besar secara mutlak. 
Sebab, mengerjakan suatu dosa besar berarti telah terjerumus 
dalam “kemaksiatan”. Kenapa demikian? Karena ketaatan 
kepada Allah itu tidak dapat dipisah atau harus utuh, begitu 
juga kemaksiatan tidak bersifat parsial. Sebab, jika kemaksiatan 
telah mewarnai suatu perbuatan, maka ia akan merambat pada 
masalah lain,  termasuk tabl◄gur-ris☼lah (penyampaian risalah). Hal 
ini jelas bertentangan dengan hakikat risalah itu sendiri.

Secara logis bisa dilihat lebih jauh dalam konteks “perintah 
menaati rasul secara mutlak”. Seperti dalam firman-Nya,

Dan Kami tidak mengutus seorang rasul melainkan untuk ditaati dengan 
izin Allah. Dan sungguh, sekiranya mereka setelah menzalimi dirinya datang 
kepadamu (Muhammad), lalu memohon ampunan kepada Allah, dan Rasul 
pun memohonkan ampunan untuk mereka, niscaya mereka mendapati Allah 
Maha Penerima tobat, Maha Penyayang. (an-Nis☼╨/5: 64)



Kemaksuman Rasul 157

Ayat di atas, penekanannya pada kalimat “Dan Kami tidak 
mengutus seorang rasul melainkan untuk ditaati dengan izin Allah”. Ini 
menunjukkan bahwa seorang rasul harus ditaati secara mutlak, 
bahkan umatnya tidak berhak untuk memeriksa apa yang harus 
ditaati dan apa yang tidak perlu ditaati. Ayat di atas secara teks-
tual tidak memberi jalan kepada siapa pun untuk memeriksa apa 
saja yang telah ditetapkan oleh beliau, melalui sunahnya. Apa-
bila seseorang merasa ragu atas sejumlah perbuatan nabi, misal-
nya, maka keraguan ini bisa menyebabkan semua perintah dan 
hukumnya yang telah ia sampaikan juga bisa dipertanyakan. Ini 
menunjukkan bahwa para rasul bebas dari kesalahan risalahnya, 
baik yang menyangkut perintah maupun larangan. Jika tidak, nis-
caya Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ tidak akan memerintahkan manu-
sia untuk mematuhi rasul-Nya tanpa syarat. 

Bahkan, pada ayat lain dinyatakan, bahwa Allah memberikan 
hak khusus kepada rasul-Nya, Sebagaimana dalam firman-Nya:

Apa yang diberikan Rasul kepadamu, maka terimalah dia! Dan apa yang 
dilarangnya bagimu, maka tinggalkanlah! (al-♦asyr/59: 7)

Ayat ini secara tegas menyatakan agar mengikuti segala apa 
saja yang datang dari seorang rasul dan meninggalkan segala apa 
saja yang dilarangnya. Bahkan seandainya Allah secara jelas tidak 
melarang atau memerintahkan-Nya sekalipun. Ayat tersebut 
menurut asy-Sya‘r☼w◄, menunjukkan bahwa Rasulullah diberi 
hak khusus untuk membuat “syari‘at”.5

Dengan demikian, setiap muslim harus menerima apa saja 
yang Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam berikan tanpa syarat 
dan tanpa ragu. Ini artinya bahwa izin ataupun larangan dari 
Rasulullah senantiasa selaras dengan kehendak Allah sub♥☼nahu 
wa ta‘☼l☼ dan senantiasa diberkati oleh-Nya. Rasanya mustahil ada 



Kemaksuman Rasul158

seorang muslim yang begitu yakinnya untuk mengikuti perintah 
dan menjauhi larangan seseorang, sementara ia tidak maksum.

Yang pasti, Rasulullah harus terjaga (maksum) dari kesalahan 
dan kekeliruan dari semua risalah yang dibawanya. Sebab tanpa 
kemaksuman maka apa yang menjadi tanggung jawab beliau, 
yaitu tabl◄gur-ris☼lah akan rusak. Demikian ini, karena dalam 
penyampaian risalah—apabila tanpa kemaksuman—bisa saja 
beliau akan dipengaruhi oleh hawa nafsu dan ketidakterjagaan 
akhlak. Bahkan tanpa kemaksuman, sebuah risalah Ilahiyah 
hanya akan menjadi ajang permainan bagi musuh-musuh Islam. 

Seorang rasul harus maksum, sebab apabila beliau melaku-
kan kesalahan sedikit saja dalam risalahnya maka hal itu akan 
berdampak pada keseluruhan dakwahnya. Sebab, apa jaminan-
nya risalah itu dianggap benar, jika beliau pernah salah dalam 
menyampaikan satu risalah saja. Karena itu, kemaksuman meru-
pakan keistimewaan yang diberikan Allah kepada rasul-rasul-
Nya, untuk menjaga kelangsungan risalah dan otentisitasnya. 

Dalam kaitan ini, terdapat firman Allah:

Katakanlah (Muhammad), “Sesungguhnya aku hanya memberimu peringatan 
sesuai dengan wahyu.” Tetapi orang tuli tidak mendengar seruan apabila 
mereka diberi peringatan.” (al-Anbiy☼╨/21: 45)

Ayat ini pada mulanya bentuk peringatan bagi orang-orang 
kafir, yang tidak mau mendengarkan peringatan dari Rasulullah. 
Padahal, peringatan tersebut bukan didasarkan atas suka atau 
tidak suka (like or dislike), atau mengikuti hawa nafsu. Beliau hanya 
mengikuti apa yang diwahyukan kepadanya melalui Malaikat 
Jibril, makanya tidak ada cacat sedikit pun, baik dari susunan 
maupun pengertian yang dikandungnya.6 Namun begitu, ayat 
tersebut bisa menjadi argumentasi yang cukup kuat bahwa tidak 



Kemaksuman Rasul 159

mungkin seorang rasul salah atau keliru dalam risalahnya, baik 
dalam penyampaian maupun kandungan isinya.

Pada kesempatan yang lain, Allah berfirman:

Dan apabila engkau (Muhammad) tidak membacakan suatu ayat kepada 
mereka, mereka berkata, “Mengapa tidak engkau buat sendiri ayat itu?” 
Katakanlah (Muhammad), “Sesungguhnya aku hanya mengikuti apa yang 
diwahyukan Tuhanku kepadaku. (Al-Qur╨an) ini adalah bukti-bukti yang 
nyata dari Tuhanmu, petunjuk dan rahmat bagi orang-orang yang beriman.” 
(al-A‘r☼f/7: 203)

Ayat ini pada mulanya kecaman kepada mereka yang 
menyuruh Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam agar 
mendatangkan ayat yang dibuat oleh beliau sendiri ketika ayat 
tidak datang kepada mereka. Namun, ayat ini juga menunjukkan 
bahwa apa yang disampaikan beliau merupakan ajaran yang 
membawa manfaat, karena diperoleh atau diajarkan langsung 
dari Allah.7 Ini menunjukkan bahwa wahyu yang diterima dan 
disampaikan kepada umatnya sama sekali tidak dipengaruhi 
hawa nafsu. Atau dengan kata lain, bahwa beliau terpelihara dari 
mengikuti hawa nafsu, terlebih jika hal itu menyangkut risalah. 

Dalam kaitan ini, secara tegas dinyatakan dalam Al-Qur╨an:

(Dan) dia (Muhammad) tidaklah mengucapkan sesuatu dari hawa nafsunya. 
Apa yang diucapkannya itu hanyalah wahyu yang diwahyukan (kepadaku), 
yang diajarkan kepadanya oleh (Jibril) yang sangat kuat. (an-Najm/53: 
3—5)

Kata haw☼ adalah condongnya nafsu kepada sesuatu yang 



Kemaksuman Rasul160

disenangi atau terdorongnya nafsu untuk melakukan sesuatu yang 
disenangi yang cenderung bertentangan dengan syari‘at dan akal 
sehat.8 Menurut ayat di atas, bukan saja dalam menyampaikan 
risalah, tetapi apa saja yang keluar dari mulut beliau sama sekali 
tidak dipengaruhi oleh hawa nafsu. Melihat hal ini, bahkan hadis 
sekalipun sebenarnya Rasulullah maksum dalam artian, “tidak 
berbohong dengan apa yang beliau ucapkan”.

Sebenarnya, seorang rasul bukan saja bersifat maksum 
dalam konteks tabl◄gur-ris☼lah, akan tetapi juga harus maksum dari 
segala bentuk dosa dan kemaksiatan. Sebab, bagaimana mungkin 
seorang muslim diperintah untuk mengikuti seseorang yang tidak 
terjaga dari dosa. Bahkan dalam beberapa ayat keataatan kepada 
rasul disejajarkan dengan ketaatan kepada Allah, Sebagaimana 
ayat berikut ini: 

Wahai orang-orang yang beriman! Taatlah kepada Allah dan taatlah kepada 
Rasul dan janganlah kamu merusakkan segala amalmu. (Mu♥ammad/47: 
33) 

Dan firman Allah:

Barang siapa menaati Rasul (Muhammad), maka sesungguhnya dia telah 
menaati Allah. Dan Barang siapa berpaling (dari ketaatan itu), maka (ke-
tahuilah) Kami tidak mengutusmu (Muhammad) untuk menjadi pemelihara 
mereka. (an-Nis☼╨/5: 80)

Kedua ayat di atas, di mana ketaatan kepada Rasul secara 
tegas disejajarkan dengan ketaatan kepada Allah, menunjukkan 
atas keniscayaan kemaksuman Rasul. Penegasan semacam ini 
tentunya mustahil untuk diterima sekiranya para rasul itu tidak 



Kemaksuman Rasul 161

maksum dari dosa. Sebab, di ayat lain, Allah melarang untuk 
mengikuti atau menaati orang yang berdosa, seperti dalam 
firman-Nya: 

Maka bersabarlah untuk (melaksanakan) ketetapan Tuhanmu, dan 
janganlah engkau ikuti orang yang berdosa dan orang yang kafir di antara 
mereka. (al-Ins☼n/76: 24)

Jika orang yang berdosa itu tidak boleh ditaati, sementara 
rasul adalah sosok yang harus ditaati, maka konklusinya seorang 
rasul harus maksum (terpelihara) dari dosa. Namun, bagaimana 
dengan dosa-dosa kecil, apakah seorang rasul juga maksum. 
Dalam hal ini ada perbedaan pendapat. Sebagian ada yang 
mengatakan, para rasul tidak maksum dari mengerjakan dosa-
dosa kecil, sebab hal itu tidak termasuk kategori “maksiat”. 
Sedangkan menurut sebagian yang lain, para rasul maksum 
dari mengerjakan dosa-dosa kecil, sebab hal itu juga termasuk 
kategori “maksiat”.

Terlepas dari kedua perbedaan di atas, yang  jelas adalah 
bahwa menyangkut hukum halal dan haram setiap rasul adalah 
bersifat maksum. Tidak mungkin seorang rasul melakukan yang 
diharamkan; begitu juga tidak mungkin ia tidak melaksanakan 
yang diperintahkan. Dengan demikian, para rasul bersifat 
maksum dari mengerjakan sesuatu yang diharamkan atau me-
ninggalkan suatu kewajiban, baik hal itu termasuk dosa-dosa be-
sar atau dosa-dosa kecil. Atau dengan kata lain, mereka maksum 
dari mengerjakan apa saja yang termasuk perbuatan maksiat. 

Namun, dalam hal menyangkut khil☼ful-aul☼ (tidak menger-
jakan yang terbaik/paling layak), maka mereka tidaklah maksum. 
Dalam artian, mereka dibolehkan mengerjakan tindakan khil☼ful-
aul☼ secara mutlak. Sebab, ditinjau dari berbagai sudut mana pun 



Kemaksuman Rasul162

dalam hukum Islam, hal itu tidak termasuk dalam jenis kemak-
siatan. Hanya saja, ini mengandung problem psikologis. Dalam 
konteks Nabi Muhammad, misalnya, beliau tidak saja berkewa-
jiban menyampaikan risalah dan wajib ditaati, tetapi beliau juga 
menjadi teladan bagi semua umat manusia, karena keluhuran 
akhlak beliau, seperti dalam firman-Nya: 

Dan sesungguhnya engkau benar-benar berbudi pekerti yang luhur. (al-
Qalam/68: 4)

Yang dimaksud al-khuluqul-‘a♂◄m adalah akhlak yang paling 
sempurna dari semua jenis akhlak yang ada. Ini menunjukkan 
akhlak beliau mencapai tingkat kesempurnaan tertinggi dari 
semua akhlak yang ada pada diri manusia. Artinya, jika semua 
akhlak mulia yang ada pada setiap manusia, maka semua terkum-
pul pada diri beliau dan mencapai tingkat kesempurnaan. Ini juga 
bisa dipahami bahwa beliau akan memperlakukan setiap manusia 
dengan akhlak yang maha sempurna.9 Ini sesuai dengan kesak-
sian ‘►╨isyah, ketika ia ditanya tentang Rasulullah, ia menjawab, 
“Akhlak beliau adalah Al-Qur╨an”. Jika di dalam Al-Qur╨an ter-
kumpul semua akhlak yang mulia, maka kemuliaan akhlak itu 
juga ada pada diri Rasulullah karena akhlak beliau adalah Al-
Qur╨an, sehingga apabila ada ayat yang berkenaan dengan beliau 
selalu menyangkut keluhuran akhlak beliau.

Dari penjelasan di atas, bisa diambil kesimpulan bahwa be-
liau bukan saja maksum dalam hal penyampaian risalah dan dosa, 
tetapi juga maksum dari akhlak yang buruk yang bisa menjatuh-
kan derajat beliau, baik sebagai rasul maupun sebagai manusia 
yang paling mulia. Karena itu, menjadi sangat wajar apabila be-
liau layak dijadikan teladan bagi setiap orang, bahkan oleh orang 
di luar Islam sekalipun. Mereka tidak mungkin mampu menging-



Kemaksuman Rasul 163

kari kemuliaan akhlak beliau tersebut, karena beliau bukan saja 
tokoh legenda tetapi tokoh sejarah yang perjalanan hidupnya di-
tulis oleh banyak penulis yang berbeda-beda sehingga mencapai 
tingkatan mutaw☼tir atau tidak mungkin mereka berdusta. Terkait 
dengan keteladan, Allah berfirman:

Sungguh, telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu 
(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari 
Kiamat dan yang banyak mengingat Allah. (al-A♥z☼b/33: 21) 

Dalam ayat lain Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ juga berfirman: 

(Wahai Nabi) Katakanlah (kepada manusia), “]ika kalian benar-benar 
mencintai Allah, maka ikutilah aku, niscaya Allah mencintai kalian dan 
mengampuni dosa-dosa kalian! (►li ‘Imr☼n/3: 31)

Di sini cinta kepada Allah disejajarkan dengan mengikuti 
perintah-perintah Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam. 
Artinya, jika kalian mencintai Allah, ikutilah Nabi, jika kalian 
mengikuti Nabi, niscaya Allah mencintai kalian. Ini menunjukkan 
betapa Rasulullah terbebas dari setiap jenis kekurangan secara 
mutlak. Bukan saja perintah-perintah beliau, namun juga semua 
keputusannya terjaga dari kesalahan (an-Nis☼╨/4: 65). Inilah 
karunia yang besar dari Allah kepada manusia, khususnya umat 
muslim, karena diutusnya seorang yang berakhlak mulia, yaitu 
Nabi Muhmmad. Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:



Kemaksuman Rasul164

Sungguh Allah telah memheri karunia kepada orang-orang beriman ketika 
Allah mengutus di antara mereka seorang Rasul dari golongan mereka sendiri 
yang membacakan kepada mereka ayat-ayat Allah, membersihkan (jiwa) 
mereka, dan mengajarkan kepada mereka al-Kitab dan al-Hikmah. Dan 
sesungguhnya sebelum (kedatangan Nabi) itu, mereka adalah benar-benar 
dalam kesesatan yang nyata. (►li ‘Imr☼n/3:164)

Ayat ini, sesuai konteksnya, mengawali untuk mengingatkan 
para pejuang Uhud akan anugerah Allah, yakni di tengah-tengah 
mereka ada Rasul. Demikian ini, agar mereka tidak kecil hati 
dan kecewa berat ketika tertimpa kekalahan di perang Uhud, 
padahal Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam beserta mereka.10 
Melalui peristiwa itu, seharusnya mereka mau mengintrospeksi 
diri. Mereka kalah di perang Uhud bukan karena Allah tidak 
menolong, tetapi disebabkan perilaku mereka sendiri—yaitu para 
pasukan panah—yang tidak taat kepada perintah komandannya, 
yakni Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam.

Meski demikian, ayat di atas menggambarkan salah satu misi 
seorang rasul, yaitu untuk menyucikan jiwa orang-orang beriman. 
Jika demikian, bagaimana mungkin seorang rasul yang bertugas 
menyucikan orang lain yang melakukan kesalahan sementara ia 
sendiri tidak suci? Bagaimana mungkin Allah mengutus seorang 
pribadi yang kotor dan berdosa untuk menyucikan orang 
lain? Bagaimana bisa seseorang mengajari orang lain hikmah 
sementara ia tidak punya hikmah untuk membedakan kebenaran 
dari kesalahan atau yang terburuknya, sementara ia tidak punya 
tekad untuk menjauhi perbuatan yang salah? Ini semua tidak 
mungkin terjadi pada diri seorang rasul. Bahkan, secara tegas 



Kemaksuman Rasul 165

beliau menyatakan:

11

Aku diutus hanya untuk menyempurnakan kemuliaan akhlak. (Riwayat 
al-Baihaqī dari Ab‼ Hurairah) 

Dengan demikian, pernyataan Allah, “Dan sesungguhnya eng-
kau benar-benar berbudi pekerti yang luhur.” (al-Qalam/68: 4) menjadi 
bukti yang sangat jelas bahwa Nabi terhindar dari keburukan apa 
pun, baik dari segi risalah, dosa, maupun akhlak. Seorang manu-
sia yang melakukan kesalahan-kesalahan tidak pantas menerima 
pujian semacam itu. Semua ayat ini secara jelas membuktikan, 
paling tidak, dua hal, yaitu, 1) otoritas Nabi Muhammad atas 
orang-orang beriman tidak terbatas atau mencakup semuanya. 
Karena itu, setiap perintah yang diberikan olehnya dalam kondisi 
apa pun, di tempat mana pun, pada waktu kapan pun haruslah 
ditaati tanpa syarat. 2) otoritas tertinggi yang dianugerahkan ke-
padanya disebabkan beliau maksum dan bebas dari segala jenis 
kesalahan dan dosa. Jika tidak, niscaya Allah tidak akan meme-
rintahkan kepada kita untuk menaatinya tanpa pertanyaan atau-
pun keraguan.

C. Problematika di Sekitar Kemaksuman Rasul
Berangkat dari pembahasan di atas, maka kemaksuman 

Rasul menyangkut tiga hal, yaitu tabl◄gur-ris☼lah, dosa-dosa yang 
masuk kategori kemaksiatan, baik kecil maupun besar, dan akhlak 
yang rendah. Jika demikian, perlu ada penjelasan lebih lanjut dua 
term yang saling berkelindan, yaitu “dosa” dan “salah”. Dalam 
konteks kemaksuman misalnya, apakah seorang rasul terjaga dari 
dosa dan salah—dalam maknanya keliru? Atau ia hanya terjaga 
dari dosa saja, sementara kesalahan yang bersifat manusiawi rasul 
tidak maksum? 



Kemaksuman Rasul166

Dalam beberapa kasus, ternyata para sahabat tidak langsung 
melaksanakan perintah beliau, tetapi mereka memastikan terlebih 
dahulu, apakah pendapat tersebut berdasar wahyu atau hanya 
pendapat beliau sendiri. Padahal sahabat adalah orang-orang 
yang memiliki tingkat ketaatan dan loyalitas yang sangat tinggi. 
Tentu saja, dengan mempertanyakan kembali bukan berarti 
mereka tidak menaati perintah Rasulullah, akan tetapi, apabila 
itu wahyu mereka akan mengikuti dengan mutlak (sami‘n☼ wa 
a•a‘na). Namun, bila bukan wahyu, dan mereka punya pemikiran 
lain, maka mereka akan berdialog dengan Nabi. Misalnya 
pada kasus perang Badar, di mana al-♦abbab bin Mun♣ir 
mengusulkan strategi yang berbeda dengan Rasul, namun beliau 
menyetujuinya.12 

Begitu juga, dalam persoalan strategi perang Uhud, setelah 
bermusyawarah, Rasulullah justru mengikuti pendapat mayoritas 
para sahabat yang menginginkan pasukan Islam keluar Medinah 
menjemput musuh, dan meninggalkan pendapatnya sendiri yang 
menginginkan pasukan Islam tetap tinggal di dalam kota.13 

Dalam kasus lain, ketika Rasulullah keliru dalam memberikan 
pendapat atau arahan kepada para petani kurma, agar mereka 
tidak perlu mengawinkan. Mereka mengikuti pendapat beliau, 
namun ternyata gagal panen. Lalu beliau bersabda,

14

Kalian lebih mengetahui tentang urusan dunia kalian. (Riwayat Muslim 
dari Anas bin M☼lik)

Hadis ini menunjukkan bahwa dalam hal-hal yang tidak ada 
hubungannya dengan risalah,—selain persoalan penyerbukan 
kurma—misalnya hal-hal yang berkaitan dengan sains dan 
teknologi, seperti pembangunan gedung, jembatan, pertanian, 
teknik kedokteran, eksplorasi minyak dan sebagainya, maka 



Kemaksuman Rasul 167

semuanya diserahkan kepada kemampuan penguasaan sains dan 
teknologi, bukan risalah Islam atau Al-Qur╨an dan Hadis.

Dalam firman Allah juga ditegaskan:

Dan apabila engkau (Muhammad) tidak membacakan suatu ayat kepada 
mereka, mereka berkata, “Mengapa tidak engkau buat sendiri ayat itu?” 
Katakanlah (Muhammad), “Sesungguhnya aku hanya mengikuti apa yang 
diwahyukan Tuhanku kepadaku. (Al-Qur╨an) ini adalah bukti-bukti yang 
nyata dari Tuhanmu, petunjuk dan rahmat bagi orang-orang yang beriman.” 
(al-A‘r☼f/7: 203)

Ayat di atas menunjukkan bahwa kewajiban mengikuti 
Rasulullah sebatas apa yang telah diwahyukan oleh Allah 
kepadanya. Itulah yang dilakukan oleh para sahabat, Sebagaimana 
beberapa contoh kasus di atas.

Namun, dalam konteks kemaksuman rasul, apakah beliau 
bisa dikatakan salah/keliru sekaligus dosa, atau salah saja tetapi 
tidak dosa? Apakah kesalahan semacam itu bisa dikategorikan 
beliau telah berbuat maksiat? Tentu saja jawabannya, “tidak”. 
Persoalan kemudian adalah apakah kekeliruan semacam ini 
bisa mengurangi kewibawaan dan kemuliaan akhlak beliau 
sebagai rasul dan manusia yang suci? Yang jelas, siapa pun akan 
menganggap hal ini tidak ada kaitannya dengan akhlak, apalagi 
risalah. Jika demikian, kekeliruan tersebut tidak bisa dianggap 
mengurangi sifat kemaksuman beliau, Sebagaimana orang-orang 
Syi‘ah, yang beranggapan bahwa beliau bukan saja tidak boleh 
dosa tetapi juga tidak boleh keliru dalam keputusannya. Itu 
semua hanyalah kesalahan yang bersifat manusiawi yang tidak ada 
kaitannya dengan risalah, kemaksiatan bahkan akhlak sekalipun, 
yang karenanya tidak bisa dikatakan mengurangi kemaksuman.



Kemaksuman Rasul168

Memang ada yang berpendapat���������������������������, dalam konteks rasul seba-
gai teladan, jika perkataan beliau tidak dapat dipercaya dalam 
masalah-masalah duniawi, maka perkataannya juga tidak dapat 
dipercaya dalam masalah-masalah keagamaan, karena sifat “da-
pat dipercaya” merupakan karakteristik kepribadian dan tidak 
bisa dipilah menjadi bidang-bidang terpisah. Pernyataan ini be-
nar, tetapi harus dibedakan antara “salah/keliru” dengan “tidak 
bisa dipercaya”. Keduanya jelas berbeda, jika “salah/keliru” ko-
notasinya bersifat manusiawi yang tidak terkait dengan positif  
dan negatif, sementara istilah “tidak dapat dipercaya” konota-
sinya adalah negatif.

Di samping beberapa kesalahan di atas, masih ada beberapa 
kekeliruan yang pernah dilakukan Rasulullah, yang kemudian 
ditegur oleh Al-Qur╨an, misalnya firman Allah:

Tidaklah pantas, bagi seorang nabi mempunyai tawanan sebelum dia 
dapat melumpuhkan musuhnya di bumi. Kamu menghendaki harta benda 
duniawi sedangkan Allah menghendaki (pahala) akhirat (untukmu). Allah 
Mahaperkasa, Mahabijaksana. Sekiranya tidak ada kete-tapan terdahulu 
dari Allah, niscaya kamu ditimpa siksaan yang besar karena (tebusan) yang 
kamu ambil. (al-Anfal/8: 67—68)

Ayat ini turun berkenaan dengan tawanan perang Badar. 
Berkaitan dengan ini, beliau memusyawarahkanya dengan saha-
bat-sahabat beliau, seraya bersabda, “Allah telah memenangkan 
kalian atas mereka, apa yang harus kita lakukan”. Maka berkata-
lah ‘Umar bin al-Kha••☼b, “Wahai Rasulullah, sebaiknya mereka 
dibunuh saja”. Namun, beliau berpaling dari ide ‘Umar tersebut, 
begitu seterusnya. Kemudian berdirilah Ab‼ Bakar, “Wahai Ra-



Kemaksuman Rasul 169

sulullah, mereka dimaafkan saja, dan sebagai gantinya mereka 
harus membayar tebusan. Mendengar ide Ab‼ Bakar tersebut, 
wajah beliau berseri, lalu dimaafkanlah mereka para tawanan Ba-
dar. Lalu turunlah ayat ini untuk menganulir persetujuan beliau 
terhadap pendapat Ab‼ Bakar, sekaligus membenarkan pendapat 
‘Umar agar mereka dibunuh.15

Ayat di atas secara tegas memaparkan kekeliruan Rasulullah 
dalam mengambil kebijakan. Dalam hal ini, ternyata beliau tidak 
maksum, sebab kekeliruan ini hanyalah bersifat manusiawi. Boleh 
jadi, penerimaan beliau atas usulan Ab‼ Bakar didasarkan sifat 
beliau yang pemaaf. Namun, ternyata Allah memiliki kehendak 
lain.

Pada kasus yang lain Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼ berfirman:

Allah memaafkanmu (Muhammad). Mengapa engkau memberi izin kepada 
mereka (untuk tidak pergi berperang), sebelum jelas bagimu orang-orang yang 
benar-benar (berhalangan) dan sebelum engkau mengetahui orang-orang yang 
berdusta? (at-Taubah/9: 43)

Ayat ini merupakan teguran kepada Rasulullah yang memberi 
izin sekelompok orang untuk tidak ikut berperang. Mereka itu 
ternyata orang-orang munafik. Mereka adalah orang-orang yang 
takut mati karena keburukan perilakunya, namun pada sisi lain, 
mereka tidak ingin dituduh sebagai seorang pengecut, maka 
diciptakanlah skenario tersebut.16 

Kesalahan beliau untuk mengizinkan mereka tidak ikut 
perang juga sesuatu yang bersifat manusiawi yang tidak ada 
hubungannya dengan risalah, kemaksiatan maupun akhlak. 
Perizinan tersebut diberikan, karena beliau memang manusia 
biasa yang hanya menghukumi seseorang dari segi lahiriahnya 
semata, sementara wilayah batin adalah wilayah Allah.

Dari beberapa kesalahan atau kekeliruan Rasulullah, ba-



Kemaksuman Rasul170

rangkali yang agak sedikit problematis adalah kasus ‘Abdull☼h 
bin Ummi Makt‼m, yang menjadi latar belakang turunnya Surah 
‘Abasa. Dalam sebuah riwayat dinyatakan bahwa Surah ‘Abasa 
turun berkaitan dengan ‘Abdull☼h bin Ummi Makt‼m, seorang 
yang buta, yakni ‘Abdull☼h bin Syar◄♥ bin M☼lik bin Rab◄‘ah Fih-
ri dari kabilah Bani Am◄r bin Lu╨ay ada yang menyebut Bani 
Fahr. Dia datang kepada Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam 
ketika beliau tengah mencoba meyakinkan para tokoh musyrik 
Mekah tentang ajaran Islam yakni ‘Utbah bin Rab◄‘ah, Ab‼ Jahal 
bin Hisy☼m, ‘Abb☼s bin ‘Abdul Mu••alib, Wal◄d bin Mug◄rah dan 
Umayyah bin Khalaf  dengan harapan kiranya mereka bisa ma-
suk agama Islam setelah dijelaskan. 

Ibnu Ummi Makt‼m berkata, “Wahai Rasulullah, bacakanlah 
kepadaku dan ajari aku sesuatu yang Allah ajarkan kepadamu!” 
Dia terus menyeru beliau dan mengulang-ulang permohonannya, 
dengan tidak mengetahui bahwa Nabi Muhammad tengah sibuk 
menghadapi orang lain, sampai “kegusaran” tampak pada wajah 
Nabi dan memalingkan wajahnya dari Ibnu Ummi Makt‼m. 
Lalu turunlah ayat ‘abasa wa tawall☼…”. Sejak saat itu, beliau 
memuliakan Ibnu Ummi Makt‼m, dan apabila ia bertemu Ibnu 
Ummi Makt‼m beliau selalu berkata, “Selamat datang orang 
yang Tuhanku menegurku karenanya!”17 

Riwayat semisal banyak ditemukan di beberapa kitab 
tafsir. Namun, ada penjelasan yang agak moderat dari Abul-
A‘l☼ al-Maud‼d◄. Beliau menyatakan, “Surah ‘Abasa/80 ayat 17  
( ) menunjukkan bahwa kebinasaan secara langsung 
ditujukan kepada orang-orang kafir yang tidak memperhatikan 
pesan kebenaran. Sebelum ini, dari permulaan surah hingga 
ayat 16, sesungguhnya ia ditujukan untuk menegur orang-orang 
kafir kendati seolah-olah ia ditujukan kepada Nabi Muhammad 
☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam.18

Terkait dengan ‘Abasa terdapat analisa yang berbeda dengan 



Kemaksuman Rasul 171

mayoritas ulama. Menurut mereka, “Bagaimanapun, faktanya 
adalah Al-Qur╨an tidak memberikan keterangan apa pun bahwa 
orang yang bermuka masam kepada orang buta adalah Nabi 
Muhammad dan juga tidak memastikan siapa yang dituju oleh 
ayat tersebut. Pada ayat-ayat tersebut Allah tidak mengalamatkan 
kepada Nabi Muhammad, baik menggunakan nama beliau 
maupun julukannya, seperti, wahai Muhammad, wahai Nabi, 
atau wahai Rasulullah. Di sisi lain, telah terjadi perubahan kata 
ganti dari ‘dia’ dalam dua ayat pertama kepada ‘engkau’ dalam 
ayat-ayat terakhir dalam surah tersebut. Allah tidak menyatakan, 
‘Engkau bermuka masam dan berpaling’. Alih-alih, Yang Maha 
Kuasa menyatakan, Dia bermuka masam dan berpaling (ketika ia 
tengah bersama Nabi). Karena telah datang kepadanya seorang 
yang buta. Tahukah kamu bahwa ia (orang buta tersebut) ingin 
membersihkan dirinya dari dosa (‘Abasa/80: 1—3).

Jika diandaikan bahwa ‘engkau’ dalam ayat ke tiga tertuju 
kepada Nabi Muhammad, maka semakin menjadi jelas dari tiga 
ayat di atas bahwa kata ganti ‘dia’ (orang yang bermuka masam) 
dan ‘kamu’ tertuju pada dua orang yang berbeda. Dua ayat 
selanjutnya mendukung gagasan ini; Adapun orang yang merasa 
dirinya serba cukup, maka kamu melayaninya (‘Abasa/80: 5—6). 
Dengan demikian, orang yang bermuka masam bukanlah Nabi 
Muhammad karena ada perbedaan antara ‘dia’ dan ‘kamu’. 

Sementara dalam Surah ‘Abasa/80: 6, Allah berfirman kepada 
Nabi-Nya dengan mengatakan, bahwa mendakwahi orang-orang 
yang sombong dari bangsa Quraisy yang bermuka masam kepada 
seorang buta tidaklah pantas dan tidaklah apa-apa untuk lebih 
mendahulukan mendakwahi seorang yang buta, sekalipun orang 
buta datang belakangan. Alasannya, mendakwahi siapa pun yang 
tidak bermaksud untuk menyucikan dirinya—sampai ke tingkat 
di mana ia bermuka masam kepada seorang mukmin—tidaklah 
berguna. Lebih dari itu, bermuka masam bukanlah perilaku yang 



Kemaksuman Rasul172

berasal dari Nabi Muhammad. Terhadap musuh-musuhnya yang 
nyata saja beliau tidak bermuka masam, apalagi terhadap orang 
beriman yang mencari petunjuk.19

Terlepas dari pro-kontra, kasus di atas jika dilihat dalam 
perspektif  tabl◄gur-ris☼lah, justru hal itu semakin menguatkan 
posisi Rasulullah yang maksum. Seandainya beliau tidak maksum, 
baik dalam penyampaian risalah maupun perbuatan dosa, niscaya 
beliau akan menyembunyikan ayat tersebut dan tidak akan 
disampaikan kepada umatnya karena jelas-jelas menegur beliau.

Menyangkut Surah ‘Abasa, ar-R☼z◄ mencoba memberi 
penjelasan secara rasional. Ada hal penting yang harus dipahami 
terlebih dahulu yaitu:

Pertama, bahwa menyampaikan maksud pribadi kepada Ra-
sulullah sementara beliau belum selesai dengan persoalan yang 
dihadapi akan menyakitkan hati beliau, dan yang demikian ini 
adalah dosa besar. 

Kedua, mendahulukan yang lebih penting (al-aham) dari pada 
yang penting (al-muhim). Dalam pandangan Rasulullah, Ibnu 
Ummi Makt‼m sudah memeluk Islam dan sudah mengetahui 
tentang kebenaran agama Islam. Sementara para tokoh kafir 
Quraisy tersebut belum tahu, sehingga apabila mereka mengetahui 
dan mau masuk Islam, maka akan memberi efek positif  kepada 
para pengikutnya. Karena itu, memotong sesuatu yang dianggap 
penting demi persoalan sepele adalah diharamkan.

Ketiga, Berdasarkan firman Allah pada Surah al-♦ujur☼t/49 
ayat 4, bahwa seseorang harus menunggu saat yang tepat untuk 
memanggil beliau dan dengan cara sopan. Karena itu, jika 
panggilan atau permohonan tersebut mengakibatkan para tokoh 
kafir Quraisy itu berpaling dari Islam adalah layak dianggap dosa.

Dilihat dari perspektif  di atas, maka sesungguhnya yang salah 
dan berdosa justru ‘Abdullah bin Ummi Makt‼m. Sementara apa 
yang dilakukan oleh Rasulullah adalah sebuah kewajiban yang 



Kemaksuman Rasul 173

harus dilaksanakan sebagai muballigur-ris☼lah (penyampai risalah). 
Namun, kenapa Allah justru “menegur” Rasulullah bukan Ibnu 
Ummi Makt‼m? Jika itu dianggap sebagai pemuliaan kepada Ibnu 
Ummi Makt‼m, kenapa dipanggil dengan sebutan a‘m☼ (si buta) 
padahal dalam pandangan umum sebutan tersebut jelas-jelas 
merendahkan? Bukankah Rasulullah diizinkan memperlakukan 
sahabatnya dengan cara yang beliau pilih, yang dianggap 
membawa maslahat? Bukankah atas nama menanamkan nilai-
nilai keadaban beliau terkadang melakukannya dengan cara 
lembut maupun tegas? Jika demikian, maka “bermuka masam” 
seharusnya dipandang sebagai cara yang direstui Allah untuk 
mendidik.

Namun, kenapa beliau ditegur? Inilah persoalan-persoalan 
rumit yang akan dijelaskan secara rasional oleh ar-R☼z◄:

Pertama, Ibnu Ummi makt‼m sebenarnya salah karena tidak 
mau bersabar menunggu giliran, namun karena sikap Rasulullah 
tersebut bisa saja disalahpahami oleh mereka yang tidak tahu 
bahwa beliau lebih mementingkan orang kaya dari pada orang 
miskin, maka justru beliau yang ditegur. 

Kedua, penggunaan kata a‘m☼ (si buta) untuk menyebut 
‘Abdullah bin Ummi Makt‼m bukan untuk menghinakannya, 
akan tetapi untuk menginformasikan kepada si pembaca agar bisa 
memakluminya meski sesungguhnya caranya tidak dibenarkan 
karena akan menyakitkan hati Rasulullah. Di sisi lain, agar beliau 
lebih memperhatikannya karena kelemahan fisiknya.

Ketiga, meski beliau diberi hak sepenuhnya untuk mendidik 
para sahabatnya sesuai dengan cara yang dikehendakinya. Na-
mun, khusus kasus ini, beliau ditegur karena bisa ditafsiri beliau 
mementingkan duniawi dari pada ukhrawi.20

Sementara kasus yang terkait dengan Nabi Yunus, 
Sebagaimana yang diinformasikan oleh Al-Qur╨an:



Kemaksuman Rasul174

Dan (ingatlah kisah) Zun Nun (Yunus), ketika dia pergi dalam keadaan 
marah, lalu dia menyangka bahwa Kami tidak akan menyulitkannya, 
maka dia berdoa dalam keadaan yang sangat gelap, ”Tidak ada tuhan 
selain Engkau, Mahasuci Engkau. Sungguh, aku termasuk orang-orang 
yang zalim.” Maka Kami kabulkan (doa)nya dan Kami selamatkan dia 
dari kedukaan. Dan demikianlah Kami menyelamatkan orang-orang yang 
beriman. (al-Anbiy☼╨/21: 87—88)

Para ulama sepakat, bahwa yang dimaksud oleh ayat ini 
adalah Nabi Yunus. Namun, mereka berbeda pendapat apakah 
Nabi Yunus yang berada di dalam perut ikan itu setelah diangkat 
menjadi rasul atau sebelum menjadi rasul. Menurut salah satu 
riwayat dari Ibnu ‘Abb☼s, bahwa peristiwa ini sebelum Yunus 
diangkat menjadi rasul, namun beliau adalah nabi bagi Bani 
Israil. Dalam riwayat yang cukup panjang dari Ibnu ‘Abb☼s 
dinyatakan bahwa beliau dimakan ikan sebelum menjadi Rasul. 
Baru setelah Allah menyelamatkan beliau dari mulut ikan itulah, 
Allah mengangkatnya sebagai rasul-Nya. Kemudian beliau 
kembali untuk menemui raja dan kaumnya untuk menyampaikan 
risalah yang dibawanya. Pendapat ini adalah pendapat yang labih 
kuat, yaitu bahwa Yunus ditelan ikan sebelum diangkat menjadi 
rasul.21

Jika demikian, maka sikap marah Yunus yang mengakibatkan 
Allah menghukumnya dimasukkan ke dalam perut ikan, tidak 
akan mencederai kerasulan dan risalahnya, sebab peristiwa 
tersebut terjadi sebelum beliau diangkat menjadi rasul. Pendapat 
ini diperkuat oleh ayat:



Kemaksuman Rasul 175

Kemudian Kami lemparkan dia ke daratan yang tandus, sedang dia dalam 
keadaan sakit. Kemudian untuk dia Kami tumbuhkan sebatang pohon dari 
jenis labu. Dan Kami utus dia kepada seratus ribu (orang) atau lebih. (a☺-
☻☼ff☼t/37: 145—147)

Begitu juga, Nabi Musa yang memukul salah seorang kaum 
Qibti karena dorongan untuk membantu teman sesamanya, 
Bani Israil, namun ternyata orang itu langsung mati. Akhirnya 
Musa menyesali perbuatannya dan melarikan diri ke Madyan. 
Pemukulan yang mengakibatkan kematian ini dalam hukum 
Islam disebut dengan syibhul-‘amd (seperti sengaja). Artinya, 
Musa tidak sengaja membunuh, sehingga ia tidak bisa disebut 
bersalah secara mutlak, juga peristiwa ini terjadi di saat beliau 
masih seorang pemuda, belum menjadi rasul. Setelah beliau 
menetap di Madyan kurang lebih 10 tahun, barulah beliau 
diangkat menjadi rasul untuk menyelamatkan Bani Israil dari 
cengkeraman Fir‘aun.22 Dengan demikian, ini juga tidak bisa 
dimasukkan dalam pembahasan kemaksuman rasul, yang inti 
persoalannya adalah tabl◄gur-risalah (penyampaian risalah).

Melihat penjelasan di atas, maka dapat disimpulkan bahwa 
kemaksuman seorang rasul dalam konteks tabl◄gur-ris☼lah adalah 
bersifat mutlak. Di samping itu, seorang rasul juga maksum 
dari hal-hal yang dapat dikategorikan sebagai maksiat. Namun, 
sebagai manusia biasa, seorang rasul tidak maksum dari 
melakukan kekeliruan pendapat Sebagaimana yang dipaparkan di 
atas. Sebab, kekeliruan dalam persoalan ini, bukan saja tidak ada 
kaitannya dengan tugas kerasulannya, juga tidak ada kaitannya 
dengan pesoalan akhlak. Wallahu a‘lam bi☺-☺aw☼b.[]



Kemaksuman Rasul176

Catatan:

1  Kamus Besar Bahasa Indonesia, pada term maksum.
2 Ar-R☼gib al-I☺fah☼n◄, al-Mufrad☼t f◄ Gar◄bil-Qur╨☼n, (Beirut: Darul-

Ma‘rifah, t.th.), pada term ‘a☺ama, h. 336.
3  Lihat, antara lain, a•-◘abar◄, J☼mi‘ul-Bay☼n, (al-maktabah asy-Sy☼milah), 

jilid 10, h. 470; Ibnu Ka♪◄r, Tafs◄r Al-Qur╨☼n al-‘A♂◄m, (al-Maktabah asy-
Sy☼milah), jilid 3, h. 152; Wahbah az-Zu♥ail◄, at-Tafs◄r al-Mun◄r, (al-Maktabah 
asy-Sy☼milah), jilid 6, h. 259. 

4  Lihat Al-Qur╨an dan Terjemahnya, Kementerian Agama pada ayat di-
maksud (al-M☼╨idah/5: 67).

5  Ibnu ‘►sy‼r, at-Ta♥r◄r wat-Tanw◄r, jilid 27, h. 87.
6  Ibr☼h◄m bin ‘Umar al-Biq☼‘◄, Na♂mud-Durar f◄ Tan☼subil-►y☼t was-Suwar, 

(al-Maktabah asy-Sy☼milah), jilid 5, h. 195.
7  al-Biq☼‘◄, Na♂mud-Durar, (al-Maktabah asy-Sy☼milah), jilid 3, h. 288.
8  Ibnu ‘►sy‼r, at-Ta♥r◄r wat-Tanw◄r, (al-Maktabah asy-Sy☼milah), jilid 27, 

h. 93.
9   Ibnu ‘►sy‼r, at-Ta♥r◄r wat-Tanw◄r, jilid 29, h. 64.
10  Ibnu ‘►sy‼r, at-Ta♥r◄r wat-Tanw◄r, jilid 4, h. 157.
11  Al-Baihaqī dalam Sunan al-Kubrā, 10/191 No. 20571, dinyatakan ☺a♥◄♥ 

oleh al-Alb☼n◄ dalam Silsilah al-A♥ādī♪ a☺-☻a♥ī♥ah, No.45.
12 Lihat ☻hafiyurrahmān al-Mubārakf‼ri, Perjalanan Hidup Rasul yang 

Agung Muhammad: Dari Kelahiran hingga Detik-detik Terakhir, terj. Hanif  Yahya 
dari ar-Ra♥◄q al-Makht‼m, (Jakarta: PT. Megatama Sofwa Pressindo, 2001), cet. 
ke-5, h. 288.

13 Lihat ☻hafiyurrahmān al-Mubārakf‼ri, Perjalanan Hidup Rasul yang 
Agung Muhammad, h. 344.

14  ☻a♥ī♥ Muslim, Kitāb al-Fa○ā’il, No. 2363.
15  Ibnu Ka♪◄r, Tafsir al-Qur╨☼n al-‘A♂◄m, (al-Maktabah al-Syamilah), jilid 

4, h. 88.
16  Ibnu Ka♪◄r, Tafsir al-Qur╨☼n al-‘A♂◄m, jilid 4, h. 159.
17  Ibnu Jar◄r a•-◘abar◄, J☼mi‘ul-Bay☼n, (al-Maktabah asy-Sy☼milah), jilid 

24, h. 218.
18 Dikutip dari buku Ontologi Islam, dalam http://www.facebook.com/note, 

diunduh pada 20-5-2012, pukul 23.35.
19 Dikutip dari buku Ontologi Islam, dalam http://www.facebook.com/note, 

diunduh pada, 21-5-2012, pukul 07.02. 
20 Fakhruddin ar-R☼z◄, Maf☼t◄♥ul-Gaib, (al-Maktabah asy-Sy☼milah), jilid 

31, h. 51.
21  Ar-R☼z◄, Maf☼t◄♥ul-Gaib, jilid 22, h. 184.
22  Lihat al-Qa☺a☺/28: 14—35.



Wahyu dan Kenabian 177

WAHYU DAN KENABIAN



Wahyu dan Kenabian178

WAHYU DAN KENABIAN

Antara wahyu dan kenabian tak dapat dipisahkan. Nabi 
merupakan pembawa berita dari langit informasi profetik, 
ajaran, atau pedoman yang harus dilaksanakan oleh manusia. 
Proses pewahyuan adalah proses sakral sehingga hanya manusia 
pilihan yang mampu memerankannya. Manusia pilihan itulah 
kemudian kita kenal sebagai nabi, pembawa berita dari Allah. 
Mereka menjadi penyambung lidah (kalam) dari Yang Mahasuci 
kepada manusia yang serba terbatas. Posisi nabi dalam hal ini di 
satu sisi sama seperti manusia biasa yang memiliki keinginan dan 
harapan, makan dan minum, berjalan-jalan di tengah keriuhan 
pasar,1 tetapi di sisi yang lain mengungguli manusia pada 
umumnya karena mampu berkomunikasi dan menerima wahyu 
dari Yang Mahaabsolut, Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā. 

Nabi telah dikenal sejak umat manusia mendiami bumi, 
karena Adam sebagai khalifah di bumi juga berfungsi sebagai 
nabi, pembawa berita ketuhanan yang harus diyakini oleh 



Wahyu dan Kenabian 179

manusia. Sepanjang sejarah umat manusia dikenal banyak nabi, 
ada yang satu generasi, satu etnis, hubungan keluarga misalnya 
ayah dan anak, kakak dan adik, mertua dan menantu, dan ada 
pula yang keterkaitan antara satu dengan lainnya (pendahulunya) 
sangat jauh. Di antara mereka ada yang dikenalkan oleh Al-Qur╨an 
sebagai nabi dan rasul sekaligus (nabiyyan wa rasūlan).2 Jumlah nabi 
dan rasul memang tidak dapat diketahui secara persis karena 
hanya sebagian yang disebut dan diceritakan oleh Al-Qur╨an.3 
Yang pasti dan harus diyakini adalah Nabi Muhammad ☺allallāhu 
‘alaihi wa sallam merupakan nabi dan rasul terakhir.4 Sejak Nabi 
Muhammad masih hidup, dan mungkin juga setiap generasi para 
nabi, selalu ada orang mengaku-ngaku sebagai nabi, atau lazim 
disebut sebagai nabi palsu. Belum lama di Indonesia masih ada 
yang mengaku dirinya sebagai nabi dan rasul, sebut saja misalnya 
Ahmad Musaddeq (nama aslinya, Abdussalam).

Dalam tulisan ini akan dibahas tentang makna wahyu yang 
didasarkan pada ayat-ayat Al-Qur╨an, istilah nabi dan rasul, jenis 
wahyu dan proses pewahyuan, nabi dan rasul sebagai penerima 
wahyu, tugas-tugas kenabian, Muhammad ☺allallāhu ‘alaihi wa 
sallam sebagai rasul terakhir, dan hal-hal lain yang berkaitan 
dengan wahyu dan kenabian.

A.  Makna Wahyu 
Kata wahyu dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia dimaknai 

sebagai petunjuk dari Allah yang diturunkan hanya kepada para 
nabi dan rasul melalui mimpi dan sebagainya.5 Makna inilah yang 
digunakan dalam pemakaian bahasa sehari-hari sebagai bentuk 
serapan dari Bahasa Arab, al-wa♥y. Dalam kitab Bayānul-Ma‘ān◄  
disebutkan bahwa makna dasar wahyu adalah isyarat tersembunyi 
yang dapat dipahami atau isyarat cepat yang terdiri atas simbol, 
pemaparan, suara, isyarat tangan atau tulisan.6 Sementara dalam 
al-Furūq al-Lugawiyyah, dijelaskan bahwa wahyu merupakan 



Wahyu dan Kenabian180

pancaran (emanasi) ilmu dari Allah kepada nabi melalui malaikat 
7

Term wahyu (al-wa♥y) dalam Al-Qur╨an terulang sampai 70 
kali dengan makna berbeda-beda. Terdapat beberapa pemaknaan 
wahyu yang dikaji melalui ayat-ayat Al-Qur╨an, antara lain:
1.	 Firman Allah kepada Rasul-Nya

Makna wahyu pada umumnya adalah firman Allah sub♥ānahū 
wa ta‘ālā yang disampaikan kepada utusan-Nya yang dikenal 
dengan nabi dan rasul. Para utusan itu menerima wahyu dari 
Allah untuk kemudian disampaikan kepada manusia sebagai 
kebenaran yang harus diamalkan dalam kehidupan sehari-hari. 
Makna inilah yang mendominasi term wahyu dalam ayat-ayat Al-
Qur╨an. Salah satu di antaranya terdapat pada Surah an-Nis☼╨/4: 
163 sebagai berikut,

Sesungguhnya Kami mewahyukan kepadamu (Muhammad) Sebagaimana 
Kami telah mewahyukan kepada Nuh dan nabi-nabi setelahnya, dan Kami 
telah mewahyukan (pula) kepada Ibrahim, Ismail, Ishak, Yakub dan 
anak cucunya; Isa, Ayyub, Yunus, Harun dan Sulaiman. Dan Kami telah 
memberikan Kitab Zabur kepada Dawud. (an-Nis☼╨/4: 163)

Penyebutan Nuh dalam ayat ini sebagai penerima wahyu 
pertama, menurut Abū Mu♥ammad al-Bagāwī, karena beberapa 
hal: Pertama, Nuh dianggap sebagai nabi syariat pertama; kedua, 
dia sebagai penganjur pertama untuk tidak mempersekutukan 
Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā; ketiga, umat Nabi Nuh adalah umat 
pertama yang diazab karena penentangannya pada dakwah rasul 
dan menjadi umat pertama di bumi yang diazab secara massal; 
keempat, nabi terpanjang usianya bahkan menjadi salah satu 



Wahyu dan Kenabian 181

mukjizatnya.8 Selain itu, Nuh juga disebut di dalam Al-Qur╨an 
sebagai generasi penerus pasca-Adam. Hal ini bisa dicermati 
dalam Surah a☺-☻☼ffāt/37: 77.

Sesudah penyebutan Nuh berturut-turut disebutkan pula 
dalam ayat tersebut nabi-nabi sesudahnya seperti Ibrahim, 
Ismail, Ishak, Ya‘kub, al-Asbā• (keturunan Ya‘kub), Isa, Ayyub, 
Yunus, Harun, Sulaiman, dan Dawud, menunjukkan bahwa 
mereka memperoleh wahyu dari Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā. 
Dengan wahyu itu para rasul membimbing umatnya menjalani 
kehidupan ini dengan baik dalam rangka meraih kebahagiaan.

 
2.	 Instruksi Allah kepada Malaikat

Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā yang memiliki sifat kalām tentu 
dapat berfirman kepada siapa pun yang dikehendaki-Nya. Ia 
dapat berfirman kepada manusia, malaikat, hewan, bahkan 
kepada benda-benda an-organik. Wahyu dalam arti firman Allah 
sub♥ānahū wa ta‘ālā kepada malaikat dapat dipahami dari ayat 
berikut:

(Ingatlah), ketika Tuhanmu mewahyukan kepada para malaikat, 
‘Sesungguhnya Aku bersama kamu, maka teguhkanlah (pendirian) orang-
orang yang telah beriman.’ Kelak akan Aku berikan rasa ketakutan ke 
dalam hati orang-orang kafir, maka pukullah di atas leher mereka dan 
pukullah tiap-tiap ujung jari mereka. (al-Anf☼l/8: 12)

Ayat ini, Sebagaimana ditulis oleh al-Khāzin, menerangkan 
tentang perintah Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā kepada malaikat untuk 
menyertai Nabi Muhammad ☺allallāhu ‘alaihi wa sallam bersama 
sahabat-sahabatnya dalam perang (Badar) untuk memberi 
pertolongan.9 Instruksi dalam bentuk pewahyuan itu adalah 



Wahyu dan Kenabian182

untuk membantu umat muslim untuk menggempur musuh 
dalam peperangan. Sebagian lagi memaknai sebagai insruksi 
kepada malaikat untuk membisikkan penguatan ke dalam hati 
para mujahid seperti halnya at-tasw◄s yang sering dilakukan 
oleh setan. Kalau bisikan hati setan disebut waswasah (at-tasw◄s) 
maka bisikan hati yang dilakukan oleh malaikat disebut dengan 
ilham.10 Instruksi dari Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā yang diterima 
oleh malaikat merupakan salah satu bentuk wahyu Sebagaimana 
dipahami dari ayat tersebut di atas.

3.	 Ilham
Seringkali manusia memperoleh ide cemerlang pada situasi 

tertentu terutama pada kondisi genting (kritis, krisis). Biasa 
disebut dengan intuisi, inspirasi, atau ilham. Tidak diketahui 
sumbernya secara pasti, ia muncul tiba-tiba begitu saja. Bagi 
orang beriman ia meyakini kalau hal itu bersumber dari Tuhan. 
Asy-Sya‘rāw◄ dalam tafsirnya memberi definisi ilham sebagai 
berikut:

11

Ilham itu adalah pengetahuan yang diperoleh manusia pada dirinya tanpa 
diketahui sumbernya, tetapi bersama dengan pengetahuan itu ada indikasi 
kalau hal itu bersumber dari Allah.

Intuisi atau ilham yang diperoleh Ibunda Musa untuk 
menghanyutkan bayi Musa ke sungai besar (al-yamm) tanpa rasa 
khawatir berlebihan dalam suasana mencekam atas pembantaian 
anak-anak kecil oleh Fir‘aun, merupakan salah satu makna wahyu 
dalam Al-Qur╨an. Surah al-Qa☺a☺/28: 7 menjelaskan hal tersebut.



Wahyu dan Kenabian 183

Dan Kami ilhamkan kepada ibunya Musa, ‘Susuilah dia (Musa), dan apabila 
engkau khawatir terhadapnya maka hanyutkanlah dia ke sungai (Nil). Dan 
janganlah engkau takut dan jangan (pula) bersedih hati, sesungguhnya Kami 
akan mengembalikannya kepadamu, dan menjadikannya salah seorang rasul’. 
(al-Qa☺a☺/28: 7)

Pada ayat yang lain terdapat juga term wahyu yang dapat 
dikategorikan maknanya sama dengan ilham dalam bentuk 
perintah, yaitu wahyu Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā kepada al-
muqarrabūn (orang-orang terdekat-Nya), Sebagaimana terjadi 
pada al-♦awāriyyūn (pengikut-pengikut Nabi Isa yang setia). 
Surah al-M☼’dah/5: 111 menyebutkan:

Dan (ingatlah), ketika Aku ilhamkan kepada pengikut-pengikut Isa yang 
setia, ‘Berimanlah kamu kepada-Ku dan kepada Rasul-Ku.” Mereka 
menjawab, “Kami telah beriman, dan saksikanlah (wahai Rasul) bahwa 
kami adalah orang-orang yang berserah diri (Muslim).” (al-M☼╨idah/5: 111)

4.	 Insting
Insting (gar◄zah) diartikan sebagai sesuatu yang bersifat 

alamiah dan bisa dilakukan tanpa melalui proses pembelajaran. 
Insting ini diperoleh sejak lahir (bawaan) yang mengagumkan 
tanpa ada intervensi pendidikan sebelumnya. Para ulama 
berkesimpulan bahwa insting itu merupakan anugerah Allah 
sub♥ānahū wa ta‘ālā sebagai modal kehidupan organisme. Bebek 
yang makanannya banyak terdapat di air memiliki insting 
berenang. Begitu ia menetas secara otomatis memiliki kemam-
puan mengambang di air tanpa ada pembimbingan sebelumnya. 



Wahyu dan Kenabian184

Lebah yang makanannya terdapat di hutan belantara, di 
gunung-gunung, atau di mana saja terdapat bunga-bunga yang 
menghasilkan nektar diberi oleh Allah membuat sarang di 
gunung-gunung, di pepohonan, atau di tempat yang sengaja 
dibuat oleh manusia sebagai cara untuk budidaya yang dipetik 
hasilnya untuk kepentingan manusia. 

Salah satu makna wahyu yang tersurat di dalam Al-Qur╨an 
adalah insting (atau ilham, menurut sebagian mufasir). Dalam 
Surah an-Na♥l/16: 68 Allah menjelaskan tentang wahyu yang 
dimaknai sebagai ilham atau Insting kepada hewan, khususnya 
lebah, sebagai berikut.

Dan Tuhanmu mengilhamkan kepada lebah, “Buatlah sarang di gunung-
gunung, di pohon-pohon kayu, dan di tempat-tempat yang dibikin manusia.” 
(an-Na♥l/16: 68)

Para ahli dilaporkan telah melakukan penelitian terhadap 
lebah sejak zaman purba dan hasilnya diketahui bahwa mereka 
ditemukan pertama kali bersarang di gunung-gunung kemudian 
merambah ke pepohonan lalu dengan berkembangnya teknologi 
manusia yang dengan sengaja membuatkan sarang untuk 
dibudidayakan.12 Secara Instingtif  koloni lebah membuat sarang 
di gunung-gunung dan pepohonan yang tinggi berupa sarang 
heksagonal yang sangat efisien sebagai tempat tinggal dan 
tempat menyimpan madu yang ternyata sangat bermanfaat bagi 
kesehatan. Manusia dengan akal yang dimilikinya memindahkan 
mereka ke peternakan yang didesain khusus agar mudah 
memperoleh madu yang dihasilkan mereka.

5.	 Isyarat, Tanda, Simbol
Term wahyu juga dapat dimaknai sebagai isyarat, tanda, atau 



Wahyu dan Kenabian 185

simbol yang dipahami orang lain. Dalam kehidupan sehari-hari 
banyak isyarat yang kita sepakati maknanya, misalnya meletakkan 
telunjuk secara vertikal di bibir menunjukkan isyarat untuk diam. 
Nabi Zakariya memberi ‘wahyu’ dengan makna isyarat kepada 
kaumnya. Surah Maryam/19 ayat 10-11 menjelaskan hal tersebut.

Dia (Zakaria) berkata, ‘Ya Tuhanku, berilah aku suatu tanda.’ (Allah) 
berfirman, ‘Tandamu ialah engkau tidak dapat bercakap-cakap dengan 
manusia selama tiga malam, padahal engkau sehat.’ Maka dia keluar 
dari mihrab menuju kaumnya, lalu dia memberi isyarat kepada mereka; 
bertasbihlah kamu pada waktu pagi dan petang. (Maryam/19: 10—11)

6.	 Percakapan Rahasia (Bisikan) Setan
Dalam dua ayat berikut diketahui bahwa setan, baik dari 

kalangan manusia maupun jin, berkomunikasi sesama mereka 
untuk membuat persekongkolan jahat, tipuan, dan hal-hal negatif  
lainnya. Bentuk percakapan mereka adalah dengan bisikan 
Sebagaimana lazimnya sebuah persekongkolan jahat. Boleh jadi 
ayat-ayat ini menggunakan term ‘wahyu’ dalam masalah ini untuk 
menunjukkan makna bisikan Sebagaimana pada proses yang 
terjadi pada pewahyuan, bukan pada substansinya tetapi pada 
cara atau prosesnya. Ayat-ayat yang dimaksud adalah sebagai 
berikut:

Dan demikianlah untuk setiap nabi Kami menjadikan musuh yang terdiri 
dari setan-setan manusia dan jin, sebagian mereka membisikkan kepada 
sebagian yang lain perkataan yang indah sebagai tipuan. Dan kalau Tuhanmu 



Wahyu dan Kenabian186

menghendaki, niscaya mereka tidak akan melakukannya, maka biarkanlah 
mereka bersama apa (kebohongan) yang mereka ada-adakan. (al-An‘ām/6: 
112)

Dan janganlah kamu memakan dari apa (daging hewan) yang (ketika 
disembelih) tidak disebut nama Allah, perbuatan itu benar-benar suatu 
kefasikan. Sesungguhnya setan-setan akan membisikkan kepada kawan-
kawannya agar mereka membantah kamu. Dan jika kamu menuruti mereka, 
tentu kamu telah menjadi orang musyrik. (al-An‘ām/6: 121)

Tampaknya makna wahyu sebagai firman Allah yang 
disampaikan kepada utusannya dan sebagai ilham mendominasi 
pemaknaan wahyu. Apa perbedaan antara wahyu yang bermakna 
firman Allah dan ilham? Terdapat beberapa pendapat tentang 
masalah ini, antara lain. Pertama, wahyu selalu diantarkan 
melalui malaikat, sementara ilham tidak demikian. Kedua, wahyu 
merupakan risalah khusus, sedangkan ilham tidak. Ketiga, wahyu 
mengharuskan penyampaian (at-tablīg), sementara ilham tidak 
ada keharusan menyebarkannya. Oleh sebab itu, ada sebagian 
ulama yang berpendapat bahwa ilham merupakan bagian dari 
wahyu.13 

Dalam kehidupan sehari-hari wahyu yang dipahami sebagai 
istilah keagamaan adalah firman Allah yang diberikan kepada 
para utusan Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā. Patut dicermati apa yang 
ditulis oleh asy-Sya‘rāw◄ bahwa makna dasar dari al-wa♥y adalah 
firman Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā yang disampaikan kepada rasul-
Nya, kecuali apabila ada taqy◄d atau indikator yang menunjukkan 
kepada arti lain.14



Wahyu dan Kenabian 187

B.  Jenis Wahyu dan Proses Pewahyuan
Telah diyakini berdasarkan argumen yang tak terbantahkan 

bahwa Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā memiliki sifat kalām (berfirman). 
Firma-Nya tak terbatas, baik kepada manusia, malaikat, hewan, 
maupun kepada yang lainnya. Firman-firman itu dikenal dengan 
istilah wahyu. Ketidakterbatasan firman atau wahyu itu dapat 
dipahami dari ayat berikut,

Katakanlah (Muhammad), ‘Seandainya lautan menjadi tinta untuk 
(menulis) kalimat-kalimat Tuhanku, maka pasti habislah lautan itu sebelum 
selesai (penulisan) kalimat-kalimat Tuhanku, meskipun Kami datangkan 
tambahan sebanyak itu (pula)’. (al-Kahf/18: 109) 

Dari ayat ini dipahami bahwa tidak ada benda di jagad raya 
ini, walaupun dilipatgandakan, yang mampu untuk membatasi 
firman-Nya. Jika pun seluruh air di dalam samudera dibuat tinta 
untuk menuliskan firman-Nya maka samudera itu akan kering 
seluruhnya bahkan jika ditambah lebih banyak lagi.15 Allah yang 
absolut, tak terbatas, tentu firman-Nya pun tak terbatas. 

Dari wahyu atau firman yang tak terbatas itu dapat dika-
tegorikan berdasarkan cara penyampaiannya dalam dua kategori: 
dengan perantara dan dengan tanpa perantara.
a.	 Wahyu dengan Perantara

Al-Qur╨an, yang terdiri atas 30 juz dan menjadi pedoman 
hidup (kitab hidayah) bagi manusia, disepakati oleh para 
ulama diwahyukan oleh Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā kepada Nabi 
Muhammad ☺allallāhu ‘alaih wasallam melalui Jibril. Jibril adalah 
perantara dalam penyampaian wahyu, terkadang dalam bentuk 
menyerupai manusia dan pada kesempatan lain dengan bentuk 
aslinya. Rangkaian ayat berikut menjelaskan peran malaikat 
(Jibril) dalam menyampaikan wahyu Al-Qur╨an.



Wahyu dan Kenabian188

Tidak lain (Al-Qur╨an itu) adalah wahyu yang diwahyukan (kepadanya), 
yang diajarkan kepadanya oleh (Jibril) yang sangat kuat, yang mempunyai 
keteguhan; maka (Jibril itu) menampakkan diri dengan rupa yang asli (rupa 
yang bagus dan perkasa). Sedang dia berada di ufuk yang tinggi. Kemudian 
dia mendekat (pada Muhammad), lalu bertambah dekat, sehingga jaraknya 
(sekitar) dua busur panah atau lebih dekat (lagi). Lalu disampaikannya 
wahyu kepada hamba-Nya (Muhammad) apa yang telah diwahyukan Allah. 
(an-Najm/53: 3—10)

b.	 Wahyu Tanpa Perantara
Dalam berbagai riwayat kita mengenal adanya hadis Qudsi, 

yakni hadis yang diriwayatkan Rasulullah ☺allallāhu ‘alaihi wa 
sallam langsung dari Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā tanpa perantara 
Sebagaimana lazimnya pada wahyu Al-Qur╨an. Istilah yang 
digunakan, misalnya, yarw◄h ‘an rabbih (ia meriwayatkan langsung 
dari Tuhannya) dipahami tanpa perantara. Hadis model ini 
diwahyukan Allah secara maknawi sementara Rasulullah 
menyusun redaksinya sesuai dengan subsatansi wahyu yang 
diterimanya tanpa perantara itu. Salah satu contoh hadis Qudsi 
yang mempresentasikan wahyu Allah tanpa perantara dipahami 
dari redaksinya sebagai berikut:

16



Wahyu dan Kenabian 189

Dari Nabi ☺allallāhu ‘alaihi wasallam yang meriwayatkan dari Tuhannya, 
Allah berfirman, apabila seorang hamba mendekat kepada-Ku sejengkal 
maka Aku akan menghampirinya sesiku. Apabila ia mendekati-Ku sesiku 
maka Aku akan menghampirinya sedepa. Dan, jika ia mendatangi-Ku 
berjalan maka Aku akan mendatanginya dengan berlari. (Riwayat al-
Bukh☼r◄ dari Anas)

Wahyu yang disampaikan kepada manusia tanpa perantara 
dapat berupa ilham, intuisi, insight, dengan cara diinternalisasikan 
atau dicampakkan ke dalam hatinya. 

Selain itu, wahyu juga dapat dilihat dari sisi proses pewahyu-
annya dengan mengklasifikasinya ke dalam beberapa kategori. 
Abū al-Qāsim as-Suhailī memetakan proses pewahyuan yang 
digunakan pula sebagai klasifikasi (jenis-jenis) wahyu di dalam 
bukunya al-Rau○ al-Unuf sebagai berikut:17

1.	 Melalui mimpi yakin (ar-ru╨yah a☺-☺ādiqah) 
Wahyu yang disampaikan oleh Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā 

dalam bentuk mimpi (ar-ru╨yah a☺-☺ādiqah) antara lain dapat 
dipahami dari ayat berikut,

Maka ketika anak itu sampai (pada umur) sanggup berusaha bersamanya, 
(Ibrahim) berkata, “Wahai anakku! Sesungguhnya aku bermimpi bahwa 
aku menyembelihmu. Maka pikirkanlah bagaimana pendapatmu!” Dia 
(Ismail) menjawab, “Wahai ayahku! Lakukanlah apa yang diperintahkan 
(Allah) kepadamu; insya Allah engkau akan mendapatiku termasuk orang 
yang sabar.” (a☺-☻affāt/37: 102)

2.	 Internalisasi ke dalam Sanubari Penerimanya 
Melalui penuturan beberapa ayat Al-Qur╨an diketahui bah-

wa salah satu proses pewahyuan adalah dimasukkan langsung ke 
dalam hati penerimanya. Malaikat menyusupkan (menginterna-



Wahyu dan Kenabian190

lisasi) wahyu dari Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā  langsung ke dalam 
hati Rasulullah ☺allallāhu ‘alaihi wa sallam. 

Dan sungguh, (Al-Qur╨an) ini benar-benar diturunkan oleh Tuhan seluruh 
alam, yang dibawa turun oleh ar-R‼♥ al-Am◄n (Jibril), ke dalam hatimu 
(Muhammad) agar engkau termasuk orang yang memberi peringatan, dengan 
bahasa Arab yang jelas. Dan sungguh, (Al-Qur╨an) itu (disebut) dalam 
kitab-kitab orang yang terdahulu. (asy-Syu‘arā’/26: 192—196)

3.	 Melalui Sinyal Gemerincing Lonceng
Salah satu proses pewahyuan Al-Qur╨an adalah gemuruh 

suara lonceng. Proses ini yang paling dahsyat yang dialami oleh 
Rasulullah ☺allallāhu ‘alaihi wa sallam. Biasanya beliau pada saat 
menerima wahyu dengan gemuruh lonceng itu menyebabkan 
keringatnya mengucur deras, Sebagaimana dipahami dari hadis 
berikut,

18

Sesungguhnya al-♦āri♪ bin Hisy☼m ra○iyallāhu ‘anh bertanya kepada 
Rasulullah ☺allallāhu ‘alaih wa sallam: Wahai Rasul bagaimana cara 
wahyu menghampirimu? Nabi bersabda, kadang-kadang seperti lonceng, dan 
model ini yang paling berat bagiku, lalu terinspirasi dan aku memahaminya. 



Wahyu dan Kenabian 191

Kadangkala malaikat menyerupakan dirinya dengan manusia lalu berbicara 
dan aku memahaminya. ‘Aisyah ra○iyallāh ‘anhā bercerita bahwa ia pernah 
menyaksikan beliau ketika turun wahyu di hari yang sangat dingin tapi malah 
mengucur keringat dari dahinya. (Riwayat al-Bukhār◄ dan Muslim dari 
‘►╨isyah)

4.	 Melalui Malaikat dalam Bentuk Manusia
Malaikat datang kepada penerima wahyu dengan menyeru-

pakan dirinya dengan manusia biasa, sehingga baru diketahui 
setelah memperkenalkan dirinya. 

Sudahkah sampai kepadamu (Muhammad) cerita tamu Ibrahim (malaikat-
malaikat) yang dimuliakan? (Ingatlah) ketika mereka masuk ke tempatnya 
lalu mengucapkan, ‘Salāman’ (salam), Ibrahim menjawab, ‘Salāmun’ 
(salam). (Mereka itu) orang-orang yang belum dikenalnya. Maka diam-
diam dia (Ibrahim) pergi menemui keluarganya, kemudian dibawanya daging 
anak sapi gemuk (yang dibakar), lalu dihidangkannya kepada mereka 
(tetapi mereka tidak mau makan). Ibrahim berkata, “Mengapa tidak kamu 
makan.’ Maka dia (Ibrahim) merasa takut terhadap mereka. Mereka 
berkata, “Janganlah kamu takut,’ dan mereka memberi kabar gembira 
kepadanya dengan (kelahiran) seorang anak yang alim (Ishak). Kemudian 
istrinya datang memekik (tercengang) lalu menepuk wajahnya sendiri seraya 
berkata, ‘(Aku ini) seorang perempuan tua yang mandul.’ Mereka berkata, 
‘Demikianlah Tuhanmu berfirman. Sungguh, Dialah Yang Mahabijaksana, 
Maha Mengetahui’. (a♣-♠āriyāt/51: 24—30)



Wahyu dan Kenabian192

5.	 Malaikat dalam Bentuk Asli
Wahyu dari Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā diantarkan Jibril dalam 

bentuknya yang asli, Sebagaimana dipahami dari rangkaian ayat 
dalam Surah an-Najm/53 berikut ini:

Dan tidaklah yang diucapkannya itu (Al-Qur╨an) menurut keinginannya. 
Tidak lain (Al-Qur╨an itu) adalah wahyu yang diwahyukan (kepadanya), 
yang diajarkan kepadanya oleh (Jibril) yang sangat kuat, yang mempunyai 
keteguhan; maka (Jibril itu) menampakkan diri dengan rupa yang asli (rupa 
yang bagus dan perkasa). (an-Najm/53: 3—6)

6.	 Pewahyuan di Balik Tabir
Dalam ayat berikut ini diketahui bahwa proses pewahyuan 

juga terjadi di balik tabir.

Dan tidaklah patut bagi seorang manusia bahwa Allah akan berbicara 
kepadanya kecuali dengan perantaraan wahyu atau dari belakang tabir atau 
dengan mengutus utusan (malaikat) lalu diwahyukan kepadanya dengan izin-
Nya apa yang Dia kehendaki. Sungguh, Dia Mahatinggi, Mahabijaksana. 
(asy-Syūrā/42: 51)

C.  Nabi dan Rasul Penerima Wahyu
Istilah nabi dan rasul telah diperbincangkan panjang 

oleh para ulama, apakah maknanya sama atau tidak. Sebagian 
menyatakan berbeda, rasul menerima wahyu dan berkewajiban 
untuk menyampaikannya kepada umat atau seluruh manusia, 
sementara nabi tidak ada kewajiban (tapi statusnya isti♥bāb saja) 



Wahyu dan Kenabian 193

untuk itu.19 Sebagian lagi menyatakan kedua istilah tersebut 
maknanya sama belaka,20 hanya berbeda arti saja, nabi adalah 
membawa berita sedangkan rasul utusan yang membawa risalah 
dari Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā.

Term nabi dan rasul dua-duanya memang digunakan Al-
Qur╨an baik sendiri-sendiri maupun bersamaan. Ayat yang 
menyebut nabi secara spesifik antara lain misalnya ayat berikut.

Dia (Isa) berkata, “Sesungguhnya aku hamba Allah, Dia memberiku Kitab 
(Injil) dan Dia menjadikan aku seorang Nabi.” (Maryam/19: 30)

Sedangkan ayat yang menyebut rasul secara khusus antara 
lain misalnya ayat berikut ini.

Ya Tuhan kami, utuslah di tengah mereka seorang rasul dari kalangan 
mereka sendiri, yang akan membacakan kepada mereka ayat-ayat-Mu 
dan mengajarkan Kitab dan Hikmah kepada mereka, dan menyucikan 
mereka. Sungguh, Engkaulah Yang Mahaperkasa, Mahabijaksana. (al-
Baqarah/2: 129)

Terdapat pula ayat-ayat yang menyebut secara bergandengan 
antara nabi dan rasul, misalnya ayat di bawah ini.

Dan ceritakanlah (Muhammad), kisah Musa di dalam Kitab (Al-Qur╨an). 
Dia benar-benar orang yang terpilih, seorang rasul dan nabi. (Maryam/19: 
51)

Salah satu pembedaan menarik antara nabi dengan rasul 
dikemukakan dalam kitab Syar♥ a•-◘a♥☼wiyah bahwa kedua term 



Wahyu dan Kenabian194

itu hanya berbeda apabila dilihat dari sisi objeknya, kepada siapa 
mereka diutus. Apabila diutus ke tengah-tengah mayoritas kaum 
kafir dan musyrik maka dia berstatus rasul, tetapi jika diutus 
untuk orang-orang beriman dan meneruskan syariat sebelumnya 
maka dia berstatus nabi. Dengan tegas a•-◘a♥☼wī menyatakan 
bahwa yang benar dalam membedakan nabi dan rasul adalah: 
Rasul membawa syariat secara mandiri kepada umat yang 
telah menyimpang dan harus diluruskan kembali, meskipun 
pada akhirnya sebagian menerima syariat itu (mukmin) dan 
sebagian lagi menolaknya (kafir). Sedangkan nabi hanya diberi 
tanggung jawab memperkuat pengamalan syariat yang sudah ada 
sebelumnya; atau dengan kata lain, nabi secara khusus diutus 
kepada orang-orang yang telah beriman. Sebagai contoh, nabi-
nabi Bani Israil adalah nabi-nabi yang datang sesudah Rasul 
Musa lalu mengajarkan kembali dan menganjurkan pengamalan 
isi Taurat, seperti Dawud, Sulaiman, Yahya, Zakariya–semuanya 
disebut nabi–sampai datang rasul berikutnya, Isa.21 Itu sebabnya, 
a•-◘a♥☼wī menilai bahwa Adam hanyalah nabi, bukan rasul, 
karena di zamannya belum ada kemusyrikan hingga sampai pada 
masa pra-Nuh. Nuh-lah pertama kali yang disebut sebagai rasul 
karena diutus kepada orang-orang yang kafir dan musyrik.22 
Tugas yang diemban adalah menegakkan risalah Allah sub♥ānahū 
wa ta‘ālā kepada umat manusia walaupun hanya sebagian kecil 
dari mereka beriman dan sebagian lagi masih tetap kafir.23 Dasar 
yang digunakan adalah Surah asy-Syūrā/42: 13: 

Dia (Allah) telah mensyariatkan kepadamu agama yang telah diwasiatkan-
Nya kepada Nuh dan apa yang telah Kami wahyukan kepadamu (Muhammad) 



Wahyu dan Kenabian 195

dan apa yang telah Kami wasiatkan kepada Ibrahim, Musa dan Isa yaitu 
tegakkanlah agama (keimanan dan ketakwaan) dan janganlah kamu 
berpecah belah di dalamnya. Sangat berat bagi orang-orang musyrik (untuk 
mengikuti) agama yang kamu serukan kepada mereka. Allah memilih orang 
yang Dia kehendaki kepada agama tauhid dan memberi petunjuk kepada 
(agama)-Nya bagi orang yang kembali (kepada-Nya). (asy-Syūrā/42: 13)

Menurut ar-Rāz◄, Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā mengkhususkan 
penyebutan lima rasul dalam ayat ini, yakni Nuh, Muhammad, 
Ibrahim, Musa, dan Isa, karena mereka adalah pembesar para nabi, 
pembawa syariat agung, dan pengikut yang besar.24 Sementara 
menurut al-Māward◄, ada dua alasan mengapa Nuh yang disebut 
pertama dalam ayat di atas. Pertama, karena pada syariat dia mula-
mula adanya pengharaman seperti mengharamkan ibu, anak, 
dan saudara perempuan untuk dinikahi; kedua, yang pertama 
menghalalkan yang halal dan mengharamkan yang haram.25

Tampaknya, sebagian ulama mengkritisi definisi nabi yang 
dikemukakan para ulama bahwa nabi tidak wajib menyampaikan 
wahyu yang diterimanya dari Allah Sebagaimana halnya para rasul. 
Walīd bin Rasyīd as-Sa‘īdān mengemukakan beberapa alasan 
antara lain bahwa para ilmuwan (ahlul-‘ilm) saja berkewajiban 
menyampaikan syariat, mengajari yang masih bodoh, memberi 
petunjuk yang sesat, dan menjawab orang bertanya; lalu manfaat 
apa yang diperoleh jika wahyu yang diberikan itu hanya untuk 
dirinya, padahal Allah mengancam orang yang menyembunyi
kan ilmu yang dimilikinya? Jika kewajiban menyampaikan itu 
dibebankan kepada ahlul-‘ilm apalagi para nabi yang dianggap 
sebagai penghulu atau dedengkot para ahlul-‘ilm tersebut.26

D.  Tugas Kenabian (Kerasulan)
Tugas pokok para rasul dan para nabi–menurut ulama yang 

beranggapan terdapat tugas tablig padanya–ada tiga hal: tilāwah, 
tazkiyah, dan ta‘l◄m. Hal ini dipahami antara lain dari ayat-ayat Al-



Wahyu dan Kenabian196

Qur╨an pada Surah al-Baqarah/2: 129, 151; Āli ‘Imrān/3: 164; 
al-Jumu‘ah/62: 2. Ayat yang terakhir disebut sebagai berikut,

Dialah yang mengutus seorang Rasul kepada kaum yang buta huruf  dari 
kalangan mereka sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-
Nya, menyucikan (jiwa) mereka dan mengajarkan kepada mereka Kitab 
dan Hikmah (Sunah), meskipun sebelumnya, mereka benar-benar dalam 
kesesatan yang nyata. (al-Jumu‘ah/62: 2)

Sementara fungsinya adalah memberi tabsy◄r (kabar gembira 
kepada pelaku kebaikan) dan in♣ār (peringatan atau ancaman) 
kepada pelaku keburukan. Hanya ada dua jalan, jalan kebaikan 
atau jalan keburukan.27 Para nabi dan rasul mengajak manusia 
ke jalan kebaikan sebagai jalan yang diridai oleh Allah untuk 
kebaikan manusia itu sendiri. Dalam Surah al-A♥zāb/33: 45—46 
dijelaskan sebagai berikut:

Wahai Nabi! Sesungguhnya Kami mengutusmu untuk menjadi saksi, 
pembawa kabar gembira dan pemberi peringatan, dan untuk menjadi penyeru 
kepada (agama) Allah dengan izin-Nya dan sebagai cahaya yang menerangi. 
(al-A♥zāb/33: 45—46)

Oleh sebab itu, para nabi dan rasul dalam menjalankan 
tugasnya tidak boleh dengan paksaan, karena Allah sub♥☼nah‼ 
wata‘☼l☼ tidak menghendaki seluruh manusia beriman kepadanya 
dengan cara-cara yang tidak elegan. Dengan tugas dakwah dan 
dengan fungsi memberi kabar gembira dan peringatan maka 
para nabi berusaha agar umat manusia mau menerima ajaran 



Wahyu dan Kenabian 197

Allah yang sejatinya untuk kebaikan manusia itu sendiri. Bahwa 
ada manusia yang kebal dan tidak mau menerima ajakan para 
rasul itu tentu bukan tanggung jawabnya lagi, karena ia telah 
menyampaikan seluruh risalah yang diterimanya dari Allah. Hal 
ini dapat kita cermati dari beberapa ayat yang menerangkan 
masalah ini, antara lain dalam Surah al-Mā╨idah/5: 99.28

Kewajiban Rasul tidak lain hanyalah menyampaikan (amanat Allah), 
dan Allah mengetahui apa yang kamu tampakkan dan apa yang kamu 
sembunyikan. (al-Mā╨idah/5: 99)

Suatu hal yang perlu dijelaskan bahwa risalah yang 
disampaikan oleh para rasul dari yang pertama sampai yang 
terakhir tidak ada perbedaan dalam hal mengesakan Allah, 
yang berkembang hanya dalam hal ajaran atau syariat. Atau 
dengan perkataan lain, Allah mengirim semua utusannya dengan 
membawa ajaran tauhid yang sama. Sementara ajaran syariah 
berkembang secara bertahap sampai mencapai kesempurna
annya pada syariah Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam. 
Dengan demikian, tak ada seorang rasul pun yang mengajarkan 
politeisme. Al-Qur╨an telah memberi konfirmasi bahwa apabila 
ada orang yang mengajarkan Tuhan lebih dari satu atau berbilang 
(ta‘addudul-ilāh) maka pasti ajaran itu menyimpang (batil). 
Perhatikan ayat yang mengoreksi keyakinan pada ta‘addudul-ilāh 
berikut ini.

Sungguh, telah kafir orang-orang yang mengatakan, bahwa Allah adalah 
salah satu dari yang tiga, padahal tidak ada tuhan (yang berhak disembah) 



Wahyu dan Kenabian198

selain Tuhan Yang Esa. Jika mereka tidak berhenti dari apa yang mereka 
katakan, pasti orang-orang yang kafir di antara mereka akan ditimpa azab 
yang pedih. (al-M☼╨idah/5: 73)

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa semua nabi dan 
rasul membawa dan menegaskan ajaran tauhid yang sama. Tidak 
ada perubahan apalagi evolusi tentang persoalan akidah ini, seperti 
yang diteorikan oleh para antropolog dan ahli perbandingan 
agama di Barat. Menurut Mukti Ali, terdapat banyak sarjana 
di bidang perbandingan agama yang terpengaruh atau paralel 
dengan teori evolusi antropologi yang dipopulerkan Charles 
Darwin.29 Mereka beranggapan bahwa kebertuhanan manusia 
berproses secara evolusi hingga mencapai kesempurnaannya 
pada taraf  monoteisme. 

Menurut analisis ini ditemukan dua pandangan tentang 
teori kebertuhanan manusia. Pertama, teori tentang evolusi 
kebertuhanan manusia yang berproses dari paham dinamisme, 
animisme, politeisme, henoteisme30, hingga mencapai puncaknya 
monoteisme. Pendapat ini umumnya diyakini para saintis Barat. 
Kedua, pendapat yang menyatakan bahwa tidak ada evolusi 
dalam kebertuhanan manusia sejak dari dulu hingga sekarang. 
Mulai dari Adam (ada juga yang menyatakan mulai dari Nuh) 
hingga Muhammad semua bertauhid (monoteisme), tidak ada 
yang mengajarkan lebih dari satu Tuhan apalagi berproses dari 
dinamisme ke monoteisme Sebagaimana pendapat pertama di 
atas. 

Monoteisme murni yang diajarkan oleh para rasul ini yang 
dikenal dalam istilah perbandingan agama sebagai oer-monotheism 
(monoteisme murni), bukan hasil dari sebuah evolusi. Mukti Ali, 
dalam bukunya yang lain, menulis lebih jelas: “Sekalipun teori 
evolusionisme itu oleh sarjana-sarjana ilmu alam dapat dikatakan 
diterima, tetapi sarjana-sarjana agama tidak perlu harus menerima 
teori itu. Maka timbullah aliran oer-monotheism (monoteisme asli) 



Wahyu dan Kenabian 199

atau primitive monotheism. Aliran ini berpendapat bahwa agama 
tidak melalui evolusi, dari bertuhan banyak menjadi bertuhan 
satu, tetapi agama sejak dari dulu adalah monoteisme dan ber-
Tuhan satu.”31 

Ayat-ayat Al-Qur╨an yang berkenaan dengan kebertuhanan 
manusia selalu mengarahkan manusia kepada tauhid (mono-
teisme) murni. Atau, bahkan dapat dikatakan bahwa fitrah ma-
nusia itu adalah beragama tauhid. Para Nabi yang diutus oleh 
Allah membimbing manusia selalu mengajarkan tauhid itu. 
Salah satu ayat yang mengindikasikan hal ini adalah Surah asy-
Syūrā/42: 13 Sebagaimana telah dikutip teks dan terjemahnya di 
atas. Dari ayat tersebut dan ayat-ayat lain yang berkorelasi dapat 
disimpulkan bahwa para utusan Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā sejak 
awal telah mengajarkan tauhid (monoteisme) kepada umat ma-
nusia, bukan hasil sebuah proses evolusi Sebagaimana dipercayai 
oleh penganut evolusionisme. Para ahli tafsir menegaskan bahwa 
agama yang dibawa para rasul adalah agama tauhid, tidak ada 
perbedaan dari rasul pertama hingga yang terakhir, Muhammad 
☺allallāhu ‘alaihi wa sallam. Perintah menegakkan agama dalam ayat 
tersebut di atas adalah menegakkan agama tauhid Sebagaimana 
telah dilakukan oleh para rasul terdahulu.32 

Berbagai penelitian yang telah dilakukan oleh para ahli 
menunjukkan bahwa pada masyarakat primitif  di berbagai 
belahan dunia juga ditemukan kecenderungan berketuhanan 
dan konsepnya adalah monoteisme. Wilhelm Schmidt, yang 
menghabiskan umurnya untuk melakukan penelitian tentang 
kepercayaan suku-suku primitif, Sebagaimana dikutip Mukti 
Ali, menyimpulkan bahwa banyak suku primitif  di Afrika, 
Amerika Utara, dan Australia telah mengenal monoteisme 
sejak awal. Demikian juga yang dilakukan M. Dubois di Ma-
dagaskar memberi kesimpulan sama.33 Dengan perkataan 
lain, bukan hanya informasi profetik yang menyatakan bahwa 



Wahyu dan Kenabian200

monoteisme adalah bentuk awal dan akhir dari kepercayaan 
manusia Sebagaimana diajarkan oleh para rasul, tetapi juga 
berdasarkan penyelidikan para ahli di bidang kepercayaan umat 
manusia bahwa kecenderungan berketuhanan manusia adalah 
monoteisme. Bahwa ada yang berkeyakinan tidak monoteistik 
atau mengingkari Tuhan sama sekali harus dianggap sebagai 
penyimpangan dari fitrah berketuhanan.

E.  Muhammad Khātaman-Nabiyy◄n
Disepakati oleh semua ulama Islam bahwa Muhammad 

☺allallāhu ‘alaihi wa sallam adalah Nabi dan Rasul terakhir 
(kh☼taman-nabiyy◄n). Term yang menjadi pokok persoalan adalah 
kha-ta-ma. Di dalam Al-Qur╨an kata kha-ta-ma dan derivatnya 
terdapat dalam beberapa ayat sebagai berikut: 
1.	 Surah al-Baqarah/2: 7

Allah telah mengunci hati dan pendengaran mereka, penglihatan mereka 
telah tertutup, dan mereka akan mendapat azab yang berat. (al-Baqarah/2: 
7)

2.	 Surah al-An‘ām/6: 46

Katakanlah (Muhammad), ‘Terangkanlah kepadaku jika Allah mencabut 
pendengaran dan penglihatan serta menutup hatimu, siapakah tuhan selain 
Allah yang kuasa mengembalikannya kepadamu?’ Perhatikanlah, bagaimana 
Kami menjelaskan berulang-ulang (kepada mereka) tanda-tanda kekuasaan 
(Kami), tetapi mereka tetap berpaling. (al-An‘ām/6: 46)



Wahyu dan Kenabian 201

3.	 Surah al-Jā♪iyah/45: 23

Maka pernahkah kamu melihat orang yang menjadikan hawa nafsunya 
sebagai tuhannya dan Allah membiarkannya sesat dengan sepengetahuan-
Nya, dan Allah telah mengunci pendengaran dan hatinya serta meletakkan 
tutup atas penglihatannya? Maka siapa yang mampu memberinya petunjuk 
setelah Allah (membiarkannya sesat?) Mengapa kamu tidak mengambil 
pelajaran? (al-Jā♪iyah/45: 23)

4.	 Surah Yās◄n/36: 65

Pada hari ini Kami tutup mulut mereka; tangan mereka akan berkata kepada 
Kami dan kaki mereka akan memberi kesaksian terhadap apa yang dahulu 
mereka kerjakan. (Yās◄n/36: 65)

5.	 Surah asy-Syūrā/42: 24

Ataukah mereka mengatakan, ‘Dia (Muhammad) telah mengada-adakan 
kebohongan tentang Allah.’ Sekiranya Allah menghendaki niscaya Dia kunci 
hatimu. Dan Allah menghapus yang batil dan membenarkan yang benar 
dengan firman-Nya (Al-Qur╨an). Sungguh, Dia Maha Mengetahui segala isi 
hati. (asy-Syūrā/42: 24)

6.	 Surah al-Mu•affif◄n/83: 25—26

Mereka diberi minum dari khamar murni (tidak memabukkan) yang 
(tempatnya) masih dilak (disegel), laknya dari kasturi. Dan untuk yang 



Wahyu dan Kenabian202

demikian itu hendaknya orang berlomba-lomba. (al-Mu•affif◄n/83: 25—
26)

7.	 Surah al-A♥zāb/33: 40

Muhammad itu bukanlah bapak dari seseorang di antara kamu, tetapi dia 
adalah utusan Allah dan penutup para nabi. Dan Allah Maha Mengetahui 
segala sesuatu. (al-A♥zāb/33: 40)

Makna kata dasar kha-ta-ma dalam Bahasa Arab antara lain: 
(1) Dengan makna •aba‘a diartikan menyetempel, menutup, 
menyegel, seperti halnya dalam Surah al-Baqarah/2: 7 (dan ayat 
yang senada dengan itu) diterjemahkan: “… Allah telah mengunci 
hati dan pendengaran mereka ...” sehingga nasihat dan hidayah 
tidak lagi dapat masuk ke dalamnya akibat dari segel tersebut, 
Sebagaimana dimaksud ayat 24 dari Surah Mu♥ammad/47.34 
(2) Dengan makna balaga ākhirah,35 sampai pada batas akhirnya. 
Apabila seorang q☼ri╨ membaca Al-Qur╨an sampai pada batas 
terakhir maka ia disebut telah mengkhatamkan Al-Qur╨an. (3) 
Dengan makna a‘ra○a, menolak. Seseorang dikatakan ‘khatama 
‘alaika bābahā’ (dia menolak Anda melewati pintunya) jika 
seseorang mencegah Anda datang ke rumahnya.36 Makna ini 
pula antara lain yang digunakan untuk menandai aktivitas 
menyegel atau mengelak sesuatu sebagai bentuk akhir pekerjaan 
dan tidak boleh dibuka lagi. (4) Dengan makna itmāmusy-syai╨, 
suatu pekerjaan yang telah selesai sempurna. 

37



Wahyu dan Kenabian 203

Sungguh makna al-khatm itu adalah mengabarkan tentang kesempurnaan 
suatu hal dan telah selesai atau sempurna pengerjaannya. Anda mengatakan, 
misalnya: ‘Aku telah mengkhatamkan Al-Qur╨an,’ maknanya adalah ‘aku 
telah menyempurnakan hafalan dan bacaannya dan aku telah selesai dari 
aktivitas itu.”

Dari sini muncul kata ikhtatama (antonim dari iftata♥a) yang 
bermakna menutup atau mengakhiri sesuatu, sehingga penutup 
rangkaian acara disebut ikhtitām al-barāmij; lalu al-khātim, al-
khātām, atau al-khaitām, dengan jamak al-khawāt◄m, adalah se-
makna, semua menunjukkan akhir atau penutup sesuatu. Lebih 
lengkapnya, ar-R☼z◄ menulis,

38

Dan al-khātam, al-khātim, dengan huruf  t☼ difathah atau 
dikasrahkan, al-khaitām, al-khātām, semuanya satu makna, jamaknya 
al-khawāt◄m. Khātimah segala sesuatu adalah akhirnya (penutup atau 
ujungnya). Muhammad ☺allallāhu ‘alaihi wasallam adalah penutup para 
nabi ‘alaihimu☺☺alātu wassalām.

Para ahli tafsir dalam menafsirkan ayat 40 dari Surah al-
A♥zāb/33 sepakat memaknai bahwa ungkapan ‘khātaman-
nabiyy◄n’ adalah penutup para nabi yang telah diutus oleh Allah 
sub♥ānahū wa ta‘ālā sebelumnya. Tidak ada perbedaan pemaknaan 
dari mereka dalam memahami ayat tersebut, bahwa Nabi Mu-
hammad adalah nabi terakhir, penutup, penyempurna risalah 
para nabi terdahulu.

Menurut Abū al-♦asan al-Khāzin, penulis kitab tafsir Lubābut-
Ta’w◄l f◄ Ma‘ānit-Tanz◄l bahwa Nabi Muhammad adalah akhir dan 
penutup dari para nabi sebelumnya. Ia mengutip perkataan Ibnu 



Wahyu dan Kenabian204

‘Abbās bahwa seandainya Allah sub♥ānahū wa ta‘ālā menghendaki 
ada nabi dan rasul sesudahnya maka pasti padanya dikaruniakan 
anak laki-laki dewasa sebagai penerus.39 Ibnu ‘Āsyūr menulis 
dalam kitabnya, at-Ta♥r◄r wat-Tanw◄r, bahwa bergandengnya 
pengingkaran Muhammad ☺allallāhu ‘alaihi wasallam sebagai ayah 
dari laki-laki dewasa siapa pun dan penegasan sebagai penutup 
para nabi dan rasul mengisyaratkan bahwa dengan tidak adanya 
keturunan maka ia diutus sebagai akhir dari para nabi dan rasul. 
Lebih lanjut Ibnu ‘Āsyūr menulis bahwa para Sahabat telah 
bersepakat tentang Muhammad sebagai penutup para nabi dan 
rasul, dan hal ini diriwayatkan secara mutaw☼tir dari generasi ke 
generasi berikutnya. Barang siapa mengingkarinya maka ia telah 
keluar dari Islam. Pengetahuan tentang kesepakatan ini bersifat 
wajib ○arūr◄, dan tidak boleh ada perbedaan pendapat tentang 
masalah ini.40 

Sementara itu, menurut ‘Abdul-Kar◄m al-Kha•◄b bahwa 
ayat 40 dari Surah al-A♥zāb/33 di atas mengisyaratkan tentang 
Muhammad ☺allallāhu ‘alaihi wasallam sebagai bapak semua orang 
beriman dari semua agama karena beliau merupakan pewaris 
para nabi terdahulu dan penjaga ajaran murni mereka, maka tidak 
ada lagi nabi sesudahnya sampai hari kiamat.41 Sedangkan az-
Zu♥ail◄ menyatakan bahwa ayat tersebut merupakan dalil pasti 
(qa•‘◄) yang menegaskan tidak adanya nabi dan rasul sesudah 
Muhammad. Hal itu juga didasarkan pada banyaknya hadis 
mutaw☼tir dari jamaah para Sahabat.42 Salah satu hadis tersebut 
sebagai berikut:

43



Wahyu dan Kenabian 205

Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam bersabda: “Perumpamaanku 
dengan nabi-nabi sebelumku adalah seperti orang membangun rumah, lalu 
disempurnakannya dan dibaguskannya buatannya, kecuali sebuah sudut 
(belum terpasang) dengan sebuah bata. Maka masuklah orang banyak ke 
rumah itu. Mereka mulai mengelilinginya dan kagum akan keindahannya. 
Lalu mereka bertanya; ‘Kenapa batu di tempat ini belum dipasang sehingga 
bangunanmu menjadi sempurna? Maka akulah yang akan memasang atau 
meletakkan bata itu, aku datang sebagai penutup para Nabi.” (Riwayat 
Muslim dari Ab‼ Hurairah)

Dari ayat dan hadis yang dikemukakan dan penafsiran para 
ahli tafsir dapat disimpulkan bahwa makna kh☼taman-nabiyy◄n 
(ataupun dibaca, kh☼timan-nabiyy◄n) adalah Muhammad ☺allallāhu 
‘alaihi wa sallam sebagai nabi dan rasul terakhir, tidak ada lagi nabi 
dan atau pun rasul sesudahnya, karena beliau sebagai penutup 
kenabian dan kerasulan hingga akhir zaman. Wall☼hu a‘lam bi☺-
saw☼b.[]



Wahyu dan Kenabian206

Catatan:

1	  Lihat misalnya Surah al-Kahf/18: 110, al-Mu╨minūn/23: 33, 
Fu☺☺ilat/41: 6, al-Furqān/25: 20. 

2	  Lihat misalnya Surah Maryam/19: 51 dan 54.
3	  Surah al-Mu╨min (Gāfir)/40: 78.
4	  Surah al-A♥zāb/33: 40.
5	  Kamus Besar Bahasa Indonesia, edisi baru (revisi). (Jakarta: Pustaka 

Poenix, 2008), h. 964.  
6	  ‘Abdul Qad◄r ad-Dirzūr◄, Bayānul-Ma‘ān◄ (Tafs◄r al-Qur’ān ‘alā ♦asb 

Tart◄bin-Nuzūl), juz 1, h. 2. 
7	  Abū Hilāl al-‘Askarī, al-Furūq al-Lugawiyyah, h. 69.
8	  Abū Mu♥ammad al-♦usain bin Mas‘ūd al-Bagāwī, Ma‘ālimut-Tanzīl 

fī Tafsīril-Qur’ān, Dār ◘ayyibah lin-Nasyr wat-Tauzī‘, 1417H, juz 2, h. 311.
9  Abū al-♦asan ‘Āli bin Mu♥ammad al-Khāzin, Lubābut-Ta’w◄l f◄ 

Ma‘ālimit-Tanz◄l, juz 3, h. 169.
10	 Abū al-♦asan al-Khāzin, Lubābut-Ta’w◄l f◄ Ma‘ālimit-Tanz◄l, juz 3, h. 

169—170.
11	 Asy-Sya‘rāwī, Tafsīr asy-Sya‘rāwī, juz 1, h. 160.
12	 Asy-Sya‘rāwī, Tafsīr asy-Sya‘rāwī, juz 1, h. 1953—1954.
13	 Abū Hilāl al-‘Askarī, al-Furūq al-Lugawiyyah, h. 69—70.
14	 Asy-Sya‘rāwī, Tafsīr asy-Sya‘rāwī, juz 1, h. 1953.
15	 Abū al-♦asan al-Khāzin, Lubābut-Ta’w◄l f◄ Ma‘ālimit-Tanz◄l, juz 4, h. 

337.
16	 Al-Bukhār◄, ☻a♥◄♥ul-Bukhār◄, juz 23, h. 30.
17	 Abū al-Qāsim ‘Abdur-Ra♥mān bin ‘Abdillāh bin A♥mad as-Suhailī, 

ar-Rau○ al-Unuf, juz 1, h. 400.
18	 Hadis riwayat al-Bukhār◄, Muslim, dsb. Al-Bukhār◄, ☻a♥◄♥ul-Bukhār◄, 

juz 1, h. 4. (B☼b Bad’ al-Wa♥y)
19	 ☻āli♥ bin ‘Abdil-‘Azīz Ālu Syekh, Syar♥ ♫alā♪ah al-U☺ūl, h. 144.
20	 Abū Hilāl al-‘Askarī, al-Furūq al-Lugawiyyah, h. 531.
21	 ‘Abdul-‘Azīz ibn, Syar♥ ‘Aqīdah a•-◘a♥āwiyah, h. 63.
22	 ‘Abdul-‘Azīz ibn, Syar♥ ‘Aqīdah a•-◘a♥āwiyah, h. 63—64.
23	 Surah Nū♥/71: 1-28, al-‘Ankabūt/29:14.
24	 Fakhrudd◄n ar-Rāz◄, Mafāt◄♥ul-Gaib, juz 13, h. 422.
25	 Abū al-♦asan ‘Āliy bin Mu♥ammad al-Māward◄, Tafs◄r al-Māward◄ 

(an-Nukat wal-‘Uyūn), (Beirut: Dārul-Kutub al-‘Ilmiyah), juz 5, h. 197.
26	 Walīd bin Rasyīd as-Sa‘īdān, Itti♥āf  Ahlul-Albāb bi Ma‘rifah at-Tau♥īd 

wal-‘Aqīdah fī Su’āl wa Jawāb, juz 1, h. 129.
27	 Lihat Surah al-Balad/90: 10, al-Mu•affif◄n/83: 7.
28	 Lihat pula Surah ►li ‘Imr☼n/3: 20, al-M☼╨idah/5: 92, ar-Ra‘d/13: 

40, an-Na♥l/16: 35, 82, an-N‼r/24: 54, al-‘Ankab‼t/29: 18, Y☼s◄n/36: 17, 



Wahyu dan Kenabian 207

asy-Sy‼r☼/42: 48, at-Tag☼bun/64: 12
29	 Mukti Ali. Asal Usul Agama, Yogyakarta: Yayasan Nida, 1971, h. 10. 
30	 Henoteisme adalah sebuah masa transisi dari politeisme ke mono-

teisme. Mereka mempercayai banyak Tuhan tapi berbeda dengan Tuhan-
tuhan yang disembah dalam politeisme yang derajat Tuhan-tuhannya sama. 
Dalam henoteisme ada Tuhan yang sifatnya lokal, yaitu yang dijadikan sebagai 
simbol suku-suku lokal. Kemudian ada Tuhan yang statusnya sebagai Tuhan 
nasional yang mempersatukan mereka sebagai bangsa (etnis), dan ada Tuhan 
yang bersifat internasional yang melingkupi seluruh jagad raya dan Tuhan-
tuhan di bawahnya. Masyarakat Arab kuno mempercayai Tuhan dengan 
model henoteisme, tiap kabilah punya sembahan masing-masing bersifat 
lokal, lalu ada yang lebih tinggi derajatnya seperti Lata, Manat, dan Uzza yang 
mempersatukan mereka antaretnis Arab. Sementara yang paling tinggi sebagai 
pencipta langit dan bumi dan menjadi Tuhan bersama manusia seluruh jagad 
raya ini adalah Allah (lihat Surah al-‘Ankab‼t/29: 61, 63; Luqm☼n/31: 25; az-
Zumar/39: 38; az-Zukhruf/43: 9, 87).

31	 Mukti Ali, Ilmu Perbandingan Agama, Yogyakarta: Nida, 1975, h. 24.
32	 Lihat misalnya Muqātil bin Sulaimān bin Basy◄r. Tafs◄r Muqātil, juz 

3, h. 206; Mu♥ammad asy-Syaukān◄, Fat♥ul-Qad◄r, juz 6, h. 372; Abū ‘Abdillāh 
al-Qur•ub◄. al-Jāmi‘ li A♥kāmil-Qur’ān. Beirut: Maktabah Misykāt al-Isl☼miyah, 
1372 H, juz 16, h. 10. 

33  Mukti Ali, Ilmu Perbandingan Agama ..., h. 16—17.
34	 Ibnu Man♣ūr, Lisānul-‘Arab, Beirut: Dāru☺-☻adr, juz 12, h. 163
35	 Abū ‘Abdillāh Zainudd◄n ar-Rāz◄, Mukhtāru☺-☻a♥♥ā♥, juz 1, h. 83.
36	 Ibnu Man♣ūr, Lisānul-‘Arab, juz 1, h. 163—164.
37	 Abū Hilāl al-‘Askar◄, al-Furūq al-Lugawiyyah, juz 1, h. 212.
38	 Abū ‘Abdillāh Zainudd◄n ar-Rāz◄, Mukhtāru☺-☻a♥♥ā♥, juz 1, h. 83—

84.
39	 Abū al-♦asan al-Khāzin, Lubābut-Ta’w◄l f◄ Ma‘ālimit-Tanz◄l, juz 5, h. 

198.
40	 Mu♥ammad ◘āhir bin ‘Āsyūr at-Tūnis◄, Ta♥r◄r Ma‘nas-Sad◄d wat-

Tanw◄r al-‘Aql al-Jad◄d min Tafs◄r al-Kitāb al-Maj◄d (at-Ta♥r◄r wat-Tanw◄r), (Tunis: 
Dārut-Tūnisiyah lin-Nasyr), 1984, juz 22, h. 45.

41	 ‘Abdul-Kar◄m Yūnus al-Kha•◄b, at-Tafs◄r al-Qur’ān lil-Qur’ān, (Kairo: 
Dārul-Fikr al-‘Arab◄), juz 11, h. 726.

42	 Wahbah bin Mu☺•afā az-Zu♥ail◄, at-Tafs◄r al-Mun◄r fil-‘Aq◄dah wasy-
Syar◄‘ah wal-Manhaj, (Damaskus: Dārul-Fikr), 1418 H, juz 22, h. 38.

43	 Muslim, ☻a♥◄♥ Muslim, nomor 4239.



Wahyu dan Kenabian208



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 209

KELEBIHAN DI ANTARA PARA NABI 
DAN RASUL 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul210

KELEBIHAN DI ANTARA PARA NABI 
DAN RASUL 

Ulasan Al-Qur╨an tentang nabi dan rasul banyak ditemukan 
dalam ayat-ayat kisah, yang menurut para pakar tafsir bukan 
semata-mata informasi, melainkan memiliki beberapa tujuan. Di 
antara tujuan tersebut adalah: a) membesarkan semangat dakwah 
Nabi, seperti tertera dalam Surah H‼d/11 :120, b) menegaskan 
kebenaran wahyu yang diberikan kepada Nabi Muhammad 
☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam, disinggung dalam Surah an-Na♥l/16: 
43, al-Anbiy☼╨/21: 7, serta c) memberikan pelajaran kepada umat 
Nabi Muhammad dengan memberikan gambaran umat-umat 
terdahulu baik yang ingkar maupun yang beriman, semisal dalam 
Surah al-A‘r☼f/7: 101, dan at-Taubah/9: 70.

Tulisan ini bermaksud mengulas tentang nabi dan rasul 
dalam Al-Qur╨an dengan porsi pembahasan pada kelebihan 
satu dengan yang lainnya di antara mereka. Informasi yang 
akan disajikan, karena Al-Qur╨an secara eksplisit menyinggung 
para rasul, akan lebih banyak terarah kepada para rasul dengan 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 211

pelbagai kekhasan dan kelebihannya masing-masing. Hal ini 
dimaksudkan untuk memberikan pemahaman yang proporsional 
seperti yang disampaikan Al-Qur╨an dalam pelbagai ayat yang 
terpisah. Demikian pula, tulisan ini dimaksudkan sebagai upaya 
untuk menghadirkan sebuah peta tentang bagaimana Al-Qur╨an 
berbicara terkait tema kenabian ini.

A.  Nabi dan Rasul dalam Al-Qur╨an
Ada dua istilah yang digunakan Al-Qur╨an untuk merujuk 

figur Sebagaimana disebutkan di atas, yakni nabi dan rasul. Secara 
istilah, nabi adalah “yang menyampaikan kabar atau berita (dari 
Tuhan)” dan rasul adalah “utusan”. Berbeda dengan istilah nabi 
yang hanya merujuk kepada manusia, istilah rasul juga merujuk 
kepada selain manusia, yakni malaikat, seperti yang disebutkan 
dalam Surah F☼•ir/35: 1, al-An‘☼m/6: 61, al-A‘raf/7: 37. 

Ketika ditujukan kepada manusia, istilah rasul dianggap 
memiliki posisi yang lebih tinggi dari pada nabi. Ini ditunjukkan, 
misalnya, ketika nabi dan rasul disebutkan bersamaan, rasul 
disebut terlebih dahulu, dan nabi belakangan, seperti dalam 
Surah al-♦ajj/22: 52 sebagai berikut:

 

Dan Kami tidak mengutus seorang rasul dan tidak (pula) seorang nabi sebelum 
engkau (Muhammad), mela-inkan apabila dia mempunyai suatu keinginan, 
setan pun memasukkan godaan-godaan ke dalam keinginannya itu. Tetapi 
Allah menghilangkan apa yang dimasukkan setan itu, dan Allah akan 
menguatkan ayat-ayat-Nya. Dan Allah Maha Mengetahui, Mahabijaksana. 
(al-♦ajj/22: 52)

Berikutnya, para sarjana juga memberikan beberapa 
pembedaan terhadap dua istilah ini. Misalnya, rasul adalah nabi 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul212

yang menerima pesan dan harus disampaikan kepada umatnya, 
sedangkan nabi tidak harus. Al-Bai○☼w◄ menyatakan bahwa 
rasul adalah nabi yang memiliki syariah baru sedangkan nabi 
melanjutkan syariah nabi sebelumnya.1 Secara sederhana bisa 
dinyatakan bahwa seorang rasul pastilah nabi, tetapi tidak semua 
nabi adalah rasul. Oleh karenanya, dalam ranah kajian Islam 
tentang kenabian, lazim disebutkan bahwa jumlah nabi lebih 
banyak dari pada rasul. 

Rasul yang disebutkan dalam Al-Qur╨an berjumlah dua puluh 
lima (25), delapan belas (18) di antaranya disebutkan dalam Surah 
al-An‘☼m/6. Mereka itu adalah Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa 
sallam, Ibrahim, Ishaq, Ya‘qub, Nuh, Dawud, Sulaiman, Ayyub, 
Yusuf, Musa, Harun, Zakariya, Yahya, Isa, Ilyas, Alyasa, Yunus 
dan Lut. Sedangkan tujuh lainnya disebutkan dalam beberapa 
surah, yakni: Adam, Idris, Saleh, Syu‘aib, Harun, Zulkifli dan 
Yunus. 

Jumlah keseluruhan nabi yang pernah diutus Allah ke bumi 
tidak diketahui secara pasti. Informasi yang diberikan Al-Qur╨an 
hanya pernyataan bahwa ada yang disebutkan secara jelas, dan 
banyak yang tidak disebutkan. Tentu ayat yang menyebutkan 
bahwa sebagian diceritakan atau disebut, sedangkan sebagian 
lain tidak, mengundang beragam interpretasi para mufasir. 
Sebelum menyebutkan ragam penafsiran, berikut adalah Surah 
al-Mu╨min/40: 78 yang menyatakan sebagian disebutkan dan 
sebagian lainnya tidak:

Dan sungguh, Kami telah mengutus beberapa rasul sebelum engkau 
(Muhammad), di antara mereka ada yang Kami ceritakan kepadamu dan 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 213

di antaranya ada (pula) yang tidak Kami ceritakan kepadamu. Tidak ada 
seorang rasul membawa suatu mukjizat, kecuali seizin Allah. Maka apabila 
telah datang perintah Allah, (untuk semua perkara) diputuskan dengan adil. 
Dan ketika itu rugilah orang-orang yang berpegang kepada yang batil. (al-
Mu╨min/40: 78)

Beberapa mufasir menyatakan bahwa tidak disebutkannya 
semua nama nabi ini karena jumlahnya yang banyak. Al-
Bai○☼w◄ misalnya menyatakan bahwa jumlah nabi ada 124.000.2 
Sementara itu, tidak disebutkannya nabi, menurut as-Suy‼•◄, 
dikarenakan mereka bukanlah nabi yang masyhur. Ayat di atas, 
menjadi sangat sesuai dengan prinsip yang dimiliki oleh Al-
Qur╨an sebagai kitab suci yang tidak memuat segala sesuatu 
secara detail. Tidak disebutkannya jumlah nabi secara eksplisit 
bisa juga memberikan inspirasi bagi makhluk-makhluk pilihan 
Allah untuk menjadi hamba-Nya yang taat di mana pun berada 
sampai diutusnya Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam sebagai 
nabi dan rasul pungkasan.  

Demikian pula, jika ditelisik lebih jauh, informasi tentang 
nabi-nabi yang disebutkan dalam Al-Qur╨an ternyata berkembang 
sesuai dengan perkembangan tahap dakwah nabi dan sesuai 
dengan informasi yang diterima oleh masyarakat penerima Al-
Qur╨an kala itu.3 Dengan ini pula, bisa dinyatakan bahwa sangat 
mungkin ada para nabi yang diutus di belahan bumi selain Timur 
Tengah dan sekitarnya sebagai wilayah yang terkenal banyak 
diutus para nabi. Dengan demikian, pengertian orang yang 
dinobatkan sebagai nabi tidak menjadi “monopoli” daerah di 
Timur Tengah, melainkan di pelbagai wilayah yang sekaligus 
menunjukkan luasnya demografi umat manusia dalam pencarian 
kebenaran dan ketauhidan kepada Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼.

Nabi adalah manusia yang dipilih oleh Allah dan 
mendapatkan petunjuk-Nya. Kata yang digunakan Al-Qur╨an 
untuk mereka adalah is•afā dengan derivasinya yang dirujukkan 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul214

kepada manusia maupun malaikat seperti disinggung dalam 
Surah al-♦ajj/22:75; “Allah memilih utusan-utusannya dari malaikat 
dan dari manusia...” Ayat lain yang menggunakan is•afā yang 
khusus merujuk kepada para nabi di antaranya adalah Surah 
al-Baqarah/2: 130 tentang kenabian Ibrahim, al-A‘r☼f/7: 144 
tentang Musa, dan ►li ‘Imr☼n/3: 42 tentang Maryam.

 Selain itu, Al-Qur╨an juga menggunakan kata ijtabā dengan 
derivasinya dalam Surah ◘☼h☼/20: 122 tentang Nabi Adam, 
an-Na♥l/16: 121 mengenai kenabian Ibrahim sebagai sosok 
teladan, Y‼suf/12: 6 tentang Nabi Yusuf, al-Qalam/68: 50 
tentang Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam. Al-Qur╨an 
juga menggunakan kata, ikhtāra seperti yang terdapat dalam 
Surah ◘☼h☼/20: 13 mengenai dipilihnya Nabi Musa oleh Allah 
sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼. Di samping itu juga kata is•ana‘a  seperti 
dalam Surah ◘☼h☼/20: 41, “dan Aku telah memilihmu untuk diriku”. 

Ayat-ayat di atas menunjukkan bahwa status kenabian 
hanya diperoleh melalui pilihan Allah. Setelah penegasan bahwa 
mereka adalah pilihan Allah, Allah juga menuturkan bahwa 
dengan itu, mereka selalu berada dalam petunjuk Allah. Ada 
jaminan dari Allah akan kebenaran dan kesalihan mereka seperti 
yang disinggung dalam Surah ►li ‘Imr☼n/3: 39, 161, al-An‘☼m/6: 
85, dan Maryam/19: 41 sebagai berikut:

Kemudian para malaikat memanggilnya, ketika dia berdiri melaksanakan 
salat di mihrab, “Allah menyampaikan kabar gembira kepadamu dengan 
(kelahiran) Yahya, yang membenarkan sebuah kalimat (firman) dari Allah, 
panutan, berkemampuan menahan diri (dari hawa nafsu) dan seorang nabi 
di antara orang-orang saleh.” (►li ‘Imr☼n/3: 39)



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 215

Dan tidak mungkin seorang nabi berkhianat (dalam urusan harta rampasan 
perang). Barang siapa berkhianat, niscaya pada hari Kiamat dia akan datang 
membawa apa yang dikhianatkannya itu. Kemudian setiap orang akan diberi 
balasan yang sempurna sesuai dengan apa yang dilakukannya, dan mereka 
tidak dizalimi. (►li ‘Imr☼n/3: 161)

Dan Zakaria, Yahya, Isa, dan Ilyas. Semuanya termasuk orang-orang yang 
saleh. (al-An‘☼m/6: 85)

Dan ceritakanlah (Muhammad) kisah Ibrahim di dalam Kitab (Al-Qur╨an), 
sesungguhnya dia adalah seorang yang sangat membenarkan, seorang Nabi. 
(Maryam/19: 41)

Tugas dari para nabi yang dipilih itu adalah untuk mene-
gakkan agama Allah, yakni penegasan ketauhidan Allah. Beri-
kutnya, para nabi juga ditugaskan untuk menyampaikan kabar 
gembira dan peringatan agar manusia dapat selamat dalam 
mengarungi kehidupan, terutama yang terkait dengan aspek 
eskatologis (an-Na♥l/ 16: 89). Untuk fungsi inilah, Allah mem-
berikan wahyu kepada para nabi. Namun demikian, tugas nabi 
hanyalah menyampaikan. Para nabi tidaklah memiliki kekuasaan 
untuk mengubah kaumnya karena yang berkuasa adalah Allah, 
sementara nabi sekadar melaksanakan tugas sesuai dengan yang 
diperintahkan Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼.



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul216

B.  Keistimewaan para Nabi
Ayat-ayat yang telah disebutkan di atas, baik secara eksplisit 

maupun implisit menunjukkan keistimewaan para nabi di antara 
manusia yang lain. Di antara keistimewaan tersebut adalah 
mereka dipilih dan diberi wahyu oleh Allah. Artinya, para nabi 
adalah manusia pilihan yang memiliki hubungan yang sangat 
dekat dengan Tuhan sehingga mampu berkomunikasi dengan-
Nya.

Fenomena kenabian merupakan sesuatu yang unik, terutama 
terkait kemampuan berkomunikasinya dengan Tuhan mengingat 
manusia dan Tuhan memiliki level eksistensi yang berbeda. Dari 
sudut pandang tertentu, bisa dikatakan bahwa kemampuan 
komunikasi nabi dengan Tuhannya merupakan salah satu ujud 
dari kehendak Tuhan itu sendiri. Akan tetapi, jika dilihat dari 
sudut pandang lain, misalnya filsafat Islam, jawaban tersebut 
kurang memuaskan. Dalam perspektif  ini, kualitas kenabian 
dimungkinkan karena adanya kemampuan nabi mengaktifkan 
akal tertinggi yang dimiliki.

Para nabi juga memiliki keistimewaan karena mereka 
dianugerahi kelebihan. Istilah yang sering digunakan dalam Al-
Qur╨an adalah bayyināt,  misal dalam Surah al-Baqarah/2: 87, 253, 
►li ‘Imr☼n/3: 49, 148, dan F☼•ir/35: 25. Selain kata tersebut, Al-
Qur╨an juga menggunakan kata burhān seperti dalam Surah an-
Nis☼╨/4: 174 dan ayāt Sebagaimana yang terdapat dalam Surah 
al-Baqarah/2: 118, al-Anbiy☼╨/21: 5, dan al-Mu╨min/40: 78. 
Kelebihan para nabi dari manusia kebanyakan yang kemudian 
dikenal dengan istilah mukjizat ini tak lain adalah sebagai bukti di 
hadapan para kaumnya bahwa para nabi  adalah manusia pilihan 
Tuhan. 

Kosakata bayyināt dalam beberapa ayat di atas menjadi 
indikator akan anugerah yang diberikan oleh Allah kepada para 
nabi yang menjadi penanda kelebihan mereka dari manusia 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 217

kebanyakan. Khusus yang disebutkan dalam ayat 87 dan 253 
Surah al-Baqarah, kata bayyināt sebagai bukti kelebihan Nabi Isa 
akan kenabian yang disandang. Menurut Ibnu Abī ♦ātim, bayyināt 
dalam surah tersebut berupa kekuatan yang ada di telapak Nabi 
Isa untuk bisa menyembuhkan orang sakit, menghidupkan orang 
mati serta beberapa keajaiban lain sebagai tanda kenabiannya.4 
Sedangkan kata burhān mewakili tanda konkret dari Allah untuk 
meyakinkan agar umat manusia mengimani ajaran yang dibawa 
oleh nabi. 

Untuk kosakata āyat, implikasi makna darinya lebih luas 
dibandingkan dengan bayyināt dan burhān. Dalam tiga contoh 
ayat yang disebutkan di atas, kata āyat merupakan tanda 
kebenaran yang disampaikan Allah kepada utusan-Nya. Bahkan, 
āyat yang disebutkan dalam Surah al-Anbiy☼╨/21: 5, berada dalam 
konteks tantangan (ta♥addī), kepada masyarakat yang masih 
meragukan kebenaran ajaran yang dibawa oleh utusan Allah, 
untuk membuktikan kebenaran keraguan yang mereka miliki. 
Sementara, kata āyat dalam Surah al-Mu╨min/40: 78 secara 
eksplisit diartikan oleh mufasir sebagai mukjizat. 	

Mukjizat antara satu nabi dengan yang lain berbeda 
tergantung konteks masyarakat yang dihadapi. Al-Jāhiz, seorang 
teolog Mu‘tazilah dan banyak melahirkan karya mengenai sastra 
dan filsafat bahasa, menyatakan bahwa Nabi Musa diturunkan 
kepada masyarakat yang sangat mahir dalam ilmu sihir, maka 
dia diberikan Tuhan mukjizat berupa kemampuan untuk 
mengalahkan sihir. Nabi Isa diutus untuk masyarakat yang 
memiliki pengetahuan yang tinggi tentang ilmu kedokteran, 
maka ia diberi mukjizat dalam bidang ini. Sedangkan Muhammad 
☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam diutus untuk masyarakat yang memiliki 
keahlian bahasa yang tinggi, maka Allah memberikan Al-Qur╨an 
kepadanya.5

Mukjizat tersebut tidaklah datang serta merta dari nabi, 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul218

akan tetapi kesemuanya hanya mungkin diwujudkan atas izin 
Allah Sebagaimana ditegaskan pula dalam Surah  Ibrāhīm/14: 
11 sebagai berikut:

Rasul-rasul mereka berkata kepada mereka, “Kami hanyalah manusia seperti 
kamu, tetapi Allah memberi karunia kepada siapa yang Dia kehendaki di 
antara hamba-hamba-Nya. Tidak pantas bagi kami mendatangkan suatu 
bukti kepada kamu melainkan dengan izin Allah. Dan hanya kepada Allah 
saja hendaknya orang yang beriman bertawakal.” (Ibrāhīm/14: 11)

Ayat ini menegaskan keistimewaan para nabi yang berbeda 
dengan manusia pada umumnya. Namun demikian, bukan 
berarti keistimewaan tersebut tanpa batas, karena ditegaskan 
pula dalam ayat tersebut bahwa para nabi adalah manusia 
biasa. Dalam Surah Fu☺☺ilat/41: 6 dan al-Kahf/18: 110, aspek 
kemanusiaan para nabi juga dinyatakan dengan jelas. Kosakata 
yang digunakan adalah basyar. Hal ini ditopang oleh beberapa ayat 
lain, diantaranya Surah ar-Ra‘d /13: 38 yang menegaskan bahwa 
para nabi juga memiliki istri dan anak laiknya manusia lain, serta 
memakan makanan dan pergi ke pasar, seperti disebutkan dalam 
Surah al-Furqān/25: 20 sebagai berikut:

Dan Kami tidak mengutus rasul-rasul sebelummu (Muhammad), melainkan 
mereka pasti memakan makanan dan berjalan di pasar-pasar. Dan Kami 
jadikan sebagian kamu sebagai cobaan bagi sebagian yang lain. Maukah 
kamu bersabar? Dan Tuhanmu Maha Melihat. (al-Furqān/25: 20)



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 219

 Sebagai manusia biasa, para nabi juga pernah khilaf, yang 
atas bimbingan wahyu Allah-lah, kekhilafan tersebut ditegur dan 
dikoreksi. Salah satu contohnya adalah sikap Rasulullah yang 
meremehkan seorang buta yang datang untuk meminta petunjuk 
pada saat beliau sedang menerima para pembesar Quraisy. 
Teguran tersebut menjadi nama surah dalam Al-Qur╨an, yakni 
‘Abasa, surah kedelapan puluh (80). Bertemunya dua hal dalam 
satu pribadi nabi inilah yang menjadi keistimewaan dari mereka. 
Di satu sisi, para nabi adalah manusia biasa dengan segala sisi 
kemanusiaannya. Di sisi lain, mereka memiliki keistimewaan 
yang bersumber dari ilahi. Para nabi adalah manusia biasa yang 
menjadi luar biasa karena memiliki kualitas untuk dipilih Allah 
sebagai wakil-Nya di bumi. 

Para nabi, dengan demikian, merupakan manusia luar biasa 
yang sesungguhnya tidak sekadar pasif  menerima petunjuk 
dan kemuliaan dari Tuhan. Sebaliknya, mereka adalah manusia 
yang telah menempa pribadinya dalam kehidupan yang sulit, 
sampai akhirnya memiliki ketabahan, keteguhan, kesabaran dan 
kepekaan nurani sehingga layak dipilih oleh Allah. 

Beberapa ayat Al-Qur╨an mencerminkan perjuangan 
spiritual para nabi, khususnya Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa 
sallam. Dalam Surah a○-◙u♥☼/93: 7, disebutkan bahwa Nabi 
Muhammad bukanlah manusia yang pasif. Sejak semula beliau 
adalah manusia yang memang memiliki kegelisahan terhadap 
umatnya dan melakukan serangkaian penempaan emosional dan 
spiritual untuk mengatasinya. Demikian pula dalam ayat 1—3 
Surah asy-Syar♥/94 dinyatakan bahwa Allah telah memberikan 
lapang dada kepada Nabi Muhammad atas pelbagai tekanan 
serta tantangan yang menghadapi perjuangan beliau dalam 
membawa risalah kenabian dan ketahauhidan. Ayat-ayat dalam 
Surah a○-◙u♥☼/93 dan asy-Syar♥/94 menunjukkan dengan 
tegas tugas berat yang diemban oleh nabi dan rasul, sekaligus 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul220

proses pengembaraan spiritual serta ketekunan dan ketabahan 
yang mesti dimiliki agar tetap tahan uji. 

Ayat tersebut sekaligus juga menunjukkan bahwa seorang 
nabi dan utusan Allah bukanlah pribadi yang pasif, pasrah dengan 
kenyataan, sebaliknya merupakan figur kuat dalam menjalankan 
misi perjuangannnya. Karena inilah, mereka menjadi makhluk 
pilihan Allah. Dengan kata lain, para nabi dan rasul, merepresen-
tasikan kombinasi figur yang aktif  serta sarat dengan keteguhan 
dalam berjuang, sehingga mereka menjadi makhluk yang dipilih 
oleh Allah dengan memiliki kelebihan dan keistimewaan.

C.  Kelebihan di antara para Nabi dan Rasul
Frasa kelebihan di antara para nabi dan rasul menjadi hal 

yang penting untuk diperbincangkan. Kelebihan yang dimiliki 
oleh para nabi dan rasul berbeda satu sama lain. Akan tetapi, 
kelebihan dan perbedaan tersebut, meminjam istilah Ism☼‘◄l 
♦aqqi bin Mus•af☼, penulis Rū♥ul-Bayān, bukanlah perbedaan 
dalam level  kenabian. Level kenabian para utusan Allah memiliki 
kesamaan, sedangkan yang membedakan mereka satu dengan 
yang lain dalam hal kelebihan satu dengan lainnya adalah pada 
derajat kelebihan yang dianugerahkan kepada masing-masing 
dari mereka.6

Terkait dengan kelebihan beberapa nabi di antara yang lain ini, 
Al-Qur╨an memang menyebutkan secara eksplisit beberapa gelar 
dari nabi, misalnya Nabi Ibrahim dengan khalīlullāh (an-Nis☼╨/4: 
125), Nabi Musa sebagai mukhla☺, (Maryam/19: 51), bahwa 
Tuhan mendekatkan komunikasi dengannya (Maryam/19: 52), 
dan kalāmullah (an-Nis☼╨/4: 164). Sedangkan, Nabi Muhammad 
diberi gelar sebagai ♥abībullāh. Namun demikian, ketika ditelisik 
lebih lanjut ayat-ayat sebelum dan sesudahnya, maksud utama 
dari ayat-ayat tersebut adalah bentuk penegasan Allah terhadap 
kenabian Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam.



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 221

Gelar-gelar yang disematkan Allah kepada para nabi seperti 
disebutkan menandakan adanya keistimewaan mereka masing-
masing dalam konteks risalah yang diemban. Termasuk dalam 
perbincangan keistimewaan beberapa utusan Allah tertentu, Al-
Qur╨an juga menyinggung tentang ulul-‘azmi, sebuah gelar yang 
spesifik. Terjemahan istilah tersebut adalah “orang yang memiliki 
keteguhan hati”. Ayat yang menyebutkan kosa kata ulul-‘azmi  
adalah Surah al-A♥qāf/46: 35 sebagai berikut:

Maka bersabarlah engkau (Muhammad) Sebagaimana kesabaran rasul-
rasul yang memiliki keteguhan hati dan janganlah engkau meminta agar 
azab disegerakan untuk mereka. Pada hari mereka melihat azab yang 
dijanjikan, mereka merasa seolah-olah mereka tinggal (di dunia) hanya 
sesaat saja pada siang hari. Tugasmu hanya menyampaikan. Maka tidak 
ada yang dibinasakan kecuali kaum yang fasik (tidak taat kepada Allah). 
(al-A♥qāf/46: 35)

Para mufasir berbeda pendapat mengenai siapa yang masuk 
dalam gelar ulul-‘azmi yang disematkan ini. Ada yang menyebutkan 
lima nabi yakni Nabi Nuh, Ibrahim, Musa, Isa, dan Muhammad 
☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam karena mereka telah menegakkan syariah 
untuk bangsanya. Ada juga yang menuturkan alasan karena 
mereka yang mengalami paling banyak penderitaan dari pada 
nabi yang lain. Pendapat lain menambahkan beberapa nabi selain 
lima di atas, yakni Ya‘kub, Yusuf, Ayyub, dan Dawud. Namun 
demikian, ada juga yang menyatakan bahwa semua nabi adalah 
termasuk dalam golongan ini Sebagaimana dinyatakan oleh al-
Qur•ub◄.7 

Namun, pendapat yang paling masyhur adalah kelima nabi 
seperti diungkapkan di atas. Sedangkan alasan penyematan gelar 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul222

tersebut, karena mereka adalah nabi dan utusan yang paling 
banyak mendapatkan ujian dari umatnya, sementara tetap 
bersabar dan tetap mendoakan agar Allah tidak menurunkan 
azab kepada mereka. Di samping itu, mereka selalu mendoakan 
agar umat dan kaumnya mendapatkan hidayah Allah. 

Jika dikaitkan dengan Surah asy-Syūra/42: 13, terlihat 
dengan jelas, bahwa empat nabi yang disebutkan dalam ayat 
ini diminta untuk dijadikan teladan bagi Nabi Muhammad. 
Selengkapnya, ayat tersebut adalah sebagai berikut:

Dia (Allah) telah mensyariatkan kepadamu agama yang telah diwasiatkan-
Nya kepada Nuh dan apa yang telah Kami wahyukan kepadamu (Muhammad) 
dan apa yang telah Kami wasiatkan kepada Ibrahim, Musa dan Isa yaitu 
tegakkanlah agama (keimanan dan ketakwaan) dan janganlah kamu 
berpecah belah di dalamnya. Sangat berat bagi orang-orang musyrik (untuk 
mengikuti) agama yang kamu serukan kepada mereka. Allah memilih orang 
yang Dia kehendaki kepada agama tauhid dan memberi petunjuk kepada 
(agama)-Nya bagi orang yang kembali (kepada-Nya). (asy-Syūr☼/42: 13)

Ayat ini menegaskan bahwa mata rantai ajaran agama yang 
dibawa oleh Rasul bersambung dengan ajaran-ajaran Nabi 
Nuh, Ibrahim, Musa, dan Isa. Keempat nama yang disebutkan 
mencerminkan teladan kokoh pembawa risalah atas ketabahan, 
kesabaran serta kerelaan mereka dalam menghadapi rintangan 
dalam dakwah yang mereka lakukan. 

Tidak bisa dipungkiri bahwa di antara nabi dan rasul yang 
menjadi utusan Allah masing-masing memiliki kekhasan dan 
kelebihan satu dibanding dengan lainnya. Kelebihan tersebut 
semestinya tidak ditempatkan sebagai kelebihan yang satu dan 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 223

kekurangan yang lain, melainkan ditempatkan dalam konteks 
keberadaan tugas risalah yang dibawa masing-masing utusan Allah 
tersebut. Dengan kata lain, kelebihan yang dimiliki oleh seorang 
nabi tertentu bukanlah indikator lebih dalam artian matematis, 
melainkan kelebihan yang dilekatkan selaras dengan misi risalah 
yang dibawanya, terkecuali kelebihan yang disematkan kepada 
Nabi Muhammad. Menurut para mufasir, kelebihan tersebut 
memang mengandung pengertian lebih dari nabi dan rasul-rasul 
sebelumnya karena beliau adalah nabi dan rasul pamungkas.

D.  Kelebihan Nabi Muhammad
Untuk menggarisbawahi kelebihan yang dimiliki masing-

masing utusan, yang kemudian bisa diargumentasikan sebagai 
pijakan kelebihan khusus yang dianugerahkan kepada Nabi 
Muhammad, Surah al-Baqarah/2: 253 berikut menjadi sangat 
signifikan:

Rasul-rasul itu Kami lebihkan sebagian mereka dari sebagian yang lain. Di 
antara mereka ada yang (langsung) Allah berfirman dengannya dan sebagian 
lagi ada yang ditinggikan-Nya beberapa derajat. Dan Kami beri Isa putra 
Maryam beberapa mukjizat dan Kami perkuat dia dengan Rohulkudus. 
Kalau Allah menghendaki, niscaya orang-orang setelah mereka tidak akan 
berbunuh-bunuhan, setelah bukti-bukti sampai kepada mereka. Tetapi 
mereka berselisih, maka ada di antara mereka yang beriman dan ada (pula) 
yang kafir. Kalau Allah menghendaki, tidaklah mereka berbunuh-bunuhan. 
Tetapi Allah berbuat menurut kehendak-Nya. (al-Baqarah/2: 253)



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul224

Kosakata fa○○ala yang dipakai oleh ayat 55 Surah al-Isr☼╨/17 
serta ayat 253 al-Baqarah/2 mengundang para mufasir untuk 
memberikan interpretasi yang beragam. Di antaranya adalah 
Abū Lai♪ as-Samarqandī yang menyatakan bahwa taf○īl itu 
memiliki tiga kemungkinan. Yang pertama taf○īl dari sisi dalalah 
kenabian, yang kedua, taf○īl dari sisi pengikut yang lebih banyak 
dibandingkan dengan figur lain, dan yang ketiga adalah dari 
kualitas diri nabi sendiri. Sementara, mufasir yang lain tidak 
menyetujui dengan semua tiga kriteria kelebihan atau taf○īl 
seperti yang disebutkan dalam ayat. Mufasir lain, penulis Bayānul-
Ma‘ānī, misalnya, menyatakan bahwa taf○īl yang dimaksud dalam 
kedua ayat tersebut di atas lebih mencerminkan kualitas ruhani 
dan kelebihan-kelebihan yang bersifat nonfisik dari para nabi 
dan rasul yang dipilih oleh Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼.8

‘Izzah Darwazah, penulis at-Tafsīr al-♦adī♪ berpendapat 
ketika mengomentari ayat 253 Surah al-Baqarah/2 yang meng-
gunakan kosakata fa○○ala, tilkar-rusulu fa○○alnā ba‘○ahum ‘alā ba‘○. 
Menurutnya, kelebihan atas satu nabi atau rasul di atas nabi dan 
rasul lainnya adalah sebuah kenyataan yang berbasis teks. Dija-
dikannya Nabi Ibrahim sebagai khalīlullāh Sebagaimana dising-
gung dalam Surah an-Nis☼╨/4:  25, pemberian kitab-kitab suci 
kepada Nabi Isa, Nabi Muhammad, yang berisi syariat, pengk-
hususan Allah terhadap Nabi Musa, Nuh, seperti dalam ayat 13 
Surah asy-Syūr☼/42 dan beberapa ayat lain merupakan sesuatu 
yang amat jelas.9

Terkait dengan kelebihan Nabi Muhammad, informasi 
yang disampaikan oleh al-Bagawī dalam karya tafsirnya menjadi 
penting untuk dicermati. Dalam tafsir tersebut al-Bagawī 
menyitir hadis sebagai berikut:10



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 225

11

Aku diberi keutamaan dibading nabi-nabi lain dengan enam hal; saya diberi 
kelebihan berupa ungkapan yang singkat tapi padat (jaw☼mi‘ul-kalim); aku 
ditolong dengan (mencampakkan) kecemasan (ke muka lawan); dihalalkan 
bagiku harta rampasan; tanah/bumi dijadikan masjid dan alat bersuci 
untukku; aku diutus kepada seluruh makhluk, dan; denganku para nabi 
ditutup. (Riwayat Muslim dari Ab‼ Hurairah)

Di samping hadis tersebut, al-Bagawī juga mengutip riwayat 
lain sebagai berikut:12

13

Tidak ada seorang nabi pun melainkan ia telah diberi tanda-tanda 
(mukjizat) atau yang semisalnya, karenanya manusia menjadi beriman, dan 
yang diberikan kepadaku adalah wahyu yang Allah ‘azza wajalla wahyukan 
kepadaku, dan aku berharap menjadi nabi yang paling banyak pengikutnya 
di hari kiamat. (Riwayat al-Bukh☼r◄ dari Ab‼ Hurairah)

Dua riwayat hadis yang dikutip oleh al-Bagaw◄ di atas 
menunjukkan secara eksplisit bahwa Nabi Muhammad memiliki 
tempat khusus dalam derajat kenabian dan kerasulan dibandingkan 
dengan nabi dan rasul sebelumnya. Tentu, kelebihan Nabi 
Muhammad seperti yang ditegaskan oleh Al-Qur╨an maupun 
hadis mencerminkan kelumrahan, karena beliau adalah nabi dan 
rasul akhir zaman. Tidak ada lagi nabi dan utusan Allah setelah 
diutusnya Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam. Sebagai utusan 
pungkasan, figur Nabi Muhammad merupakan representasi 
tokoh paripurna, penyempurna generasi utusan Allah di era 
terdahulu. Oleh karenanya, adalah sesuatu yang wajar, kelebihan 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul226

yang dianugerahkan Allah kepada Nabi Muhammad merupakan 
sesuatu yang lebih dibandingkan dengan  anugerah Allah kepada 
nabi dan utusan terdahulu. 

An-Naisābūrī mengemukakan pendapat mengenai kekhu-
susan Nabi Muhammad yang memperkuat pendapat al-Baghāwī. 
Keunggulan yang disematkan kepada Nabi Muhammad di an-
taranya adalah; pertama, ia menjadi rahmat bagi semesta alam 
seperti disinggung dalam Surah al-Anbiy☼╨/21: 107. Kedua, 
derajat yang ditinggikan oleh Allah. Ketiga, disertakan penyebutan 
Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam dalam kalimat syahadat 
setelah kesaksian terhadap wujud Allah. Keempat, ketaatan kepada 
Allah disertakan dengan ketaatan kepada Nabi Muhammad, 
seperti dalam Surah an-Nis☼╨/4: 80. Kelima, baiat kepada Allah 
juga disertakan dan diikuti dengan baiat atau ketaatan kepada 
Nabi Muhammad, demikian pula kemuliaan Allah yang diser-
takan dengan kemuliaan Nabi Muhammad. Keenam, kerelaan 
dan kecintaan atau ma♥abbah terhadap Allah juga disertai dengan 
kerelaan dan kecintaan terhadap Nabi Muhammad, seperti 
disinggung dalam Surah ►li ‘Imr☼n/3: 31.14

Senada dengan al-Bagaw◄, ar-Rāz◄ menambahkan beberapa 
argumentasi terkait dengan kelebihan Nabi Muhammad ☺allall☼hu 
‘alaihi wa sallam dibandingkan dengan nabi dan rasul-rasul 
pendahulunya. Pijakan yang dijadikan ar-Rāz◄ adalah mun☼sabah 
beberapa ayat terkait dengan Surah al-Baqarah/2: 253, di 
antaranya adalah Surah al-Anbiy☼╨/21: 107 sebagai berikut:

 

Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad) melainkan untuk (menjadi) 
rahmat bagi seluruh alam. (al-Anbiy☼╨/21: 107)

Ayat 107 pada Surah al-Anbiy☼╨/21 ini, menurut ar-Rāz◄, 
menjadi indikator tersendiri, mengingat ketika seseorang diutus 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 227

untuk semesta alam, tidaklah mungkin keberlakuan risalah yang 
dibawa hanya temporal dan terbatas pada batas geografis tertentu. 
Dengan demikian, secara otomatis, keberadaan Muhammad 
☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam sebagai utusan, memiliki kelebihan 
dibanding utusan terdahulu yang dibatasi oleh komunitas 
dan wilayah tertentu. Landasan lainnya adalah, pertama, Allah 
memerintah Nabi Muhammad untuk memberikan tantangan 
kepada siapa pun untuk mendatangkan yang semisal dengan 
Al-Qur╨an. Kedua, mukjizat yang dianugerahkan kepada Nabi 
Muhammad melebihi mukjizat-mukjizat yang diberikan kepada 
para nabi dan rasul pendahulunya. Ketiga, umat Nabi Muhammad 
adalah umat yang paling mulia, seperti juga disinggung dalam 
Surah ►li ‘Imr☼n/3: 110: “kuntum khaira umatin ukhrijat lin-nās” 
(kalian adalah umat terbaik yang dilahirkan untuk manusia). 
Keempat, Nabi Muhammad adalah nabi dan rasul penutup, 
tidak ada lagi nabi dan rasul sesudahnya. Utusan yang dijadikan 
sebagai penutup adalah utusan pamungkas, sekaligus berfungsi 
melengkapi, menyempurnakan utusan-utusan sebelumnya.15

E. Kesimpulan
 Dari beberapa data yang dipaparkan di depan, semakin tegas 

bahwa penuturan keutamaan para nabi ini dimaksudkan untuk 
memberikan dukungan kepada Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi 
wa sallam. Penegasan tentang keutamaan ini juga merupakan 
retorika Al-Qur╨an untuk memposisikan Muhammad sebagai 
bagian dari para nabi yang mulia ini, di mana hanya Allah yang 
punya hak untuk itu. Kemudian, terlepas dari ketidakmauan 
masyarakat Arab kala itu untuk menerima Muhammad, nyatanya 
Allah telah memilihnya. 

Ada beberapa nabi yang memiliki posisi yang sangat 
terhormat di benak masyarakat penerima Al-Qur╨an kala itu. 
Nabi Ibrahim merupakan nabi yang dihormati baik oleh bangsa 



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul228

Arab, kaum Nasrani maupun Yahudi. Nabi Musa merupakan 
nabi besar kaum Yahudi. Nabi Isa adalah figur sentral dalam 
kalangan Nasrani. Pensejajaran Nabi Muhammad dengan tokoh-
tokoh yang dalam benak para pendengar Al-Qur╨an kala itu 
sebagai tokoh yang luar biasa besar merupakan sebuah bentuk 
penegasan ilahiah terhadap keutamaan Muhammad ☺allall☼hu 
‘alaihi wa sallam Sebagaimana para nabi yang diagungkan mereka.

Keutamaan Nabi, terletak kepada paduan dua dimensi yang 
ada dalam diri Nabi. Pertama, nabi sebagai manusia pilihan Tuhan. 
Kedua, Nabi sebagai manusia biasa yang secara aktif  menempa diri 
sehingga memiliki keparipurnaan kualitas intelektual, emosional 
dan terutama spiritual yang menjadikan mereka layak dipilih oleh 
Allah sebagai utusannya di bumi. Wall☼hu a‘lam bi☺-☺aw☼b.[]



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 229

Catatan:

1  al-Bai○āwī, Tafsīr al-Baidāwī, juz v, h. 231.
2  al-Bai○āwī, Tafsīr al-Baidāwī, juz V, 1985, h. 357.
3 Dalam ayat-ayat Makkiyah, kisah-kisah yang disebutkan adalah ten-

tang para leluhur yang telah mereka kenal, seperti Nabi Saleh dan Hud serta 
kisah lain seperti kaum ‘Ad, ♫amud, Luqman, “pasukan gajah”, kisah tentang 
Iskandar Agung (Iskandar ♣ul-Qarnain), dan A☺♥☼bul-Kahfi. Sedangkan, ketika 
masyarakat penerima Al-Qur╨an semakin plural yakni di Medinah, mencakup 
kaum Yahudi dan Nasrani, baru muncul kisah-kisah Sebagaimana juga ter-
maktub dalam Perjanjian Lama seperti Nabi Adam, Nuh, Ibrahim, Isma‘il, 
Lut, Yusuf, Musa, Saleh, Dawud, Sulaiman, Ilyas, Ya‘qub, Yunus dan banjir 
besar bangsa Sodom, dan Perjanjian Baru seperti Zakaria, Yahya (Yohanes 
Pembaptis), Isa (mukjizat Isa yang bisa berbicara ketika bayi (►li ‘Imr☼n/3: 
46) dan menciptakan burung dari tanah liat (►li ‘Imr☼n/3: 49). Kisah terse-
but memiliki kesamaan dengan Injil Apocryphal), dan Maryam, ‘Imr☼n–ayah 
Maryam, Harun–saudara laki-laki Maryam, dan menteri Fir‘aun (Ester 3: 1) 
yang memiliki kesamaan dengan Surah al-Qa☺a☺/28: 38; al-Mu╨min/40: 36). 
Lihat Philip K. Hitti, History of  the Arabs, terj. R. Cecep Lukman Yasin dan 
Dedi Slamet Riyadi (Jakarta: Serambi, 2010), h. 156—158.

4 

Lihat, Tafsīr Ibnu Abī ♦ātim, juz I, hlm 178  
5   Al-Jā♥iz, al-Bayān wat-Tabyīn, jilid II, h. 210. 
6  Ism☼‘◄l ♦aqqi bin Mu☺•af☼, Rū♥ul-Bayān, Beirut, Dārul-Fikr, tt., juz I, 

h. 394
7  Al-Qur•ubī, al-Jāmi‘ li-A♥kāmil-Qur’ān, juz XVI, 1967, h. 220—221.
8  Sayyid Ma♥mūd ‘Al◄ G☼z◄ al- ‘Ani, Bayānul-Ma‘ānī, Damaskus, Ma•ba‘ah 

at-Turqī, 1975. 
9  ‘Izzah Darwazah, at-Tafsīr al-♦adī♪, (Kairo, Dārul-I♥yā’il-Kutub al-

‘Arabī, 1383 H), juz III, 397.
10  Al-Bagawī, Tafsīrul-Bagawī, (Beirut, Dārul-I♥yā’ at-Turā♪ al-‘Arabī, 

1420 H), juz I, h. 343.
11  ☻a♥◄♥ Muslim, 1/371.
12  Al-Bagawī, Tafsīrul-Bagawī, juz I, h. 342.
13  Al-Bukhāri dalam Ṣahih-nya, Kitāb Fa○☼′ilil Qur′☼n, No.4981.
14 An- Naisābūrī, Tafsīrul-Qur’ān, (Beirut, Dārul-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1416 H), juz II, h. 4.
15 Fakhruddīn ar-Rāzī, Mafātī♥ul-Gaib, (Beirut, Dārul-I♥yā’ at-Turā♪ al-

‘Arabī, 1420 H), juz 6, h. 522 .



Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul230



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 231

TOKOH-TOKOH DALAM AL-QUR╨AN 
YANG DIPERSELISIHKAN KENABIANNYA



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya232

TOKOH-TOKOH DALAM QUR╨AN
YANG DIPERSELISIHKAN KENABIANNYA

Ada banyak tokoh yang disebut dalam Al-Qur╨an, sebagian 
dengan menyebut namanya seperti Nuh, Hud, dan Sulaiman. 
Sebagian lainnya dengan menyebut laqab (panggilan) terkenalnya 
seperti A☺♥ābul-Kahfi dan Zulkarnain, atau hanya dengan 
menggunakan sebutan umum seperti ‘lelaki dari ujung kota’, 
“rajulun min aq☺al- madīnah” (al-Qa☺a☺/28: 20; dan Yāsīn/36: 
20). Tidak semua tokoh yang disebut dalam Al-Qur╨an adalah 
dari kalangan orang-orang saleh, di antara mereka terdapat 
sejumlah tokoh dari kalangan orang-orang sesat, seperti Abū 
Lahab, Fir‘aun dan A☺♥ābul-Ukhdūd. Kalangan yang terakhir 
ini menempati derajat yang rendah sebagai hamba Allah, dan 
karenanya tidak mungkin menyandang gelar kenabian. Seperti 
telah banyak dianalisa oleh para pakar, kalimat “nabi” berasal dari 
kata “an-naba”, berita, yang berarti seseorang yang mendapatkan 
berita dari Allah atau seseorang yang menyampaiakan kabar 
dari Allah. Kalimat nabi juga bisa berasal dari kata “nubuwwah” 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 233

yang memilik makna irtifā‘, derajat yang tinggi, yakni seorang 
nabi memiliki kedudukan yang mulia di sisi Allah. Dua arti ini 
menunjukkan bahwa nubuwwah (kenabian) merupakan rahmat 
dan anugerah Allah kepada hamba-hamba-Nya yang luar biasa. 
Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ berfirman:

Allah lebih mengetahui di mana Dia menempatkan tugas kerasulan-Nya. 
(al-An‘ām/6: 124)1

Sementara kalangan pertama, yaitu mereka yang disebut 
dalam Al-Qur╨an dari orang-orang saleh, terdapat kelompok 
non-nabi seperti ‘lelaki dari ujung kota’, (rajulun min aq☺al-madīnah) 
yang terdapat dalam Surah al-Qa☺a☺/28: 20; dan Yāsīn/36: 20. 
Kelompok lain adalah mereka yang disepakati oleh para ulama 
sebagai para nabi. Jumh‼r ulama di bidang akidah menyebut dua 
puluh lima nama yang semuanya disepakati sebagai nabi, akan 
tetapi sebetulnya ada satu nama masih diperselisihkan yaitu 
Zulkifli. Menurut mayoritas ulama, dia adalah nabi Sebagaimana 
yang lainnya.2 Dari dua puluh lima, delapan belas nama disebut 
dalam Surah al-An‘ām/6: 83—86. Mereka adalah Ibrahim, Ishaq, 
Ya‘qub, Dawud, Sulaiman, Ayyub, Yusuf, Musa, Harun, Zakariya, 
Yahya, Isa, Ilyas, Ismail, Ilyasa‘, Yunus, dan Lut. Nama-nama ini 
dinyatakan sebagai para nabi pada ayat selanjutnya, tepatnya ayat 
89. Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼ berfirman:

Mereka itulah orang-orang yang telah Kami berikan kitab, hikmah dan 
kenabian. Jika orang-orang (Quraisy) itu mengingkarinya, maka Kami akan 
menyerahkannya kepada kaum yang tidak mengingkarinya. (al-An‘ām/6: 
89)



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya234

Tujuh nama sisanya terdapat dalam sejumlah ayat-ayat 
lainnya. Mereka adalah Nabi Muhammad, Idris, Hud, Syu‘aib, 
Saleh, Adam, dan Zulkilfi. Nabi Muhammad adalah pembawa 
Al-Qur╨an, oleh karena itu bisa dikatakan bahwa kenabiannya 
terdapat dalam setiap ayat-ayat yang dia sampaikan. Setiap ayat 
yang dia sampaikan selalu disertai dengan pengakuan, baik 
secara eksplisit maupun implisit, bahwa itu adalah wahyu dari 
Allah yang berarti pembawanya adalah seorang nabi. Sejumlah 
ayat bahkan menegaskan secara eksplisit kenabian Muhammad, 
seperti ayat:

Dan Muhammad hanyalah seorang Rasul; sebelumnya telah berlalu beberapa 
rasul. (Āli ‘Imrān/3: 144)

 Sementara Idris dinyatakan sebagai nabi dalam Surah 
Maryam/19 ayat 56. Sebagaimana firman Allah:

Dan ceritakanlah (Muhammad) kisah Idris di dalam Kitab (Al-Qur╨an). 
Sesungguhnya dia seorang yang sangat mencintai kebenaran dan seorang nabi. 
(Maryam/19: 56) 

Hud dinyatakan sebagai nabi dalam berbagai Surah, di 
antaranya dalam Surah al-A‘rāf/7 ayat 65. Sebagaimana firman 
Allah:

Dan kepada kaum ‘Ad (Kami utus) Hud, saudara mereka. Dia berkata, 
“Wahai kaumku! Sembahlah Allah! Tidak ada tuhan (sembahan) bagimu 
selain Dia. Maka mengapa kamu tidak bertakwa?” (al-A‘rāf/7: 65)



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 235

	 Syuaib kenabiannya disebut di antaranya dalam Surah al-
A‘rāf/7 ayat 85. Sebagaimana firman Allah:

Dan kepada penduduk Madyan, Kami (utus) Syuaib, saudara mereka 
sendiri. Dia berkata, “Wahai kaumku! Sembahlah Allah. Tidak ada tuhan 
(sembahan) bagimu selain Dia. (al-A‘rāf/7: 85)

Saleh disebut sebagai nabi dalam Surah al-A‘rāf/7 ayat 73. 
Sebagaimana firman Allah:

Dan kepada kaum Samud (Kami utus) saudara mereka Saleh. Dia berkata, 
“Wahai kaumku! Sembahlah Allah! Tidak ada tuhan (sembahan) bagimu 
selain Dia. (al-A‘rāf/7: 73)

Kenabian Adam dinyatakan dalam Surah al-Baqarah/2 ayat 
37. Sebagaimana firman Allah:

Kemudian Adam menerima beberapa kalimat dari Tuhannya, lalu Dia pun 
menerima tobatnya. Sungguh, Allah Maha Penerima tobat, Maha Penyayang. 
(al-Baqarah/2: 37)

Diperkuat juga oleh hadis Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa 
sallam:

3

Sesungguhnya ada seorang laki-laki berkata: wahai Rasulullah, apakah 
Adam seorang nabi? Jawab Rasulullah: “Iya! Dia seseorang yang diajari dan 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya236

diajak bicara.” (Riwayat al-♦ākim dari Ab‼ Umāmah)

Hanya saja, berbeda dengan nabi-nabi yang telah disebut 
sebelumnya, Nabi Adam diperselisihkan kerasulannya. Apakah 
Adam hanya seorang nabi, atau nabi sekaligus rasul? Sebagian 
ulama menyatakan bahwa Adam hanya seorang nabi, bukan 
seorang rasul. Pendapat ini berdasarkan hadis Rasulullah ☺allall☼hu 
‘alaihi wa sallam:

4

Orang-orang yang beriman berkumpul pada hari kiamat, kemudian mereka 
mengetakan: “mari kita mencari syafaat untuk dapat menghadap kepada 
Tuhan kita.” Lalu mereka mendatangi Adam, kemdudian kata mereka: 
“engkau adalah Bapak manusia, Allah menciptakan dirimu dengan tangan-
Nya, dan memerintahkan para malaikat untuk bersujud kepada dirimu, 
Allah mengajarkan kepada dirimu nama-nama segala sesuatu, maka berilah 
kami syafaat di sisi Tuhanmu sehingga Dia menyelamatkan kami dari tempat 
kami ini.” Adam kemudian berkata: “saya tidak mampu melaksanakan 
itu”, lalu dia menyebut dosanya dan merasa malu sendiri, “datang lah kepada 
Nuh, sesungguhnya dia adalah rasul pertama yang diutus oleh Allah kepada 
penduduk bumi.” (Riwayat al-Bukhārī dari Anas bin Mālik)

Sementara pendapat kedua yang menyatakan kerasulan Nabi 
Adam menyandarkan pada fakta bahwa Nabi Adam menjalani 
hidup di dunia dengan ketentuan-ketentuan syariah yang tidak 
mungkin dia pelajari kecuali melalui wahyu, dan putra-putranya 
mempelajari syariah tersebut dari Nabi Adam. Ini berarti bahwa 
Nabi adam adalah seorang rasul yang diperintahkan oleh Allah 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 237

untuk menyampaikan wahyu-wahyu kepada putra-putri dan 
cucu-cucunya. 

Dengan membaca kedua pendapat ini, Rasyīd Ri○☼ me-
nyuguhkan satu kemungkinan bahwa Nabi Adam adalah rasul 
pertama yang diutus hanya kepada keluarganya, sementara Nabi 
Nuh adalah rasul pertama yang diutus untuk seluruh penduduk 
bumi (ahlul-ar○i).5

Sebagimana dijelaskan di muka, Zulkifli sebenarnya masih 
diperselisihkan di antara ulama. Namun karena kuatnya pendapat 
yang menyatakan kenabiannya, maka seringkali buku-buku akidah 
menyebutnya sebagai nabi yang harus diimani melengkapi dua 
puluh lima nama lainnya. Zulkifli ini akan dibahas bersama nabi-
nabi lain yang diperselisihkan kenabiannya, karena bagaimana 
pun dia masih diperselisihkan oleh para ulama.

A.  Jumlah Para Nabi dan Para Rasul Allah
Al-Qur╨an tidak menyebutkan jumlah seluruh nabi dan rasul 

yang pernah diutus oleh Allah di muka bumi. Al-Qur╨an hanya 
menyebutkan bahwa pada setiap umat terdapat rasulnya masing-
masing. Seperti firman Allah sub♥☼h‼ wa ta‘☼l☼:

Sungguh, Kami mengutus engkau dengan membawa kebenaran sebagai 
pembawa berita gembira dan sebagai pemberi peringatan. Dan tidak ada 
satu pun umat melainkan di sana telah datang seorang pemberi peringatan. 
(Fā•ir/35: 24)

 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya238

Dan sungguh, Kami telah mengutus seorang rasul untuk setiap umat (untuk 
menyerukan), “Sembahlah Allah, dan jauhilah ◘☼g‼t”, kemudian di antara 
mereka ada yang diberi petunjuk oleh Allah dan ada pula yang tetap dalam 
kesesatan. Maka berjalanlah kamu di bumi dan perhatikanlah bagaimana 
kesudahan orang yang mendustakan (rasul-rasul). (an-Na♥l /16: 36)

Penjelasan di atas mengisyaratkan bahwa jumlah nabi dan 
rasul tidaklah sedikit. Menurut mayoritas ulama, Allah hanya 
menceritakan dua puluh lima saja dalam Al-Qur╨an, selebihnya 
Allah tidak menceritakannya.

Dan sungguh, Kami telah mengutus beberapa rasul sebelum engkau 
(Muhammad), di antara mereka ada yang Kami ceritakan kepadamu dan 
di antaranya ada (pula) yang tidak Kami ceritakan kepadamu. Tidak ada 
seorang rasul membawa suatu mukjizat, kecuali seizin Allah. Maka apabila 
telah datang perintah Allah, (untuk semua perkara) diputuskan dengan adil. 
Dan ketika itu rugilah orang-orang yang berpegang kepada yang batil. (al-
Mu╨min/40: 78)

Dalam sebuah hadis dijelaskan bahwa jumlah nabi adalah 
seratus dua puluh empat ribu (124.000), dan dari jumlah ini yang 
berstatus rasul adalah tiga ratus lima belas (315). Imam A♥mad 
meriwayatkan dari Abū ♠arr, ia mengatakan:

6 

Saya bertanya: wahai Rasulullah berapa (jumlah) utusan-utusan Allah? 
Jawab Nabi ☺allallāhu ‘alaihi wa sallam: “tiga ratus dan beberapa belasan, 
jumlahnya banyak sekali.” Dan pada suatu kesempatan Nabi mengatakan: 
“(tiga ratus) lima belas.” 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 239

Hadis ini Sebagaimana dijelaskan oleh editornya, Syu‘aib 
al-Arnāū• dan kawan-kawan, sangat lemah (○a‘īf).7 Berbeda de-
ngannya, Syekh al-Albānī dalam ta♥q◄q-nya pada kitab Misykātul-
Ma☺ābī♥ justru mensahihkannya, akan tetapi tanpa penjelasan 
sama sekali.8 Sementara al-Arnāū• menjelaskan argumentasi 
kelemahan hadis dengan sangat meyakinkan.

Imam A♥mad juga meriwayatkan hadis serupa dari Abū 
♠arr melalui jalur Ab‼ Umāmah: 

9

Saya menanyakan: “wahai Rasulullah, berapa sempurnanya jumlah para 
nabi?” Jawab beliau: “seratus dua puluh empat ribu, yang para rasul di antara 
mereka berjumlah tiga ratus lima belas, jumlah yang sangat banyak.”

Hadis ini menurut editornya, Syu‘aib al-Arnāū• dan kawan-
kawan, juga sangat lemah dengan penjelasan-penjelasan yang 
meyakinkan.10 Al-Albānī seperti dalam hadis sebelumnya juga 
mensahihkannya, akan tetapi tanpa penjelasan sama sekali,11 hal 
yang sangat meragukan validitas hukum al-Albānī.

Dengan demikian, penghitungan terhadap jumlah nabi dan 
rasul dalam hadis di muka tidak dapat dipertanggungjawabkan 
kesahihannya. Yang terbaik adalah menyerahkan jumlah tersebut 
kepada Allah sub♥ānah‼ wa ta‘ālā. Kata Syekh ‘Alī al-Qārī: 
“wajib iman kepada para nabi dan para rasul secara gelobal, 
tanpa menetapkan jumlah tertentu agar tidak mengeluarkan 
(jika jumlah nabi ternyata lebih banyak dari angka yang ditetapkan) 
dan memasukkan (jika jumlah  nabi lebih sedikit dari angka yang 
ditetapkan) seorang nabi pun.12 

B.  Nabi-nabi Lain dalam Hadis
Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, bahwa tidak semua 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya240

nabi dan rasul disebut di dalam Al-Qur╨an. Mayoritas ulama hanya 
menetapkan angka dua puluh lima. Pertanyaannya, apakah ada 
nabi yang tidak disebut di dalam Al-Qur╨an akan tetapi disebut 
di dalam hadis? Dalam hal ini, Ibnu Ka☺ir menjawab bahwa ada 
sebuah na☺ (teks yang secara eksplisit menyatakan) mengenai 
kenabian Syī☺, putra Nabi Adam, yaitu hadis riwayat oleh Abū 
♠arr yang menyatakan bahwa telah diturunkan kepada dia lima 
puluh lembar wahyu ilahi (☺a♥īfah).13 

Hadis dimaksud adalah hadis panjang riwayat Ibnu ♦ibbān 
dari Abū ♠arr yang salah satu penggalannya adalah: 

14

Saya bertanya: “wahai Rasulullah, berapa jumlah kitab yang diturunkan 
oleh Allah? Jawab beliau: “seratus empat kitab, diturunkan kepada Syī♪ lima 
puluh lembar, diturunkan kepada Akhnūkh tiga puluh lembar, diturunkan 
kepada Ibrāhīm sepuluh lembar, diturunkan kepada Mūsā sebelum Taurat 
sepuluh lembar, dan diturunkan Taurat, Injil, Zabur, dan Al-Qur′an.”

Menurut editornya, Syu‘aib al-Arnāū•, hadis ini sangat 
lemah. Salah satu perawinya adalah Ibrāhīm bin Hisyām al-
Gassānī, yang dalam pandangan Abū ♦ātim dan Abū Zar‘ah 
adalah seorang pembohong (ka♣♣āb), dan menurut a♣-♠ahabī 
adalah perawi yang ditinggalkan (matrūk).15

Atas dasar ini menganggap Syī♪ sebagai seorang nabi tidak 
memiliki pijakan dalil yang dapat diperhitungkan. Selama tidak 
ditemukan dalil lain, maka tidak dapat dibenarkan menganggap-
nya sebagai seorang nabi. Adapun Akhnūkh yang dalam hadis di 
muka diberitakan mendapatkan wahyu tiga puluh lembar maka 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 241

menurut mayoritas ulama dia adalah tak lain dari pada Nabi Id-
ris.16 Kenabiannya dengan demikian tidak berdasarkan hadis di 
muka, akan tetapi dengan dalil Al-Qur╨an seperti telah dijelaskan 
sebelumnya. 

Nabi lain yang dinyatakan dalam hadis adalah Yūsya‘ bin 
Nūn. Sebetulnya Yūsya‘ telah disebut di dalam Al-Qur╨an dengan 
kata “fatā Mūsā”, pemuda (pembantu) Musa yang menyertai 
perjalanannya. Sebagaimana firman Allah:

 

Maka ketika mereka telah melewati (tempat itu), Musa berkata kepada 
pembantunya, “Bawalah kemari makanan kita; sungguh kita telah merasa 
letih karena perjalanan kita ini.” (al-Kahf/18: 62)

Fatā, atau pembantu, tersebut adalah Yūsya‘ bin Nūn 
berdasarkan hadis panjang mengenai kisah perjalanan Nabi 
Musa mencari Nabi ♦i○ir, yang salah satu penggalannya adalah: 

17

Berkata Nabi Musa: “wahai Tuhanku, bagaimana saya dapat bertemu 
dengannya (dengan Nabi ♦i○ir)?” Lalu disampaikan kepadanya: “bawalah 
ikan di dalam bejana (yang memuat kira-kira lima belas ☺ā‘), kemudian jika 
kamu kehilangan itu (ikan) maka dia (Nabi ♦i○ir) ada di sana.” Kemudian 
Nabi Musa berangkat, dan bersama dia pembantunya, yaitu Yūsya‘ bin 
Nūn, dan dia membawa ikan di dalam bejana. (Riwayat al-Bukhārī dari 
Ubay bin Ka‘b)

Walau Yūsya‘ disebut di dalam Al-Qur╨an, akan tetapi tidak 
ada isyarat apa pun di sana yang mengarah pada kedudukan dia 
sebagai seorang nabi. Bisa disampaikan bahwa penjelasan kena-



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya242

biannya tidak disandarkan pada nas-nas Al-Qur╨an. Penjelasan 
tersebut ada dalam hadis, sehingga bisa dikatakan bahwa dia ter-
masuk tokoh yang disebut sebagai seorang nabi di dalam hadis. 
Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam bersabda:

18

Seorang Nabi pergi berperang, kemudia dia berkata kepada matahari: 
“kamu diperintah, dan saya (juga) diperintah. “Wahai Allah, berhentikan 
dia untuk diriku sebentar saja.” Maka kemudia matahari itu berhenti 
(berputar) sebentar sampai Allah memberi kemenangan kepada dia (nabi 
tadi). (Riwayat al-Bukhārī dan Muslim dari Abū Hurairah)

Hadis ini secara eksplisit berbicara mengenai kisah seorang 
nabi yang berdoa agar matahari berhenti berputar sejenak, lalu 
dikabulkan oleh Allah sub♥ānah‼ wa ta‘ālā. Hanya saja tidak 
dijelaskan siapakah nabi tersebut? Penjelasan mengenai siapa 
sebenarnya nabi tersebut, dalam hadis lain bahwa Nabi Muham-
mad ☺allallāhu ‘alaihi wa sallam bersabda:

19

Sesungguhnya matahari tidak pernah diberhentikan (dari berputar) untuk 
seseorang pun kecuali untuk Yūsya‘ pada malam dia berjalan menuju Baitul-
Maqdis. (Riwayat A♥mad dari Abū Hurairah)

Nabi lainnya lagi yang disebut dalam hadis adalah Khālid bin 
Sinān, yang kisahnya dipaparkan dalam Tārīkhul-Madīnah karya 
Ibnu Syabbah: dahulu di daratan Hijaz terdapat api yang dikenal 
dengan “Api ♦ada♪ān”, sebuah daerah bebatuan hitam-cadas 
(♥arrah) di wilayah Bani ‘Abs. Api tersebut mengeluarkan cahaya 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 243

yang mampu membuat mata unta belekan pada jarak enam hari 
perjalanan. Terkadang dari api itu keluar sebuah kepala yang 
berkeliling dan memakan apa saja yang dijumpainya, sampai 
dia kembali ke tempatnya semula. Lalu Allah sub♥ānah‼ wa ta‘ālā 
mengutus Khālid bin Sinān untuk mengatasi Api ♦ada♪ān tadi.20

Kenabian Khālid bin Sinān terdapat dalam sebuah hadis 
berikut: 

21

Datang putri Khālid bin Sinān al-‘Absī kepada Rasulullah ☺allallāhu ‘alaihi 
wa sallam, kemudian Nabi berkata: selamat datang bagi putri saudaraku, 
selamat datang bagi putri seorang nabi yang disia-siakan oleh kaumnya. 
(Riwayat Ibnu Abī Syaibah dari Sa‘īd bin Jubair)

Hadis ini adalah mursal, di mana Sa‘īd bin Jubair tidak 
menyebutkan sumber berita yang menghubungkannya kepada 
Nabi Muhammad. Dengan demikian ia adalah hadis yang lemah, 
sehingga tidak kuat untuk menetapkan kenabian Khālid bin 
Sinān. Ia juga diriwayatkan oleh al-Bazzār dari al-Kalabī, dari 
Ab‼ ☻āli♥, dari Ibnu ‘Abbās.22 Al-Kalabī dan Ab‼ ☻āli♥ adalah 
dua perawi yang terkenal ke-○a‘īfan-nya.

Riwayat lain dengan redaksi sedikit berbeda dikeluarkan 
oleh al-Bazzār dari Ibnu ‘Abbās:

23

Disebut Khālid bin Sinān di sisi Nabi ☺allallāh ‘alaihi wa sallam, kemudian 
beliau berkata: “Dia itu adalah seorang nabi yang disia-siakan oleh kaumnya.”

Pada sanad hadis ini terdapat Qais bin ar-Rabī‘, dia 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya244

dianggap perawi yang bisa dipercaya (♪iqah) oleh Syu‘bah dan 
a♪-♫aur◄, sementara A♥mad dan Ibnu Ma‘īn menganggapnya 
sebagai perawi yang lemah.24 Dengan demikian, hadis ini berarti 
diperselisihkan kesahihannya. Akan tetapi ia memiliki problem 
serius karena bertentangan dengan hadis sahih berikut: 

25

Saya mendengar Rasulullah ☺allallāh ‘alaihi wa sallam berkata: Saya yang 
paling berhak terhadap putra Maryam, para nabi adalah saudara seayah, 
tidak ada diantara saya dan antara dia (putra Maryam) seorang nabi pun. 
(Riwayat al-Bukhārī dari Abū Hurairah)

Hadis di atas dengan jelas menyatakan bahwa tak ada nabi 
pun sejak Nabi Isa hingga datangnya Nabi Muhammad ☺allallāhu 
‘alaihi wa sallam. Padahal Khālid bin Sinān hidup pada masa 
menjelang lahirnya Nabi Muhammad. Ibnu Ka♪īr mengatakan: 
“Hadis ini mengandung bantahan terhadap siapa saja yang 
berprasangka adanya seorang nabi yang diutus setelah Nabi Isa.26 

C.  Nabi-nabi yang Diperselisihkan
Pembahasan ini tidak dimaksudkan memasukkan semua 

tokoh yang disangkakan sebagai nabi, akan tetapi hanya 
menyangkut tokoh-tokoh dalam Al-Qur╨an yang oleh sebagian 
ulama dimasukkan ke dalam golongan para nabi, sementara 
kalangan lainnya tidak memasukkan mereka. Dalam hal ini 
terdapat sejumlah tokoh yang masuk dalam kategori ini, seperti 
Zulkifli, Zulkarnain, Khi○ir, Lukmān, A☺♥ābul-Kahfi, dan 
Tubba‘.

1. Zulkifli 
Rasyīd Ri○☼ mengatakan bahwa dalam buku-buku akidah 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 245

lazim disampaikan mengenai kewajiban iman terhadap kerasulan 
dua puluh lima nabi. Akan tetapi sebetulnya yang benar-benar 
wajib hanya dua puluh tiga saja. Pertama, karena Nabi Adam 
tidak ditemukan kata sepakat mengenai kerasulannya. Ulama 
hanya sepakat perihal kenabiannya saja. Kedua, karena Zulkifli 
tidak saja diperselisihkan kerasulannya, bahkan kenabiannya juga 
diperselisihkan.27 

Dalam Al-Qur╨an, tidak ada nas yang secara eksplisit 
menyatakan kenabiannya. Al-Qur╨an hanya memberi isyarat saja 
mengenai itu. Dalam Surah ☻ād/38, dia disebut beserta nabi-nabi 
yang lain, dengan diiringi pujian bahwa mereka semua masuk 
dalam golongan orang-orang yang paling baik. Sebagaimana 
firman Allah:

Dan ingatlah Ismail, Ilyasa‘ dan Zulkifli. Semuanya termasuk orang-orang 
yang paling baik. (☻ād/38: 48)

Pada ayat ini, Zulkifli disandingkan dengan dua nabi, Ismail 
dan Ilyasa‘, sehingga memberi pengertian yang kuat mengenai 
kenabiannya. Begitu pula dalam Surah al-Anbiyā╨/21, dia juga 
disandingkan dengan dua nabi, yaitu Ismail dan Idris, lalu diikuti 
dengan pujian kepada mereka semua sebagai orang-orang yang 
sabar:28

Dan (ingatlah kisah) Ismail, Idris dan Zulkifli. Mereka semua termasuk 
orang-orang yang sabar. (al-Anbiyā╨/21: 85)

Pendapat ini juga dianggap oleh Ibnu Ka♪◄r sebagai pendapat 
yang kuat, di mana dia mengatakan:



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya246

29

Penyebutan Zulkifli secara zahir dalam Al-Qur╨an bersama-sama dengan 
para nabi, disertai pula dengan pujian, adalah bahwa dia seorang nabi. Dan 
ini adalah pendapat yang masyhur.

Pendapat lain disampaikan oleh Abū Mūsā al-Asy‘ar◄ dan 
Mujāhid yang mengatakan, Zulkifli adalah lelaki saleh bukan nabi 
yang menjamin keselamatan nabi-nabi kaumnya dari gangguan-
gangguan mereka. Dia juga adalah orang yang memutus perkara-
perkara mereka dengan adil. Oleh sebab itu, dia bergelar ♣ul-
kifli.30	

2. Zulkarnain
Allah memuji Zulkarnain dalam Surah al-Kahf/18 sebagai 

hamba Allah yang saleh, tanpa menunjuk kriteria personal yang 
menunjukkan siapakah dia sebenarnya. Sifat dan sikap baiknya 
itu tampak jelas pada firman-Nya: 

Dia (Zulkarnain) berkata, “Barang siapa berbuat zalim, kami akan 
menghukumnya, lalu dia akan dikembalikan kepada Tuhannya, kemudian 
Tuhan mengazabnya dengan azab yang sangat keras. Adapun orang yang 
beriman dan mengerjakan kebajikan, maka dia mendapat (pahala) yang 
terbaik sebagai balasan, dan akan kami sampaikan kepadanya perintah 
kami yang mudah-mudah.” (al-Kahf/18: 87—88)

Selain sifat dan sikapnya yang baik itu, ada isyarat dari Al-
Qur╨an yang menunjukkan bahwa dia mendapatkan anugerah 
berkesempatan diajak bicara oleh Allah. Surah al-Kahf/18 ayat 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 247

86, memberitakan kalam Allah yang ditujukan kepadanya. Se-
bagaimana firman-Nya:

Hingga ketika dia telah sampai di tempat matahari terbenam, dia melihatnya 
(matahari) terbenam di dalam laut yang berlumpur hitam, dan di sana 
ditemukannya suatu kaum (tidak beragama). Kami berfirman, “Wahai 
Zulkarnain! Engkau boleh menghukum atau berbuat kebaikan (mengajak 
beriman) kepada mereka.” (al-Kahf/18: 86)

Hal di atas mendorong sejumlah ulama berspekulasi bahwa 
Zulkarnain adalah seorang nabi, terutama pada ayat di muka jelas 
dinyatakan: “Kami berfirman, Wahai Zulkarnain”. Pertanyaan yang 
timbul kemudian adalah: apakah kalam Allah yang ditujukan 
kepada Zulkarnain tersebut merupakan wahyu yang turun kepada 
dia secara langsung, atau merupakan wahyu yang turun kepada 
seorang nabi yang hidup sekurun, lalu dia menyampaikannya 
kepada Zulkarnain. Jawaban pertama menetapkan kenabiannya, 
dan jawaban kedua menafikannya.

Fakhrudd◄n ar-Rāzī memberi argumentasi mengenai 
kemungkinan kenabian Zulkarnain. Pertama, ayat “Sesungguhnya 
Kami telah memberi kekuasaan kepadanya di (muka) bumi”, sebaiknya 
diartikan sebagai penguasaan dalam urusan agama, dan kekuasaan 
sempurna dalam urusan agama adalah melalui kenabian. Kedua, 
ayat, “dan Kami telah memberikan kepadanya jalan (untuk mencapai) 
segala sesuatu”, merupakan pemberian umum yang mencakup 
segala sesuatu, termasuk kenabian. Dan yang ketiga, Allah telah 
berbicara kepada Zulkarnain, dan itu berarti dia adalah seorang 
yang mendapatkan wahyu.31

Di kesempatan lain, ketika ar-Rāzī menjelaskan bahwa 
Zulkarnain bukanlah Iskandar Agung, dia mengatakan bahwa 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya248

Zulkarnain seorang nabi, sementara Iskandar Agung sorang 
kafir. Ibnu ♦ajar mengomentari pendapat ar-Rāzī menyampaikan 
bahwa kenabian Zulkarnain juga disampaikan oleh ‘Abdull☼h 
bin ‘Amr bin al-‘►☺, dan demikian ini adalah apa yang zahir dari 
penjelasan-penjelasan Al-Qur╨an mengenai Zulkarnain.32

Pendapat yang menyatakan bahwa Zulkarnain hanya 
seorang hamba yang saleh menyandarkan pada tiadanya nas yang 
eksplisit mengenai kenabiannya. Pendapat demikian tampak lebih 
hati-hati. Sebuah riwayat mengabarkan bahwa Nabi Muhammad 
bersabda seperi dikutip oleh Ibnu ♦ajar:

33

Saya tak mengerti apakah Zulkarnain seorang Nabi atau bukan. (Riwayat 
al-♦☼kim dari Ab‼ Hurairah)

3. Khi○ir
Khi○ir adalah seorang hamba saleh yang menjadi tujuan 

pengembaraan Nabi Musa dan pembantunya, Yusya‘ bin N‼n, 
seperti dikisahkan dalam Surah al-Kahf/18. Banyak cerita 
berkembang mengenai jati diri Khi○ir. Perbedaan-perbedaan 
mengenai dia juga tampak semakin lebar antara satu pendapat 
dengan pendapat lainnya. Tulisan ini tentu tidak dimaksudkan 
mengangkat semua persoalan yang berkembang di sekitarnya, 
bahkan tulisan ini hanya mengangkut satu objek saja, yakni 
berkenaan dengan kenabiannya. Menyangkut ini, sebagian ulama 
berpendapat bahwa Khi○ir adalah seorang nabi mengingat alur 
cerita yang dipaparkan Al-Qur╨an.

Pertama, firman Allah sub♥☼nah‼ wa ta‘☼l☼:

Lalu mereka berdua bertemu dengan seorang hamba di antara hamba-hamba 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 249

Kami, yang telah Kami berikan rahmat kepadanya dari sisi Kami, dan yang 
telah Kami ajarkan ilmu kepadanya dari sisi Kami. (al-Kahf/18: 65)

Menurut Ibnu ‘Abb☼s, yang dimaksud dengan “rahmat” 
dalam ayat ini adalah petunjuk (al-hud☼) dan kenabian.34 Pendapat  
ini diikuti misalnya oleh al-Bai○☼w◄ dan al-Qur•ub◄.

Kedua, pernyataan-pernyataan Nabi Musa yang memberi 
pengertian kepasrahan terhadap ilmu-ilmu Khi○ir. Sebagaimana 
diceritakan dalam firman-Nya:

Musa berkata kepadanya, “Bolehkah aku mengikutimu agar engkau 
mengajarkan kepadaku (ilmu yang benar) yang telah diajarkan kepadamu 
(untuk menjadi) petunjuk?” Dia menjawab, “Sungguh, engkau tidak akan 
sanggup sabar bersamaku. Dan bagaimana engkau akan dapat bersabar atas 
sesuatu, sedang engkau belum mempunyai pengetahuan yang cukup tentang 
hal itu?” Dia (Musa) berkata, “Insya Allah akan engkau dapati aku orang 
yang sabar, dan aku tidak akan menentangmu dalam urusan apa pun.” Dia 
berkata, “Jika engkau mengikutiku, maka janganlah engkau menanyakan 
kepadaku tentang sesuatu apa pun, sampai aku menerangkannya kepadamu.” 
(al-Kahf/18: 66—70)

Sikap Nabi Musa yang begitu tunduk terhadap Khi○ir 
sangat sulit diterima kecuali didasari keyakinan bahwa Khi○ir 
adalah seorang yang dijaga oleh Allah (ma‘☺‼m).

Ketiga, Khi○ir membunuh anak kecil yang dalam pandangan 
syariah tak dapat dibenarkan. Khi○ir tak mungkin melakukan 
itu kecuali berdasarkan wahyu. Jika tidak berdasarkan wahyu, 
mustahil tindakan itu dibenarkan. Tapi pada kenyataannya 



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya250

tindakan itu mendapat pembenarannya dalam Al-Qur╨an, 
sehingga Nabi Musa diperintah untuk berguru kepadanya.

Keempat, penjelasan Khi○ir kepada Musa atas semua sikap-
sikapnya selama melakukan perjalanan bersama-sama, dimana 
dia tidak mendasarinya atas pendapat pribadi. Sebagaimana 
diceritakan dalam firman-Nya:

Apa yang kuperbuat bukan menurut kemauanku sendiri. (al-Kahf/18: 82)

Ibnu Jar◄r a•-◘abar◄ menjelaskan bahwa semua yang dilaku-
kan oleh Khi○ir semata-mata berdasarkan wahyu dari Allah:

35

Kata Khi○ir: saya tidak melakukan wahai Musa, semua yang engkau lihat 
diriku melakukannya bukan berdasarkan pendapat pribadi, dan juga bukan 
dari diriku. Sesungguhnya semua itu saya lakukan semata-mata karena 
perintah Allah terhadap diriku.

Dalil-dalil terhadap kenabian Khi○ir di muka cukup 
kuat. Namun begitu, masih banyak ulama yang hanya berani 
mengatakan bahwa Khi○ir adalah kekasih Allah. Demikian ini 
karena dalil-dalil di muka Sebagaimana bisa diarahkan kepada 
kenabian, itu juga bisa diarahkan kepada kewalian. Karena 
itu, bagaimana pun, kehati-hatian tetap diperlukan. Dengan 
menyatakan Khi○ir sebagai wali Allah, tidak berarti menutup 
kemungkinan kenabiannya. Karena setiap nabi adalah wali, tapi 
tidak sebaliknya.Wall☼hu a‘lam bi☺-☺aw☼b.[]



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 251

Catatan:   

1  ‘A○ududdīn al-Ījī, Syar♥ul-Mawāqif, (Beirut: Dārul-Jīl, 1997), j. 3, h. 
332; Sa‘duddīn at-Taftāzāni, Syar♥ul-Maqā☺id, 

2 Ibrāhīm al-Baijūrī, ♦āsyiyatul-Baijūrī ‘alā Jauharatut-Tau♥īd, (Kairo: 
Dārus-Salām, 2002) h. 91.

3 Hadis sahih Riwayat al-♦ākim, dalam al-Mustadrak ‘ala☺-☻a♥ī♥ain, 
Kitābuat-Tafsīr, Bāb Bismillāhirra♥mānirra♥īm min Surah al-Baqarah, No. 3039.

4  Hadis sahih Riwayat al-Bukhārī, dalam ☻a♥ī♥ul-Bukhārī, Kitāb at-Tafsīr, 
Bāb Sūrah al-Baqarah, no. 4206.

5  Rasyīd Ri○ā, Tafsīr al-Manār, (Kairo: al-Hai╨ah al-Ma☺riyyah al-‘Āmmah 
lil-Kitāb, 1990), juz 7, h. 503. 

6  Riwayat A♥mad dalam Musnad A♥mad, dari Abū ♠arr, No. 21546.
7  Imam A♥mad, Musnad A♥mad, (Beirut: Mu╨assasah ar-Risālah, 2001), 

juz 35, h. 432. Pentahqiq: Syu‘aib al-Arnāū•, dkk.
8  Al-Kha•īb at-Tabrīzī, Misykātul-Ma☺ābī♥, (Beirut, al-Maktab al-Islāmī, 

1979), juz 3, h. 1599. Pentahqiq: Nā☺iruddīn al-Albānī.
9   Riwayat A♥mad dalam Musnad A♥mad, dari Abū ♠arr, no. 22288.
10  Imam Ahmad, Musnad A♥mad, juz 36, h. 619.
11  Al-Kha•īb at-Tabrīzī, Misykātul-Ma☺ābī♥, juz 3, h. 1599.
12 ‘Alī al-Qārī, Mirqātul-Mafātī♥ Syar♥ Misykātul-Ma☺ābī♥, (Beirut: Dārul-

Fikr, 2002), juz 9, h. 3670.
13  Ibnu Ka♪īr, Qa☺a☺ul-Anbiyā╨, (Kairo: Dārul-Kutub al-♦adī♪ah /Dārut-

Ta╨līf, 1968), h. 69. Lihat juga; Ibnu Ka♪īr, al-Bidāyah wan-Nihāyah, (Beirut: Dār 
I♥yā╨ at-Turā♪ al-‘Arabī, 1988), juz 1, h. 111.

14  Riwayat Ibnu ♦ibbān, dalam ☻a♥ī♥ Ibni ♦ibbān, Kitābul-Birr wal-I♥sān, 
Bāb Mā Jā’a fi•-◘ā‘āt wa ♫awābihā, no. 361.

15  Ibnu ♦ibbān, ☻a♥ī♥ Ibni ♦ibbān, Kitābul-Birr waal-I♪sān, Bāb Mā Jā`a fī 
a♪-♪ā’āt wa ♪awābihā, (Beirut, Mu╨assasah ar-Risālah, 1993), juz 2, h. 77.

16  Ibn Ka♪īr, al-Bidāyah wa an-Nihāyah, juz 1, h. 111.
17 Riwayat al-Bukhārī, dalam ☻a♥ī♥ul-Bukhārī, Kitābul-‘Ilm, Bāb Mā 

Yusta♥abbu lil-‘Ālim I♣ā Su’ila Ayyun-Nās A‘lam? Fa Yakilul-‘Ilm ilallāh, No. 122.
18  Riwayat al-Bukārī, Kitābul-Khumus, Bāb Qaulun-Nabī ☺allallāhu ‘alaihi 

wa sallam U♥illat Lakumul-Ganā’im, no. 2956; dan Riwayat Muslim dalam ☻a♥ī♥ 
Muslim, Kitābul-Jihād was-Siyar, Bāb Ta♥līlul-Ganā’im li Hā♣ihil-Ummah Khā☺☺ah, 
no. 1747.

19  Hadis sahih Riwayat A♥mad dalam Musnad Ahmad, dari Abū Hurai-
rah, no. 8315.

20  Ibnu Syabbah an-Numairī, Tārīkhul-Madīnah, (Cetakan Pribadi ♦abīb 
Ma♥mūd A♥mad, 1399), juz 2, h. 430—431; lihat juga: al-♦ākim, al-Mustadrak 
‘ala☺-☻a♥ī♥ain, Kitāb Tawārīkhul-Mutaqaddimīn minal-Anbiyā╨ wal-Mursalīn, Bāb wa 
Qad ♠akaral-Mursalīna minhum Wahb bin Munabbih, juz 2, h. 654.



Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya252

21  Riwayat Ibnu Abī  Syaibah, dalam Mu☺annaf  Ibnu Abī  Syaibah, Kitābul-
Fa○ā╨il, Bāb Mā Jā╨a fī Banī ‘Abs, (Riyad: Maktabah ar-Rusyd, 1409), juz 6, h. 
413.

22  Riwayat al-Bazzār, dalam Musnad al-Bazzār dari Ibnu ‘Abbās, no. 5091, 
(Medinah: Maktabah al-‘Ulūm wal-♦ikam, 1988—2009), juz 11, h. 293. 

23  Ibid; dan Riwayat a•-◘abrānī dengan sanad yang sama, akan tetapi de-
ngan redaksi hadis seperti hadis pertama, dalam al-Mu‘jam al-Kabīr, no. 12250, 
(al-Mau☺il, Maktabah al-‘Ulūm wal-♦ikam, 1983), juz 11, h. 441.

24  Nūrudd◄n al-Hai♪amī, Majma‘uz-Zawā’id wa Manba‘ul-Fawā╨id, (Beirut, 
Dārul-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1988), juz 8, h. 214.

25  Riwayat al-Bukhārī, dalam ☻a♥ī♥ul-Bukhārī, Kitābul-Anbiyā╨, Bāb wa♣kur 
fil-Kitābi Maryam i♣intaba♣at min Ahlihā, no. 3258.

26  Ibn Ka♪īr, Tafsīr Ibn Ka♪īr, (Riyad: Dār ◘aibah, 1999), juz 3, h. 70.
27  Rasyīd Ri○ā, Tafsīr al-Manār, juz 7, h. 504.
28  Rasyīd Ri○ā, Tafsīr al-Manār, juz 7, h. 502.
29  Ibn Ka♪īr, Qa☺a☺ul-Anbiyā╨, h. 370.
30 Ibnu Jar◄r a•-◘abar◄, Tafsīr a•-◘abar◄ /Jāmi‘ul-Bayān f◄ Ta╨w◄lil-Qur╨☼n, 

(Beirut: Mu╨assasah ar-Risālah, 2000), juz 18, h. 509.
31  Fakhruddīn ar-Rāzī, Mafātī♥ul-Gaib, juz 21, h. 495.
32  Ibnu ♦ajar al-‘Asqal☼n◄, Fat♥ul-B☼r◄, juz 6, h. 383.
33  Ibid.
34  Ibnu Ab◄ H☼tim, Tafs◄r al-Qur╨☼n al-‘A♂◄m, juz 7, h. 2377.
35  Ab‼ Ja‘far a•-◘abarī, Jāmi‘ul-Bayān fī Tafsīril-Qur╨ān (18/91), Mu╨assasah 

ar-Risālah, 1420 H.



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 253

KONSEP KHATMUN-NUBUWWAH 
DAN FENOMENA NABI PALSU



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu254

KONSEP KHATMUN-NUBUWWAH 
DAN FENOMENA NABI PALSU

Salah satu prinsip dalam akidah Islam, selain iman kepada Allah 
dan hari kebangkitan, yaitu keyakinan bahwa Allah telah menutup 
kenabian dengan datangnya Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa 
sallam, sehingga tidak ada lagi nabi setelah beliau dan tidak ada 
lagi wahyu atau ilham yang dapat menjadikan seseorang sebagai 
nabi. Keyakinan ini dipegang teguh oleh umat Islam sejak masa 
Rasulullah sampai saat ini sebagai bagian dari pokok keimanan. 
Oleh karena telah menjadi ketetapan agama maka keyakinan ini 
dikenal dengan istilah akidah khatmun-nubuwwah.

Istilah khatmun-nubuwwah terambil dari Al-Qur╨an dalam 
salah satu ayat yang menegaskan kedudukan Rasulullah sebagai 
penutup para nabi. Allah berfirman, 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 255

Muhammad itu bukanlah bapak dari seseorang di antara kamu, tetapi dia 
adalah utusan Allah dan penutup para nabi. Dan Allah Maha Mengetahui 
segala sesuatu. (al-A♥z☼b/33: 40)

Secara bahasa, menurut Ibnu F☼ris, kata al-khatm memiliki 
makna dasar “mencapai akhir segala sesuatu”. Dari makna itu 
kemudian berkembang menjadi makna-makna lain seperti 
menutupi sesuatu, menstempel atau mematerai, karena sesuatu 
itu dapat distempel, disahkan, dimaterai ketika telah mencapai 
tahap akhir.1 Pengertian serupa juga diberikan oleh al-Jauhar◄, 
ulama generasi awal yang mengarang kamus a☺-☻i♥☼♥.2 Sedangkan 
kata nubuwwah merupakan bentuk ma☺dar dari akar kata yang sama 
dengan kata nab◄ (nabi), yang berarti kenabian, Sebagaimana telah 
diurai pada bagian terdahulu. Dengan demikian, yang dimaksud 
dengan khatmun-nubuwwah adalah terhenti atau berakhirnya 
pengiriman nabi kepada manusia dan terputusnya wahyu Allah 
yang dengan itu seseorang dapat menjadi nabi.

Menurut pakar tafsir Ibnu Ka♪◄r, ayat di atas merupakan 
ketetapan yang tegas bahwa tidak ada lagi nabi setelah Nabi 
Muhammad, dengan pengertian tidak seorang pun yang 
dinobatkan atau boleh mengaku sebagai nabi.3 Sifat Nabi 
Muhammad sebagai nabi terakhir, menurut pakar tafsir lain, 
al-Al‼s◄, merupakan ketentuan Al-Qur╨an, sunah dan ijm☼‘ 
(kesepakatan) umat Islam. Mereka yang menyatakan sebaliknya, 
dinyatakan sebagai kafir.4 Para sahabat dan umat Islam setelahnya 
telah sepakat akan itu, karenanya mereka tidak ragu-ragu untuk 
mengkafirkan Musailamah al-Ka♣♣☼b (pendusta) dan al-Aswad 
al-Ansiy, sebab itu merupakan keyakinan yang sangat prinsipil. 
Barang siapa mengingkarinya, maka dia telah keluar dari Islam, 
walaupun ia mengakui Nabi Muhammad diutus untuk semua 
umat manusia. Demikian menurut Ibnu ‘►sy‼r, pakar tafsir asal 
Tunisia.5

Terdapat hubungan yang erat antara penjelasan bahwa 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu256

Nabi Muhammad bukan bapak seorang laki siapa pun (m☼ k☼na 
mu♥ammadun ab☼ a♥adin min rij☼likum) dengan sifatnya sebagai 
Rasulullah (wal☼kin ras‼lall☼h) dan sebagai nabi terakhir (wa 
kh☼taman nabiyy◄n), yaitu ketiganya menjelaskan keutamaan Nabi 
Muhammad dibanding nabi-nabi lainnya. Pada umumnya, nabi-
nabi terdahulu selalu melahirkan keturunan yang di kemudian 
hari menjadi nabi. Karena itu, sebagai konsekuensi Nabi 
Muhammad sebagai nabi terakhir, beliau tidak dikaruniai anak 
yang hidup sampai beliau wafat, sebab kalau ada di antara anak 
beliau yang hidup maka orang akan menganggapnya sebagai 
nabi, satu hal yang tidak dikehendaki oleh Allah sub♥☼nahu wa 
ta‘☼l☼, karena beliau adalah nabi terakhir. Kita tahu, ketika Allah 
hendak memutus kenabian dari kalangan Bani Israil, Allah 
mentakdirkan Nabi Isa untuk tidak kawin dan tidak memiliki 
anak. Jadi, ungkapan Nabi Muhammad bukanlah bapak dari 
siapa pun juga dimaksudkan untuk memutus jalur kenabian dan 
mengukuhkannya sebagai kh☼taman-nabiyy◄n.6

A.  Argumen Khatmun-Nubuwwah dalam Al-Qur╨an
Selain ayat di atas yang sangat tegas, argumen kedudukan 

Nabi Muhammad sebagai penutup para nabi, dapat ditemukan 
dalam beberapa petunjuk Al-Qur╨an, hadis dan kesepakatan umat 
Islam. Penegasan dan isyarat dalam Al-Qur╨an dapat ditangkap 
dari beberapa hal berikut:
1.	 Universalitas Risalah Nabi Muhammad

Setiap nabi diutus khusus kepada kaumnya, dan syariatnya 
berlangsung dalam kurun waktu tertentu sampai datang nabi lain 
yang memperbaruinya atau menggantinya. Terkadang dua nabi 
diutus dalam waktu yang bersamaan, seperti Nabi Ibrahim dan 
Nabi Lut, Nabi Dawud dan Nabi Sulaiman, Nabi Zakaria dan 
Nabi Yahya. Setiap nabi membawa misi menyelesaikan persoalan 
yang ada di tengah masyarakatnya dalam upaya memurnikan 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 257

ajaran tauhid. Misalnya, Nabi Syu‘aib berhadapan dengan 
persoalan ekonomi. Allah berfirman: 

Dan kepada (penduduk) Madyan (Kami utus) saudara mereka, Syuaib. Dia 
berkata, “Wahai kaumku! Sembahlah Allah, tidak ada tuhan bagimu selain 
Dia. Dan janganlah kamu kurangi takaran dan timbangan. Sesungguhnya 
aku melihat kamu dalam keadaan yang baik (makmur). Dan sesungguhnya 
aku khawatir kamu akan ditimpa azab pada hari yang membinasakan 
(Kiamat). Dan wahai kaumku! Penuhilah takaran dan timbangan dengan 
adil, dan janganlah kamu merugikan manusia terhadap hak-hak mereka 
dan jangan kamu membuat kejahatan di bumi dengan berbuat kerusakan. 
Sisa (yang halal) dari Allah adalah lebih baik bagimu jika kamu orang 
yang beriman. Dan aku bukanlah seorang penjaga atas dirimu.” (Hud/11: 
84—86)

Nabi Lut berhadapan dengan kasus homoseksual dan 
persoalan moral lainnya. Allah berfirman: 

Dan (ingatlah) ketika Lut berkata kepada kaumnya, “Kamu benar-benar 
melakukan perbuatan yang sangat keji (homoseksual) yang belum pernah 
dilakukan oleh seorang pun dari umat-umat sebelum kamu. Apakah pantas 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu258

kamu mendatangi laki-laki, menyamun dan mengerjakan kemungkaran di 
tempat-tempat pertemuanmu?” Maka jawaban kaumnya tidak lain hanya 
mengatakan, “Datangkanlah kepada kami azab Allah, jika engkau 
termasuk orang-orang yang benar.” (al-‘Ankab‼t/29: 28—29)

Sedangkan Nabi Musa menghadapi persoalan politik dan 
kekuasaan yang diperankan oleh tokoh semacam Fir‘aun, pe-
nguasa tiran di Mesir, para pembantunya, terutama Haman, dan 
konglomerat hitam semacam Qarun. Allah berfirman:

Dan sungguh, Kami telah mengutus Musa dengan membawa ayat-ayat Kami 
dan keterangan yang nyata, kepada Fir‘aun, Haman dan Karun; lalu mereka 
berkata, “(Musa) itu seorang pesihir dan pendusta.” (al-Mu╨min/40: 23—
24)

Demikian, setiap nabi diutus kepada kaumnya dengan misi 
tertentu, sehingga umat atau masyarakat yang lain masih harus 
menunggu nabi lain yang ditujukan kepada mereka. Sedangkan 
risalah Nabi Muhammad bertujuan untuk memperbaiki 
kehidupan dalam berbagai aspeknya dan untuk seluruh umat 
manusia sepanjang masa di mana pun juga. Allah berfirman: 

Katakanlah (Muhammad), “Wahai manusia! Sesungguhnya aku ini utusan 
Allah bagi kamu semua, Yang memiliki kerajaan langit dan bumi; tidak 
ada tuhan (yang berhak disembah) selain Dia, Yang menghidupkan dan 
mematikan, maka berimanlah kamu kepada Allah dan Rasul-Nya, (yaitu) 
Nabi yang ummi yang beriman kepada Allah dan kepada kalimat-kalimat-



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 259

Nya (kitab-kitab-Nya). Ikutilah dia, agar kamu mendapat petunjuk.” (al-
A‘r☼f/7: 158)

Ayat ini menunjukkan universalitas ajaran Nabi Muhammad. 
Menurut pakar tafsir a•-◘abar◄, ayat ini menegaskan bahwa risalah 
Nabi Muhammad ditujukan untuk seluruh umat manusia,7 sejak 
masa Rasulullah ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam sampai seterusnya. 
Seruan dengan menggunakan kata y☼ ayyuhan-n☼s, menurut Ibnu 
Ka♪◄r, menunjukkan seruan itu berlaku umum; untuk yang 
berkulit putih dan yang hitam, untuk bangsa Arab dan non-Arab. 
Sedangkan ungkapan inn◄ ras‼lull☼h ilaikum jam◄‘an, menunjukkan 
bahwa Nabi Muhammad adalah penutup para nabi dan diutus 
untuk seluruh umat manusia.8 Dengan demikian, manusia tidak 
lagi memerlukan ajaran agama yang baru. 

Ayat-ayat yang senada banyak ditemukan dalam Al-
Qur╨an, antara lain dalam Surah Saba╨/34: 26, an-Nis☼╨/4: 79, 
al-Anbiy☼╨/21: 107. Ajaran yang bersifat universal ini menjadi 
keistimewaan tersendiri bagi Nabi Muhammad dibanding nabi-
nabi lain. Dalam salah satu hadis beliau menyatakan: 

9

Aku telah diberikan lima hal yang tidak diberikan kepada seseorang 
sebelumku; aku ditolong dengan (mencampakkan) kecemasan (ke muka 
lawan) dalam jarak perjalanan satu bulan; tanah/ bumi dijadikan masjid 
dan alat bersuci untukku, di mana saja seorang dari umatku kedatangan 
waktu shalat maka shalatlah; dihalalkan bagiku harta rampasan yang 
sebelumnya tidak dibolehkan kepada siapa pun; aku juga diberi syafaat 
(pertolongan), dan; setiap nabi diutus khusus kepada kaumnya, sedangkan 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu260

aku diutus kepada seluruh umat manusia. (Riwayat al-Bukh☼r◄ dari J☼bir 
bin ‘Abdill☼h) 

Dengan redaksi yang sedikit berbeda dengan hadis di 
atas, Imam Muslim meriwayatkan dari Ab‼ Hurairah, bahwa 
Rasulullah bersabda: 

 10

Aku diberi keutamaan dibading nabi-nabi lain dengan enam hal; saya diberi 
kelebihan berupa ungkapan yang singkat tapi padat (jaw☼mi‘ul-kalim); aku 
ditolong dengan (mencampakkan) kecemasan (ke muka lawan); dihalalkan 
bagiku harta rampasan; tanah/bumi dijadikan masjid dan alat bersuci 
untukku; aku diutus kepada seluruh makhluk, dan; denganku para nabi 
ditutup. (Riwayat Muslim dari Ab‼ Hurairah)

2.	 Al-Qur╨an sebagai mukjizat yang universal
Untuk mendukung kebenaran yang dibawa setiap nabi, Allah 

memberikan kepada masing-masing mukjizat, berupa peristiwa 
luar biasa yang diperlihatkan untuk menunjukkan kebenaran 
sebuah risalah yang dibawa oleh seorang nabi. Mukjizat nabi-
nabi terdahulu bersifat fisik (♥iss◄), terkait dengan ruang, waktu, 
sosok nabinya dan yang menyaksikannya saat sedang terjadi. 
Perubahan tongkat menjadi ular di tangan Nabi Musa, atau 
menghidupkan orang mati yang dilakukan oleh Nabi Isa, adalah 
peristiwa yang pada waktu dan tempat tertentu serta terjadi di 
hadapan sekelompok orang yang kemudian menjadi berita yang 
tersebar dari mulut ke mulut. Tidak demikian halnya dengan Al-
Qur╨an yang lebih bersifat rasionil, tidak terkait dengan ruang 
dan waktu, dan tidak terbatas pada masa nabi yang membawanya 
hidup, tetapi Al-Qur╨an selalu menantang akal manusia kapan 
dan di mana pun juga. Allah berfirman: 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 261

Dan jika kamu meragukan (Al-Qur╨an) yang Kami turunkan kepada 
hamba Kami (Muhammad), maka buatlah satu surah semisal dengannya 
dan ajaklah penolong-penolongmu selain Allah, jika kamu orang-orang yang 
benar. (al-Baqarah/2: 23)

Salah satu mukjizat Nabi Musa adalah berubahnya tongkat 
menjadi ular, sedangkan risalahnya adalah Taurat. Mukjizat Nabi 
Isa antara lain menghidupkan orang yang sudah mati, sedangkan 
risalanya Injil. Demikian, mukjizat tersebut merupakan bukti 
kebenaran risalah seorang nabi. Mukjizat dan risalah adalah dua 
hal yang berbeda. Berbeda dengan itu, mukjizat dan risalah Nabi 
Muhammad satu, yaitu Al-Qur╨an. Di tangan beliau Al-Qur╨an 
selalu menjadi mukjizat yang membuktikan kebenaran bahwa 
risalah yang dibawanya berasal dari Allah sub♥☼nahu wa ta‘☼l☼, 
sebab terbukti tidak ada seorang pun yang dapat menandinginya 
atau mendatangkan yang serupa dengannya. Pada saat yang 
sama Al-Qur╨an dengan kandungan yang terdapat di dalamnya, 
berupa akidah, syariat, akhlak dan nilai-nilai moral, berupaya 
membangun manusia seutuhnya dan masyarakat yang ideal, dari 
satu generasi ke generasi berikutnya.

Sasaran risalah Al-Qur╨an adalah seluruh umat manusia yang 
menjumpai dan sampai kepadanya Al-Qur╨an. Allah berfirman:

Katakanlah (Muhammad), “Siapakah yang lebih kuat kesaksiannya?” 
Katakanlah, “Allah, Dia menjadi saksi antara aku dan kamu. Al-Qur╨an 
ini diwahyukan kepadaku agar dengan itu aku memberi peringatan kepadamu 
dan kepada orang yang sampai (Al-Qur╨an kepadanya). (al-An‘☼m/6: 19)



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu262

Ayat di atas memerintahkan Rasul untuk menyampaikan 
kepada kaumnya bahwa ia mendapat wahyu dari Allah berupa 
Al-Qur╨an sebagai peringatan kepada mereka dan yang sampai 
kepada mereka Al-Qur╨an, baik yang ada pada masa itu atau pun 
yanga akan datang kemudian sampai tiba Hari Kiamat. Pakar 
tafsir Ab‼ as-Su‘‼d menjelaskan, frase li un♣irakum ditujukan 
kepada penduduk Mekah dan seluruh yang sampai kepadanya 
Al-Qur╨an; yang berkulit putih atau hitam, manusia atau jin, yang 
ada pada saat itu ataupun akan ada kemudian.11 

Senada dengan itu Allah juga menegaskan dalam firman-
Nya:

Mahasuci Allah yang telah menurunkan Furq☼n (Al-Qur╨an) kepada 
hamba-Nya (Muhammad), agar dia menjadi pemberi peringatan kepada 
seluruh alam (jin dan manusia). (al-Furq☼n/25: 1)

Sasaran Al-Qur╨an yang bersifat universal menunjukkan 
bahwa risalah Nabi Muhammad itu bersifat abadi, sehingga tidak 
diperlukan lagi kedatangan seorang nabi setelah beliau.

3.	 Jaminan atas keterpeliharaan Al-Qur╨an
Karena bersifat universal, dan berlaku sepanjang masa, 

maka sebagai konsekuensinya Allah menjamin keterpeliharaan 
Al-Qur╨an dari segala bentuk perubahan dan atau penyimpangan. 
Dengan begitu, dari segi teks, umat Nabi Muhammad sepanjang 
masa tetap yakin tanpa ada keraguan sedikit pun bahwa Al-Qur╨an 
yang mereka baca sama dengan yang dibaca oleh Rasulullah 
dan para sahabatnya. Sedangkan dari segi makna, mereka tidak 
pernah bersepakat membiarkan sebuah pemahaman yang keliru 
berkembang. Selalu saja ada yang meluruskannya. 

Jaminan Allah tersebut dinyatakan dalam firman-Nya:



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 263

Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan Al-Qur╨an, dan pasti Kami (pula) 
yang memeliharanya. (al-♦ijr/15: 9)

Frase wa inn☼ lah‼ la♥☼fi♂‼n dipahami oleh az-Zamakhsyar◄ 
bahwa Allah menjaga dan memeliharanya setiap saat dari 
segala bentuk penambahan, pengurangan, penyelewengan dan 
penggantian. Berbeda dengan kitab-kitab suci terdahulu yang 
tidak dijamin keberlangsungannya oleh Allah. Dia hanya meminta 
kepada para agamawan dan pendeta agar memeliharanya, 
tetapi mereka berbeda dan saling berselisih soal itu sehingga 
terjadilah berbagai penyimpangan. Bila terhadap Al-Qur╨an 
Allah menyatakannya dengan redaksi berbentuk aktif, maka 
terhadap kitab-kitab suci lain Allah menggunakan redaksi yang 
berbentuk pasif  dan dimintakan kepada para pendeta tersebut. 
Allah berfirman:

Sungguh, Kami yang menurunkan Kitab Taurat; di dalamnya (ada) petunjuk 
dan cahaya. Yang dengan Kitab itu para nabi yang berserah diri kepada Allah 
memberi putusan atas perkara orang Yahudi, demikian juga para ulama dan 
pendeta-pendeta mereka, sebab mereka diperintahkan memelihara kitab-kitab 
Allah dan mereka menjadi saksi terhadapnya. Karena itu janganlah kamu 
takut kepada manusia, (tetapi) takutlah kepada-Ku. Dan janganlah kamu 
jual ayat-ayat-Ku dengan harga murah. Barang siapa tidak memutuskan 
dengan apa yang diturunkan Allah, maka mereka itulah orang-orang kafir. 
(al-M☼╨idah/5: 44)

Perubahan yang terjadi dalam kitab suci terdahulu dinyatakan 
dalam firman-Nya:



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu264

Maka celakalah orang-orang yang menulis kitab dengan tangan mereka 
(sendiri), kemudian berkata, “Ini dari Allah,” (dengan maksud) untuk 
menjualnya dengan harga murah. Maka celakalah mereka, karena tulisan 
tangan mereka, dan celakalah mereka karena apa yang mereka perbuat. 
(al-Baqarah/2: 79)

Kedatangan Nabi Muhammad dengan membawa kitab suci 
yang terpelihara sejak dulu hingga sekarang dan seterusnya, bah-
kan kedatangannya untuk menyempurnakan ajaran-ajaran ter-
dahulu, menunjukkan bahwa Allah telah mencukupkan manu-
sia dengan Al-Qur╨an, sehingga tidak perlu diutus seorang nabi 
lain untuk membawa ajaran yang baru. Dengan demikian, Nabi 
Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam adalah nabi terakhir, dan 
kenabian pun telah ditutup dengan kedatangannya.

4.	 Islam sebagai Agama yang Sempurna 
Salah satu nikmat terbesar yang diberikan Allah kepada ma-

nusia, Dia telah menyempurnakan ajaran agama dan menjadikan 
Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad sebagai agama yang 
direstui.  Allah berfirman:

Pada hari ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, dan telah Aku 
cukupkan nikmat-Ku bagimu, dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu. 
(al-M☼╨idah/5: 3)

Mengomentari ayat di atas, Ibnu Ka♪◄r mengatakan, “Inilah 
nikmat terbesar yang diberikan kepada umat ini (umat Nabi Mu-
hammad), yaitu Allah menyempurnakan agama Islam sehingga 
mereka tidak memerlukan agama selainnya dan nabi selain Nabi 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 265

Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam. Oleh karenanya, Allah 
menjadikan Nabi Muhammad sebagai penutup para nabi dan 
diutus kepada manusia dan jin”.12

Dengan disempurnakan dan diridai-Nya Islam sebagai 
agama terakhir bagi umat manusia maka tidak diperlukan lagi 
kedatangan seorang nabi untuk membawa ajaran yang lain. Ini 
sekaligus menjadi bukti bahwa Nabi Muhammad sebagai nabi 
terakhir. 

Demikian beberapa petunjuk berupa argumen khatmun-
nubuwwah yang terdapat dalam Al-Qur╨an. Argumen Al-Qur╨an 
tersebut didukung oleh sekian banyak hadis Rasulullah seperti 
akan diuraikan berikut. 

B.  Argumen Khatmun-Nubuwwah dalam Hadis
Hadis-hadis yang menjelaskan bahwa kenabian telah 

berakhir dan wahyu telah terputus sangat banyak sekali. Menurut 
beberapa ulama, seperti Ibnu Ka♪◄r dan ‘Abdul Q☼hir al-Bagdad◄, 
kesahihannya sampai pada tingkat mutaw☼tir.13 Ada yang tegas 
menyatakan Nabi Muhammad sebagai Nabi terakhir (kh☼taman-
nabiyy◄n), ada yang tegas menyatakan wahyu telah terputus dan 
tidak ada lagi nabi setelah Nabi Muhammad, ada yang berupa 
perumpamaan Nabi tentang berakhirnya kenabian, dan ada yang 
berupa peringatan tentang akan munculnya orang-orang yang 
mengaku sebagai nabi setelah beliau.

Argumen khatmun-nubuwwah yang berupa penegasan 
Rasulullah bahwa dirinya sebagai Nabi terakhir (kh☼taman-
nabiyy◄n) dapat dilihat dalam hadis riwayat Ab‼ D☼wud, at-
Tirmi♣◄ dan A♥mad berikut:

14



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu266

Kiamat belum akan datang sampai beberapa kabilah dari umatku bergabung 
dengan orang-orang musyrik dan menyembah berhala-berhala. Sesungguhnya 
nanti di kalangan umatku akan muncul tiga puluh orang pendusta. Semuanya 
mengaku sebagai nabi. Aku adalah penutup para nabi. Tidak ada lagi nabi 
sesudahku. (Riwayat  at-Tirmiżī dari ♫aubān)

Selain hadis ini, terdapat tidak kurang dari tujuh buah hadis 
yang diriwayatkan oleh enam orang sahabat Rasulullah15 yang 
menyatakan secara tegas bahwa Nabi Muhammad sebagai nabi 
terakhir (kh☼taman-nabiyy◄n). Hadis di atas juga berisi ramalan 
Nabi tentang akan munculnya tiga puluh orang pendusta yang 
mengaku sebagai nabi. Menurut kitab Tu♥fatul-a♥wa♣◄ yang 
mensyarah kitab Sunan at-Tirmi♣◄, angka tiga puluh bukan untuk 
membatasi, yaitu angka di antara 29 dan 31, tetapi menunjukan 
bilangan yang banyak. Yang dimaksud mengaku nabi itu bukan 
sekadar orang yang mengaku-ngaku, sebab boleh jadi banyak 
yang mengaku karena sakit jiwa atau kerasukan setan, tetapi yang 
dimaksud adalah yang mengaku sebagai nabi dan mempunyai 
pengaruh dan kekuatan di kalangan pengikutnya.16

Penegasan tersebut diperkuat lagi dengan salah satu nama 
yang diperkenalkan sebagai nama beliau, yaitu al-‘☼qib, yang 
datang kemudian dan tidak ada ada lagi nabi sesudah beliau. 
Rasulullah bersabda:

17

Sesungguhnya aku mempunyai beberapa nama; (Nama) Aku adalah 
Mu♥ammad, A♥mad, al-M☼♥◄, yang dengan aku Allah menghilangkan 
kekufuran, al-♦☼syir, yang seluruh umat manusia akan dikumpulkan di 
atas kedua kakiku, dan aku adalah al-‘►qib, yang tidak ada lagi seorang 
pun (nabi) setelahku. (Riwayat Muslim dari Ibnu ‘Abb☼s)



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 267

Kata al-‘☼qib menurut pakar bahasa, Ibnu F☼ris, mempunyai 
dua makna dasar. Salah satunya berarti mengakhirkan sesuatu 
dan mendatangkannya setelah yang lain. Raulullah dinamakan al-
‘☼qib, menurut Ibnu F☼ris, karena dia datang terakhir setelah nabi-
nabi terdahulu.18 Lebih tegas lagi, pakar bahasa Ibnu Man♂‼r, 
mengatakan, al-‘☼qib artinya nabi terakhir.19

Dalam beberapa hadis lain, Rasulullah juga menegaskan 
bahwa risalah kenabian telah selesai dan tidak ada lagi nabi 
sesudah beliau. Dalam riwayat Muslim disebutkan:

20

Rasululllah menyingkap tirai penutup, sedangkan orang banyak berbaris di 
belakang Abu Bakar. Beliau bersabda, “Wahai manusia, tidak ada lagi yang 
tersisa dari berita gembira tentang (kedatangan) kenabian, kecuali mimpi baik, 
yang dilihat seseorang atau diperlihatkan kepadanya. (Riwayat Muslim dari 
Ibnu ‘Abb☼s)

Hadis tersebut diucapkan oleh Nabi saat sakit menjelang 
wafat. Ini menunjukkan keinginan kuat beliau untuk meninggalkan 
umatnya dalam keadaan dan dengan petunjuk yang sudah sangat 
jelas (al-mahajjah al-bay○☼╨), sekaligus meneguhkan keyakinan 
di kalangan sahabat dan umat setelahnya tentang berakhirnya 
kenabian.

Selain dengan pernyataan tegas bahwa dirinya sebagai nabi 
terakhir dan tidak ada lagi wahyu kenabian setelah itu, Rasulullah 
memberikan perumpamaan tentang kedatangannya yang ter-
akhir dibanding nabi-nabi lain, agar lebih mudah dicerna dan 
dipahami. Kenabian diumpamakan seperti sebuah bangunan. 
Para nabi terdahulu telah membangun sebuah rumah yang indah 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu268

dan megah. Rumah itu nyaris selesai dan sempurna, kecuali satu 
bagian saja yang belum terselesaikan. Semua orang terkagum-
kagum dengan keindahan rumah tersebut, sambil bergumam 
seandainya bagian yang belum selesai itu disempurnakan 
maka akan lebih indah dan menawan rumah tersebut. Rasul 
menyatakan, “bagian yang belum sempurna itu adalah aku”. 
Dengan kedatangan Nabi Muhammad selesai dan sempurna 
sudah rumah tersebut. Nabi bersabda:

21

Perumpamaan aku dengan nabi-nabi yang lain seperti seorang yang 
membangun rumah, kemudia ia selesaikan dan sempurnakan, kecuali satu 
bagian. Orang-orang memasuki rumah tersebut berdecak kagum melihatnya 
sambil berkata, “seandainya tidak karena bagian itu (pasti akan terlihat lebih 
indah). Rasulullah bersabda, “Aku lah bagian yang tersisa itu. Aku datang 
menjadi penutup para nabi”. (Riwayat Muslim dari J☼bir bin ‘Abdill☼h)

Demikian beberapa argumen khatmun-nubuwwah dalam 
hadis. Bukan di sini tempatnya untuk mengurai seluruh hadis 
yang terkait dengan itu. Atas dasar argumen Al-Qur╨an dan hadis 
yang sangat jelas seperti di atas, para sahabat mengambil sikap 
tegas terhadap orang-orang yang mengaku nabi. Para sahabat 
yang meriwayatkan hadis Nabi tentang khatmun-nubuwwah dengan 
redaksi yang bermacam-macam, menurut penelitian al-Gamdi, 
mencapai tiga puluh tujuh sahabat, dan tidak ada seorang pun di 
antara mereka yang menentang itu.22 Demikian pula ulama dan 
umat Islam sesudah mereka. Dalam pidatonya setelah dilantik 
menjadi Khalifah, ‘Umar bin ‘Abdul ‘Az◄z mengatakan, “Wahai 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 269

manusia (baca: rakyatku), tidak ada kitab suci setelah Al-Qur╨an. 
Tidak ada nabi setelah Nabi Muhammad. Saya bukanlah seorang 
hakim, tapi saya hanyalah pelayan. Saya bukan seorang inovator 
(mubtadi╨), tetapi hanyalah pengikut (muttabi‘).23 

Pernyataan Al-Qur╨an dan hadis bahwa Rasulullah adalah 
kh☼taman-nabiyy◄n, sebagai penutup para nabi, menurut ulama 
Islam seperti al-Q☼○◄ ‘Iy☼○,24 al-Gaz☼l◄ dan al-Qur•ub◄,25 bersifat 
pasti dan tegas, sehingga tidak membuka ruang bagi pemahaman 
lain. Al-Gaz☼l◄ misalnya, ketika membantah pendapat yang 
mengatakan ada kemungkinan datang nabi setelah Nabi 
Muhammad, ia mengatakan, “dengan melihat lafal ‘kh☼taman-
nabiyy◄n’, dan dalil atau data faktual lain yang mendukung itu 
(qar☼╨in a♥w☼lihi), umat Islam sepakat (ijm☼‘) memahami bahwa 
selamanya tidak akan pernah ada lagi  nabi setelah beliau, dan 
ungkapan itu tidak dapat ditakwil (dengan pemahaman lain) atau 
dikecualikan/dikhususkan (takh☺◄☺).26

Status Nabi Muhammad ☺allall☼hu ‘alaihi wa sallam sebagai 
nabi terakhir tidak dapat digugurkan oleh keberadaan hadis-hadis 
yang sampai pada tingkat mutaw☼tir ma‘nawi tentang kedatangan 
al-Mas◄♥ (Nabi Isa) di akhir zaman, sebab Nabi Isa telah menjadi 
nabi sebelum Rasulullah menyandang gelar kenabian. Dalam 
tafsir al-Kasysy☼f, az-Zamakhsyar◄ menjelaskan, “jika ada yang 
bertanya, ‘bagaimana dapat dikatakan Nabi Muhammad sebagai 
nabi terakhir, padahal Nabi Isa dikabarkan akan turun di akhir 
zaman’, maka jawabannya, ‘pengertian nabi terakhir adalah tidak 
akan ada lagi seseorang yang dinobatkan sebagai nabi setelahnya. 
Nabi Isa telah menjadi nabi sebelum beliau, dan di saat turun 
ia mengikuti syariat Nabi Muhammad dan berkiblat yang sama 
dengan beliau, sehingga seakan ia adalah bagian dari umat Nabi 
Muhammad”.27



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu270

C.  Fenomena Nabi Palsu
Pada bagian terdahulu sudah dijelaskan, Rasulullah sudah 

memprediksi bahwa sepeninggal beliau, akan muncul para 
pendusta yang mengaku sebagai nabi (Riwayat at-Tirmi♣◄). 
Bahkan di masa hidup beliau sudah ada nabi-nabi palsu itu. 
Sejarah mencatat ada tiga orang yang mengaku sebagai nabi di 
saat Rasulullah masih hidup. Mereka itu al-Aswad al-╨Ansi di 
Yaman,28 Musailamah al-Ka♣♣☼b di Yamamah dan ◘ulai♥ah bin 
Khuwailid dari kalangan Bani Asad. Tidak beberapa lama setelah 
Nabi wafat muncul seorang perempuan bernama Sajah binti al-
♦☼ri♪ yang mengaku sebagai nabi. ◘ulai♥ah dan Sajah sempat 
kembali masuk Islam setelah bertobat, sedangkan al-Aswad dan 
Musailamah tewas terbunuh. Kemunculan mereka terjadi setelah 
tersiar kabar Rasulullah sakit keras menjelang wafat, sehingga 
buru-buru bersiap diri mengaku sebagai pengganti.

Pada masa dinasti Bani Umayyah dan ‘Abb☼siyah tercatat 
tidak kurang dari tujuh orang pengaku nabi, yaitu al-Mukht☼r 
bin ‘Ubaid a♪-♫aqaf◄, al-♦☼ri♪ bin Sa‘◄d, Bay☼n bin Sam‘an, al-
Mug◄rah bin Sa‘◄d, Ab‼ Man☺‼r al-Ujal◄, Ab‼ al-Kha••☼b al-Asad◄ 
dan ‘Al◄ bin al-Fa○l. Tidak berhenti di sini, fenomena nabi palsu 
terus bermunculan sampai saat ini. Ada yang berpengaruh luas 
seperti pada kelompok Bahaiyah, Babiah dan Ahmadiyah. Ada 
yang sangat terbatas pengaruhnya seperti pada sosok Ahmad 
Mushaddiq di Indonesia. 

Melihat fenomena nabi palsu yang muncul dari sejak masa 
awal Islam sampai saat ini, kita dapat menyimpulkan beberapa 
faktor penyebab kemunculannya. Antara lain:
1. Fanatisme buta kelompok

Kabilah-kabilah Arab saat itu begitu sangat fanatik terhadap 
kelompoknya. Ketika Rasulullah yang berasal dari suku Quraisy 
mendapat kemuliaan dari Allah sebagai Nabi, mereka pun marah 
karena iri dan dengki. Kemarahan itu membuat mereka selalu 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 271

membela klaim apa pun, terlepas dari benar atau salah. Misalnya, 
salah seorang pengikut ◘ulai♥ah mengatakan, “Demi Allah, nabi 
yang yang berasal dari Bani Asad (suku asal ◘ulai♥ah) lebih aku 
cintai dari pada nabi dari Bani H☼syim (Nabi Muhammad). Mu-
hammad telah wafat, dan sekarang ikutilah ◘ulai♥ah”.29 Menurut 
sejarawan, Ibnu al-A♪◄r, kebanyakan pengikut ◘ulai♥ah berasal 
dari Bani Asad, Ga•afan dan ◘ay‘i yang mengikutinya secara fa-
natik buta.30 Fanatisme itu pula yang mendorong seorang peng-
ikut Musailamah untuk mengatakan kepadanya, “Aku bersaksi, 
sesungguhnya engkau (Musailamah) seorang pendusta, dan Mu-
hammad itu benar, tetapi pendusta dari kalangan Rab◄╨ah (Mu-
sailamah) lebih aku sukai dari pada orang yang benar dari ka-
langan Mu○ar (Nabi Muhammad).31

Fanatisme kebangsaan juga mengilhami berbagai penyim-
pangan, termasuk kemunculan nabi palsu dari kalangan bang-
sa Persia. Sebut saja misalnya Mirza Muhammad Ali “al-B☼b” 
pemimpin gerakan Babisme dan al-Bah☼’ pemimpin kelompok 
Bahaiyah. Bahkan Mirza Ghulam Ahmad, pendiri jemaat Ah-
madiyah juga sangat mengagungkan keunggulan bangsa Per-
sia. Menurut Ibnu ♦azm dalam bukunya al-Fi☺al, bangsa Per-
sia dulu dikenal sangat berjaya, tetapi setelah dikalahkan oleh 
bangsa Arab yang sebelumnya tidak mereka perhitungkan, ada 
kelompok-kelompok yang menaruh dendam akibat kekalahan 
yang menyebabkan kekuasaan mereka hilang. Dengan berbagai 
cara mereka ingin merusak Islam, termasuk melalui kemunculan 
nabi-nabi palsu.32

2. Keuntungan materi
Faktor materi dapat dilihat dari kompromi damai antara 

Musailamah, nabi palsu dari Yamamah dengan Sajah yang berasal 
dari kalangan Kristen Arab, dan pengaruhnya meluas sampai ke 
Bani Tamim dan Yamamah. Musailamah mengatakan kepada 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu272

Sajah, “Apakah boleh aku mengawinimu dan mendapatkan 
keuntungan materi bersama kaum dan pengikutmu?”. Sajah 
pun mengiyakan. Untuk meresmikian perdamaian itu Sajah rela 
menginap tiga malam di tempat Musailamah setelah tergoda 
bujuk rayu Musailamah.33

3. Nafsu berkuasa
Nafsu berkuasa dengan mengaku sebagai nabi dapat dilihat 

dari surat Musailamah yang dikirim kepada Nabi Muhammad 
pada tahun 10 H. Ia mengatakan:

34.

Dari Musailamah, Rasul Allah, kepada Muhammad, Rasul Allah. Semoga 
keselamatan tercurah atasmu. Selanjutnya (ketahuilah bahwa) sesungguhnya 
aku telah (dijadikan) (Tuhan) berserikat atau berbagi denganmu, karena 
itu milik kami setengah bumi dan milik (suku) Quraisy setengahnya, tetapi 
(suku) Quraisy adalah kaum yang melampaui batas. 

Dia mengira dalam menyampaikan dakwah Nabi Muham-
mad menginginkan kekuasaan, padahal ketika ingin dipertuan 
atau dijadikan raja oleh kaumnya Nabi Muhammad justru me-
nolak, sebab ia melakukan itu atas perintah Allah untuk memberi 
petunjuk kepada umat manusia.

4. Propaganda musuh-musuh Islam
Musuh-musuh Islam, dari dulu sampai sekarang, tidak per-

nah berhenti mencari kelemahan dan berusaha melakukan pro-
paganda terhadap Islam dan umat Islam. Salah satu cara menem-
bus tembok besar umat Islam adalah dengan memunculkan nabi 
palsu. Penelitian Mu♥sin ‘Abdul ♦am◄d, guru besar Universitas 
Bagdad, membuktikan bahwa gerakan Babiyah (Babism) di Iran 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 273

dan Bahai di Bagdad muncul dengan didukung oleh kekuatan 
Yahudi internasional, sehingga kemunculannya selalu sejalan 
dengan misi imperialisme Barat, terutama Inggris.35 Pendapat 
serupa sebelumnya dikemukakan oleh ulama Syi‘ah terkemuka, 
Mu♥ammad ♦usain al K☼syif  al-Gi•☼╨.36 Hal yang sama terjadi 
pada Jemaat Ahmadiyah yang didirikan oleh Mirza Ghulam Ah-
mad di India-Pakistan, seperti dikatakan para ulama di sana saat 
itu.37 Sampai sekarang, pusat gerakan Bahai dan Ahmadiyyah 
berada di London. Siasat merusak Islam dari dalam merupakan 
strategi jitu yang diterapkan oleh kolonialis, sebab seperti kata 
pendeta Zwemer saat memberikan arahan kepada para misio-
naris, pohon akan mati dengan sendirinya jika cabang dan ran-
tingnya mati satu per satu.38  

5. Keterpurukan dan kebodohan buruk umat Islam
Kondisi psikologis suatu masyarakat akan mempengaruhi 

individu-individu di dalamnya sehingga menyerah kepada bisikan 
dan khayalan aneh. Dalam situasi seperti itu mereka menunggu 
kedatangan juru selamat yang akan menyelamatkan mereka dari 
keterpurukan. Sang juru selamat itu diakui sebagai sosok kuat 
dan berpengaruh. Sejarah mencatat, komunitas masyarakat yang 
terbelakang dan dalam kehinaan, seperti kata M. Iqbal, sumber 
inspirasinya adalah keterbelakangan itu sendiri.39 Oleh karenanya, 
M. Iqbal mengatakan, tokoh-tokoh yang terlibat dalam drama 
gerakan Ahmadiyah adalah lakon dari sebuah keterpurukan dan 
keterbelakangan.40 

Saat gerakan Ahmadiyah muncul, menurut Abul ♦asan 
an-Nadaw◄, kondisi umat Islam di India sedang terpuruk. 
Masyarakat putus asa melihat kenyataan yang ada, dan pesimis 
dengan penyelesaian masalah dengan cara biasa, sehingga 
mereka mendambakan jalan keluar baru yang aneh dan tidak 
biasa. Oleh karenanya, pengakuan Mirza Ghulam Ahmad sebagai 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu274

nabi mendapat sambutan hangat.41 Demikian pula saat Babism 
muncul di Iran pada abad ke-19. Sistem pemerintahan saat itu 
sangat otoriter dan tiran. Syah adalah penguasa mutlak yang 
tidak boleh dibantah. Selain soal politik, kondisi perekonomian 
juga buruk; pengangguran merajalela, keadilan tidak merata, 
sehingga mereka berpikir mencari juru selamat.42 Apalagi, tradisi 
dan budaya Majusi yang berkembang dan sangat berpengaruh 
di sana, mempunyai kecenderungan untuk selalu berada dalam 
penantian kedatangan anak-anak Zoroaster yang belum lahir 
(sebagai juru selamat).43

Fenomena nabi palsu juga mendapat tempat di hati sebagian 
umat Islam karena kebodohan mereka terhadap ajaran agama 
yang benar. Ketika menjelaskan sebab menyebarnya ajaran 
Babism di Iran, Mu♥sin ‘Abdul ♦am◄d mengatakan, “Sungguh 
mustahil kebatilan Babism mendapat tempat di sana kalau 
tidak karena masyarakat yang bodoh, percaya khurafat dan 
dalam kekacauan seperti di Iran yang saat itu menjadi tempat 
bermunculannya gerakan atheism, liberalisme, majusi, khurafat/
mistik dan lainnya”.44 

D.  Kesimpulan
Demikian beberapa faktor penyebab kemunculan nabi-nabi 

palsu. Dalam upaya membentengi masyarakat agar tidak tertipu 
dengan klaim kenabian, maka daya tahan pemikiran dan akidah 
umat Islam perlu ditingkatkan, antara lain dengan meningkatkan 
pemahamanan tentang keyakinan bahwa kenabian telah 
berakhir, dan umat Islam tidak memerlukan lagi ajaran agama 
baru. Pemahaman yang baik dan benar tentang konsep wahyu 
dan kenabian tidak akan membuat masyarakat percaya begitu 
saja kepada orang yang mengaku nabi. 

Dalam konteks berbangsa dan bernegara, pemerintah 
Indonesia telah mengambil sikap tegas melalui Surat Keputusan 



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 275

Bersama (SKB) Menteri Agama, Jaksa Agung dan Menteri 
Dalam Negeri, pada tanggal 9 Juni 2008, Nomor: 03 Tahun 2008, 
Nomor: KEP-033/A/JA/6/2008, Nomor: 199 Tahun 2008 
tentang Peringatan dan Perintah Kepada Penganut, Anggota, 
dan/atau Anggota Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI) 
dan Warga Masyarakat, yang berisi antara lain:
1.	 Memberi peringatan dan memerintahkan kepada warga 

masyarakat untuk tidak menceritakan, menganjurkan atau 
mengusahakan dukungan umum melakukan penafsiran 
tentang suatu agama yang dianut di Indonesia atau melakukan 
kegiatan keagamaan yang menyerupai kegiatan keagamaan 
dari agama itu yang menyimpang dari pokok-pokok ajaran 
agama itu;

2.	 Memberi peringatan dan memerintahkan kepada penganut, 
anggota, dan/atau anggota pengurus JAI, sepanjang mengaku 
beragama Islam, untuk menghentikan penyebaran penafsiran 
dan kegiatan yang menyimpang dari pokok-pokok ajaran 
Agama Islam yaitu penyebaran faham yang mengakui adanya 
nabi dengan segala ajarannya setelah Nabi Muhammad SAW;

3.	 Penganut, anggota, dan/atau anggota pengurus JAI yang 
tidak mengindahkan peringatan dan perintah dalam SKB ini 
dapat dikenai sanksi sesuai ketentuan peraturan perundangan 
termasuk terhadap organisasi dan badan hukumnya. 
Perlu ditegaskan bahwa SKB itu bukanlah bentuk intervensi 

Pemerintah terhadap keyakinan warga masyarakat, melainkan 
upaya Pemerintah untuk memelihara keamanan dan ketertiban 
masyarakat yang terganggu karena adanya pertentangan dalam 
masyarakat yang terjadi akibat penyebaran paham keagamaan 
menyimpang. Wall☼hu a‘lam bi☺-☺aw☼b.[]



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu276

Catatan:

1  A♥mad bin F☼ris bin Zakariy☼, Mu‘jam Maq☼y◄sil-Lugah, (Beirut: D☼rul-
Jail, 1999), 2/245.

2  Ism☼‘◄ bin ♦amm☼d al-Jauhar◄, a☺-☻i♥☼♥, (Beirut: D☼r I♥y☼╨ at-Tur☼♪ 
al-‘Arab◄, 1999), 1/163.

3  Ab‼ ♦ayy☼n al-Andalus◄, al-Ba♥r al-Mu♥◄•, (Beirut: D☼rul-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2001), 7/228.

4  Syih☼budd◄n Ma♥m‼d al-Al‼s◄, R‼♥ul-Ma‘☼n◄, (Beirut: D☼r I♥y☼╨ at-
Tur☼♪ al-‘Arab◄), 22/35.

5  Mu♥ammad a•-◘☼hir bin ‘►sy‼r, at-Ta♥r◄r wat-Tanw◄r, (Tunisia: D☼r 
Sahn‼n), 11/275.

6  Muchlis M. Hanafi, Menggugat Ahmadiyah, Mengungkap Ayat-Ayat Kon-
troversial dalam Tafsir Ahmadiyah, (Jakarta: Lentera Hati, 2011), h. 31.

7   A•-◘abar◄, J☼mi‘ul-Bay☼n, 9/86.
8   Ibnu Ka♪◄r, Tafs◄r al-Qur╨☼n al-‘A♂◄m, 2/254.
9   ☻a♥◄♥ul-Bukh☼r◄, 1/74.
10  ☻a♥◄♥ Muslim, 1/371.
11  Ab‼ as-Su‘‼d,  Irsy☼dul-‘Aql as-Sal◄m, 2/87.
12  Ibnu Ka♪◄r, Tafs◄r al-Qur╨☼n al-‘A♂◄m, 2/13.
13  Ibnu Ka♪◄r, Tafs◄r al-Qur╨☼n al-‘A♂◄m, 3/493.
14  Sunan at-Tirmi♣◄, 4/499.
15  Mereka itu: 1) ♫auban dalam riwayat Ab‼ D☼wud, at-Tirmi♣◄, dan 

A♥mad; 2) J☼bir bin ‘Abdill☼h dalam riwayat A♥mad; 3) Ab‼ Hurairah dalam 
riwayat al-Bukh☼r◄ dan Muslim; 4) Ibnu ‘Abb☼s dalam riwayat A♥mad dan 
Ab‼ Ya‘l☼; 5) Anas dalam riwayat A♥mad, dan; 6) Ab‼ Sa‘◄d al-Khudr◄, dalam 
riwayat A♥mad dan al-♦☼kim.

16  Tu♥fatul-A♥wa♣◄, 6/385.
17  ☻a♥◄♥ Muslim, 4/1824.
18  Ibnu F☼ris, Mu‘jam Maq☼y◄sil-Lugah, 4/80.
19  Ibnu Man♂‼r, Lis☼nul-‘Arab, 12/164.
20  ☻a♥◄♥ Muslim, 1/348.
21  ☻a♥◄♥ Muslim, 4/1791.
22  ‘Aq◄dah Khatmin-Nubuwwah bin-Nubuwwah al-Mu♥ammadiyyah, diunduh 

dari www.antiahmadiyya.net, pada 15 Mei 2011, h. 55.
23  Ibnu Ka♪◄r, al-Bid☼yah wan-Nih☼yah, 9/199.
24  Al-Q☼○◄ ‘Iy☼○, asySyif☼’, 2/271.
25  Al-Qur•ubi, al-J☼mi‘ li A♥k☼mil-Qur╨☼n, 14/196 .
26  Al-Gaz☼l◄, al-Iqti☺☼d fil-I‘tiq☼d, h. 225.
27  Abul-Q☼sim Ma♥m‼d bin ‘Umar az-Zamakhsyar◄, al-Kasysy☼f (Beirut: 

D☼r I♥y☼╨ at-Tur☼♪ al-‘Arabiy), 3/553-554. Lihat: Muchlis M. Hanafi, Meng-
gugat Ahmadiyah, h. 32.



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 277

28  Pengakuan al-Aswad al-╨Ansi sebagai nabi merupakan bentuk per-
tama kemurtadan dalam Islam yang terjadi pada masa Rasulullah, yaitu di 
akhir hayat beliau setelah kembali dari haji wada‘, pada tahun kesembilan 
hijriah. Ia menobatkan dirinya sebagai nabi di negeri asalnya, yakni ☻an‘a di 
Yaman. Ketika itu penguasa Yaman yang diangkat oleh Nabi adalah Bazan. 
Perlakuan al-Aswad terhadap orang-orang Islam di Yaman sangat keras dan 
kejam, sampai-sampai mereka yang ditugaskan di Yaman oleh Rasulullah 
pergi ke tempat-tempat yang terpencil, dan sebagian kembali ke Medinah. 
Mendengar gerakan makar yang terjadi di Yaman, Nabi memerintahkan 
para sahabatnya untuk melakukan perlawanan. Dengan bantuan istrinya, 
Murzubanah, seorang muslimah, mantan istri Bazan, al-Aswad tewas 
terbunuh. Sang istri menyuguhkan kepadanya minuman keras sehingga ia 
mabuk dan ketika itu seorang yang bernama Fairuz memenggal lehernya. 
Berita terbunuhnya al-Aswad diterima oleh Rasulullah melalui informasi dari 
langit (wahyu). ‘Al◄ Mu♥ammad a☺-☻allabi, al-Insyir☼♥ wa Raf‘u○-◙◄q f◄ S◄rah Ab◄ 
Bakr a☺-☻idd◄q, (Beirut: D☼r Ibn Ka☺◄r, Cet. 1, 2007), 3/199-201. M. Quraish 
Shihab, Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW (Jakarta: Lentera hati, Cet. 1, 
2011), h. 1068.

29  Ibnu Ka♪◄r, al-Bid☼yah wan-Nih☼yah, 6/318.
30  Ibnul-A♪◄r, al-K☼mil fit-T☼r◄kh, 2/344.
31  T☼r◄kh a•-◘abar◄, 3/286, al-Bid☼yah wan-Nih☼yah, 6/360.
32  Al-Fi☺al fil-Milal wan-Ni♥al, 2/115.
33  Kisah tersebut dituturkan oleh a•-◘abar◄ dan Ibnul-A♪◄r. Dalam kitab 

al-K☼mil fit-T☼r◄kh peristiwa itu diceritakan sebagai berikut:



Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu278

34  Ibnul-A♪◄r, al-K☼mil fit-T☼r◄kh, 2/146.
35  Mu♥sin ‘Abdul ♦am◄d, ♦aq◄qatul-B☼biyyah wal-Bah☼’iyyah, h. 171.
36  Al-♦aq☼’iq ad-D◄niyyah fir-Radd ‘alal-‘Aq◄dah al- Bah☼’iyyah, seperti diku-

tip oleh Mu♥sin ‘Abdul ♦am◄d, h. 84—85.
37  Lihat: Mauqiful-Ummah al-Isl☼miyyah minal-Qadiy☼niyyah, h. 109—113.
38  Al-G☼rah ‘alal-‘►lam  al-Isl☼m◄, h. 32. 
39  Al-Q☼diy☼n◄ wal-Q☼diy☼niyyah, h. 143.
40  ♦arf  Iqbal, h. 157—158.
41  Al-Q☼diy☼niy wal-Q☼diy☼niyyah, h. 20—21.
42  ♦aq◄qatul-B☼biyyah wal-Bah☼’iyyah, h. 48.
43  M. Iqbal, Tajd◄dut-Tafk◄r ad-D◄niy, h. 166—167.
44  Mu♥sin ‘Abdul ♦am◄d, ♦aq◄qatul-B☼biyyah wal-Bah☼╨iyyah, h. 75.



Daftar Kepustakaan 279

►b☼d◄, Fairūz, Al-Q☼mūs al-Mu♥◄•, Beirut: Mu╨assah ar-Ris☼lah, 
1407.

A♥mad, Musnad A♥mad, Pentahqiq: Syu‘aib al-Arnāū•, dkk., 
Beirut: Mu╨assasah ar-Risālah, 2001, juz 35.

Ali, Abdullah Yusuf, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, terjemah Ali 
Audah, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994. 

Ali, Maulana Muhammad, Quran Suci, (terj.) M. Bachrun, Jakarta: 
D☼rul-Kutub al-Isl☼miyah, 1979.

Ali, Mukti, Asal Usul Agama, Yogyakarta: Yayasan Nida, 1971. 
_______, Ilmu Perbandingan Agama, Yogyakarta: Nida, 1975. 
`Ali, ☻adr al-D◄, ‘Al◄ ibn, Syar♥ a•-◘a♥h☼wiyyah fil-‘Aq◄dah wasy-

Syar◄‘ah, tahqiq oleh A♥mad Sy☼kir, Saudi Arabia: Waz☼rah 
asy-Syu’ūn al-Isl☼miyyah wal-Auq☼f  wad-Da‘wah wal-
Irsy☼d, 1418, Jilid III.

al-Al‼s◄, Syih☼budd◄n Ma♥m‼d, R‼♥ul-Ma‘☼n◄ f◄ Tafs◄ril-Qur╨☼nil-
‘A♂◄m was-Sab‘il-Ma♪☼n◄, Beirut: D☼r I♥y☼ at-Tur☼♪ al-‘Arab◄, 
tt., jilid 13.

al-Andalus◄, Ab‼ ♦ayy☼n, al-Ba♥r al-Mu♥◄•, Beirut: D☼rul-Kutub 
al-‘Ilmiyyah, 2001.

al-‘Ani, Sayyid Ma♥mūd ‘Al◄ G☼z◄, Bayānul-Ma‘ānī, Damaskus, 
Ma•ba‘ah at-Turqī, 1975. 

al-‘Arab, A. Hamid ‘Izz, et.al, Mab☼♥i♪ fil-‘Aq◄dah al-Isl☼miyyah, 
Kairo: Kulliyah ad-Dir☼sah al-Isl☼miyyah, 1999.

al-A☺fah☼n◄, R☼gib, Mufrad☼t Gar◄bil-Qur╨☼n, Kairo: D☼r Tur☼♪, 
1989.

‘►sy‼r, Mu♥ammad a•-◘☼hir Ibnu, at-Ta♥r◄r wat-Tanw◄r, Tunisia: 
D☼rus-Sahnun, 1997, jilid 9.

AS Hornby, Oxford Advance Learner’s  Dictionary of  Current English, 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 



Daftar Kepustakaan280

t.th.
al-‘A♪qal☼n◄, Ibnu ♦ajr, Fat♥ul-B☼r◄, tahqiq oleh Abūl-Fa○l al-

‘Asqal☼n◄, Beirut: Dārul-Ma‘rifah, 1379, jilid I. 
al-Bagāwī, Abū Mu♥ammad al-♦usain bin Mas‘ūd, Ma‘ālimut-

Tanzīl fī Tafsīril-Qur’ān, Dārut-◘ayyibah lin-Nasyr wat-
Tauzī‘, 1417 H., juz 2.

_______, Tafsīrul-Bagawī, Beirut, Dārul-I♥yā’ at-Turā♪ al-‘Arabī, 
1420 H, juz I.

al-Baijūrī, Ibrāhīm, ♦āsyiyatul-Baijūrī ‘alā Jauharatut-Tau♥īd, Kairo: 
Dārus-Salām, 2002.

B☼q◄, M. Fu╨☼d ‘Abdul, al-Mu‘jam al-Mufahras li Alf☼♂il-Qur╨☼n, 
Kairo: D☼rul-♦ad◄♪, 1996.

Abus-Su‘ūd, Irsy☼dul-‘Aqlis-Sal◄m il☼ Maz☼yal-Qur╨☼nil-Kar◄m, 
Beirut: D☼r I♥y☼╨it-Tur☼♪il-`Arab◄, t.t., Jilid II.

◙aif, Syauq◄, Mukjizatul Qur╨☼n,  Kairo: D☼rul-Ma‘☼rif, t.th.
Dasuki, H.A. (Editor), Ensiklopedi Islam, Ichtiar Baru Van Hoeve, 

Jakarta, 1994, jilid 1. 
_______, (Editor), Ensiklopedi Islam, Ichtiar Baru van Hoeve, 

Jakarta, 1994, jilid V. 
Darwazah, ‘Izzah, at-Tafsīr al-♦adī♪, Kairo, Dārul-I♥yā’il-Kutub 

al-‘Arabī, 1383 H., juz III.
Dir☼z, M. ‘Abdull☼h, an-Naba’ul-‘A♂◄m: Na♂ar☼t Jad◄dah fil-Qur╨☼n, 

Kuwait: D☼rul-Qalam, 1996, cet. VIII.
al-Faram☼w◄, ‘Abdul-♦ayy, al-Bid☼yah fit-Tafs◄r al-Mau○‼‘◄: 

Dir☼sah Manhajiyah Mau○‼‘iyyah, t.p., 1977, cet. II.
Al-F☼s◄, al-Ba♥rul-Mad◄d, Beirut: D☼run-Nasyr, 1423 H., jilid 

VIII.
al-Gaz☼l◄, Mu♥ammad, ‘Aq◄datul-Muslim, Kairo: D☼rul Kutub al-

Isl☼miyyah, 1980.
al-Hai♪amī, Nūrudd◄n, Majma‘uz-Zawā’id wa Manba‘ul-Fawā╨id, 

Beirut, Dārul-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1988, juz 8. 



Daftar Kepustakaan 281

Hanafi, Muchlis M., et.al., Ensiklopedi Al-Qur╨an: Kajian Kosakata, 
Jakarta: Lentera Hati, 2006.

_______, Menggugat Ahmadiyah, Mengungkap Ayat-Ayat Kontroversial 
dalam Tafsir Ahmadiyah, Jakarta: Lentera Hati, 2011.

♦anbal, A♥mad bin, Musnad A♥mad, Beirut: Mu╨assasatur-
Ris☼lah, 1420 H., jilid IV. 

♦aqq◄, Ism☼`◄l, Tafs◄r Rū♥il-Bay☼n, Beirut: D☼r I♥y☼╨it-Tur☼♪il-
`Arab◄, t.t., Jilid II.

Ibnu Hibatill☼h, T☼r◄kh Mad◄nah Dimasq, tahqiq oleh Ibn Gar☼mah 
al-‘Umar◄, Beirut: Dārul-Fikr, 1995, jilid XX.

Ibnu ♦ibbān, ☻a♥ī♥ Ibni ♦ibbān, Beirut, Mu╨assasah ar-Risālah, 
1993.

Ibnu Ka♪◄r, Terjemah Singkat Tafsir Ibnu Ka♪◄r, (terj.) Salim Bahreisy 
dan Said Bahreisy, Surabaya: Bina Ilmu, 1987, jilid 1.

_______, Tafsīr Ibn Ka♪īr, Riyad: Dār ◘aibah, 1999, juz 3.
_______, Qa☺a☺ul-Anbiyā╨, Kairo: Dārul-Kutub al-♦adī♪ah/

Dārut-Ta╨līf, 1968.
_______, al-Bidāyah wan-Nihāyah, Beirut: Dār I♥yā╨ at-Turā♪ al-

‘Arabī, 1988, juz 1.
Ibnu Man♂ūr, Lis☼nul-‘Arab, Beirut: D☼ru☺-☻adr, t.t., Jilid XII, 

cet. I.
_______, Lis☼nul-‘Arab, Beirut: D☼rus-☻☼dr, t.t, jilid 1, cet. I
Ibnu Taimiyyah, an-Nubuww☼t, A. Aziz a•-◘awiyyan (ed.), Riyad: 

A○w☼’ as-Salaf, 2000, cet. I.
_______, al-Jaw☼b a☺-☻a♥◄♥ li-man Baddala D◄nal-Mas◄♥, Ali bin 

Hasan et al. (ed.), Riyad: D☼rul ‘►☺imah, 1414 H., jilid 5.
al-Ījī, ‘A○ududdīn, Syar♥ul-Mawāqif, Beirut: Dārul-Jīl, 1997, juz. 3
al-I☺fah☼n◄, Ar-R☼gib, al-Mufrad☼t f◄ Gar◄bil-Qur╨☼n, Beirut: Darul-

Ma‘rifah, t.th.
_______, Mufrad☼t Alf☼♂il-Qur╨☼n, D☼rul-Qalam, Damaskus, 

2002. 



Daftar Kepustakaan282

al-Jauhar◄, Ism☼‘◄ bin ♦amm☼d, a☺-☻i♥☼♥, Beirut: D☼rul-I♥y☼╨ at-
Tur☼♪ al-‘Arab◄, 1999.

al-Jaza’ir◄, Ab‼ Bakar, Aqîdah al-Mu╨min, Kairo: D☼rul-Kutub as-
Salafiyyah, 1396 H.

J.S. Badudu dan Sutan Mohammad Zain, Kamus Umum Bahasa 
Indonesia, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1996. 

al-Jurj☼n◄, ‘Al◄ Mu♥ammad, at-Ta‘r◄f☼t, Ibr☼h◄m al-Abyari (ed), 
Beirut: D☼rul-Kit☼b al-‘Arab◄, 1405  H., cet. I.

Al-Kafūm◄, Mu‘jam fil-Mu☺•ala♥☼t wal-Furūqil-Lugawiyyah, Beirut: 
D☼run-Nasyr, 1419 H. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1990, cet. III.
Kartanegara, Mulyadhi, Menyibak Tirai Kejahilan (Pengantar 

Epistemologi Islam), Bandung: Mizan, 2003.
Kementeriaan Agama RI, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Jakarta: 

Kementeriaan Agama RI, 2010, Jilid 1. 
_______, Al-Qur╨an dan Tafsirnya, Jakarta: Kementeriaan Agama 

RI, 2010, Jilid 2.
Kamus Besar Bahasa Indonesia, edisi baru (revisi), Jakarta: Pustaka 

Poenix, 2008. 
al-Kha•◄b, ‘Abdul-Kar◄m Yūnus, at-Tafs◄r al-Qur’ān lil-Qur’ān, 

Kairo: Dārul-Fikr al-‘Arab◄, juz 11.
Madk‼r, Ibr☼h◄m, F◄ al-Falsafah al-Isl◄miyyah Manhaj wa Ta•b◄quh‼, 

Kairo: Samir Co. li a•-◘ib☼‘ah wa an-Nasyr, cet. II, t.t.
Ma♥m‼d, Abdul ♦al◄m, Fahm U☺‼lil-Isl◄m, Kairo: D☼rut-Tauz◄‘ 

wan-Nasyr al-Isl☼miyyah, 1994.
Al-Mar☼g◄, Tafs◄r al-Mar☼g◄, Mesir: Syirkah Maktabah wa Ma•ba‘ah 

Mu☺•afal-B☼b◄l-♦alab◄, t.t., Jilid I.
al-Maktabah asy-Sy☼milah
al-Māward◄, Abū al-♦asan ‘Āliy bin Mu♥ammad , Tafs◄r al-

Māward◄ (an-Nukat wal-‘Uyūn), Beirut: Dārul-Kutub al-
‘Ilmiyah, juz 5.



Daftar Kepustakaan 283

al-Mubārakf‼ri, ☻hafiyurrahmān, Perjalanan Hidup Rasul yang 
Agung Muhammad: Dari Kelahiran hingga Detik-detik Terakhir, 
(terj.) Hanif  Yahya dari ar-Ra♥◄q al-Makht‼m, Jakarta: PT. 
Megatama Sofwa Pressindo, 2001, cet. ke-5. 

Muhammad Chirzin dan Nur Kholis, Bimbingan Nabi untuk 
Mengatasi 101 Masalah, Bandung: Mizania, 2009.

al-Mun☼w◄, at-Tauq◄f  ‘Al☼ Muhimm☼tit-Ta‘☼ruf, Beirut: D☼rul-Fikr, 
1410, cet. I

Mu☺•af☼, Ism☼‘◄l ♦aqqi bin, Rū♥ul-Bayān, Beirut, Dārul-Fikr, tt., 
juz I.

M. Darwis Hude, Wahyu dan Kenabian, makalah Tafsir Tematik 
Kemenag RI tahun 2012.

An-Naisābūrī, Tafsīrul-Qur’ān, Beirut, Dārul-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1416 H., juz II.

an-Numairī, Ibnu Syabbah, Tārīkhul-Madīnah, Cetakan Pribadi 
♦abīb Ma♥mūd A♥mad, 1399, juz 2.

al-Qārī, ‘Alī, Mirqātul-Mafātī♥ Syar♥ Misykātul-Ma☺ābī♥, Beirut: 
Dārul-Fikr, 2002, juz 9.

al-Qa••☼n, Mann☼‘ Khal◄l, Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur╨an, Terjemahan 
Mudzakir As, Bogor: Lentera Antar Nusa, 2009. 

al-Qur•ub◄, Abū ‘Abdillāh. al-Jāmi‘ li A♥kāmil-Qur’ān, Beirut: 
Maktabah Misykāt al-Isl☼miyah, 1372 H, juz 16. 

_______, al-J☼mi‘ li A♥k☼mil-Qur╨☼n,  tahqiq oleh Hisy☼m Sam◄r 
al-Bukh☼r◄, Riyad: D☼r ‘►lamil-Kit☼b, 1423 H., Jilid XIII, 

Qu•b, Sayyid, F◄ ♀il☼lil-Qur╨☼n, Kairo: D☼rusy-Syur‼q, 1992, juz 
3.

Rahman, Fazlur, Kontroversi Kenabian dalam Islam (Antara Filsafat 
dan Ortodoksi), Bandung: Mizan, 2003. 

ar-Rāzī, Fakhruddīn, Mafātī♥ul-Gaib, Beirut, Dārul-I♥yā’ at-Turā♪ 
al-‘Arabī, 1420 H, juz 6.

Ri○ā, Rasyīd, Tafsīr al-Manār, Kairo: al-Hai╨ah al-Ma☺riyyah al-



Daftar Kepustakaan284

‘Āmmah lil-Kitāb, 1990, juz 7.
a☺-☻allabi, ‘Al◄ Mu♥ammad, al-Insyir☼♥ wa Raf‘u○-◙◄q f◄ S◄rah Ab◄ 

Bakr a☺-☻idd◄q, Beirut: D☼r Ibn Ka☺◄r, 2007, Cet. 1.
Shihab, Muhammad Quraish, Mukjizat Al-Qur╨an, Bandung: 

Mizan, 1997.
_______, Tafsir Al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2000, volume 

2.
_______, Tafsir Al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2003, volume 

12. 
_______, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur╨an, 

Jakarta, Lentera Hati, 2004, cet. ii, vol. V.
_______, Tafsir al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2007, vol. 8.
_______, Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW, Jakarta: Lentera 

hati, Cet. 1, 2011.
Syaibah, Ibnu Abī , Mu☺annaf  Ibnu Abī  Syaibah, Riyad: Maktabah 

ar-Rusyd, 1409, juz 6.
Sayyid S☼biq, al-‘Aq☼’id al-Isl☼miyyah, Kairo: al-Fat♥ lil-I‘l☼m al-

‘Arab◄, 1992.
Syalt‼t, Mahmud, al-Isl☼m ‘Aq◄dah wa Syar◄‘ah, Kairo: D☼rusy-

Syur‼q, cet. XVI, 1992. Sensa, Mohamad Jarot, Quranic 
Quotient, Kecerdasan-kecerdasan Bentukan Al-Quran, Hikmah, 
2004, t.th. 

a•-◘abar◄, Ibnu Jar◄r, Tafs◄r a•-◘abar◄, Beirut: D☼rul-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1999, juz 1.

_______, Tafsīr a•-◘abar◄/Jāmi‘ul-Bayān f◄ Ta╨w◄lil-Qur╨☼n, Beirut: 
Mu╨assasah ar-Risālah, 2000, juz 18.

at-Tabrīzī, Al-Kha•īb, Misykātul-Ma☺ābī♥, Pentahqiq: Nā☺iruddīn 
al-Albānī, Beirut, al-Maktab al-Islāmī, 1979, juz 3. 

at-Taftazan◄, Sa‘dudd◄n, Syar♥ al-‘Aq☼’id an-Nasafiyyah, Karachi: 
Maktabah Khair Ka♪◄r, t.t.

at-Taftazan◄, Syar♥ul-Maq☼☺id, A. Rahman ‘Umairah (ed.), Beirut: 



Daftar Kepustakaan 285

‘►lam al-Kutub, 1989, Jilid 5.
Thoha, Anis Malik, Konsep Nabi dan Wahyu dalam Islam, materi 

Workshop on Islamic Epistemology and Education Reform yang 
diselenggarakan oleh Universitas Islam Negeri (UIN) 
Pekanbaru, tanggal 27 Maret 2010.

at-Tūnis◄, Mu♥ammad ◘āhir bin ‘Āsyūr, Ta♥r◄r Ma‘nas-Sad◄d wat-
Tanw◄r al-‘Aql al-Jad◄d min Tafs◄r al-Kitāb al-Maj◄d (at-Ta♥r◄r 
wat-Tanw◄r), Tunis: Dārut-Tūnisiyah lin-Nasyr, 1984.

Zakariy☼ A♥mad bin F☼ris bin, Mu‘jam Maq☼y◄sil-Lugah, Beirut: 
D☼rul-Jail, 1999..

az-Zamakhsyar◄, Abul-Q☼sim Ma♥m‼d bin ‘Umar, al-Kasysy☼f 
Beirut: D☼ril-I♥y☼╨ at-Tur☼♪ al-‘Arabiy, t.th. 

_______, al-Kasysy☼f  ‘an ♦aq☼’qit-Tanz◄l, tahqiq oleh ‘Abdur-
Razz☼q al-Mahd◄, Beirut: D☼rul-I♥y☼╨it-Tur☼♪il-‘Arab◄, t.t., 
Jilid II. 

az-Zubaid◄, T☼jul-‘Arūs min Jaw☼hiril-Q☼mūs, Beirut: D☼rul-
Hid☼yah, t.t., Jilid XXXIII. 

az-Zu♥ail◄, Wahbah bin Mu☺•afā, at-Tafs◄r al-Mun◄r fil-‘Aq◄dah 
wasy-Syar◄‘ah wal-Manhaj, Damaskus: Dārul-Fikr, 1418 H, 
juz 22.

http://www.facebook.com/note
www.antiahmadiyya.net
http://www.facebook.com/note
www.antiahmadiyya.net



Daftar Kepustakaan286



Indeks 287

INDEKS

A

Ab‼ ☻āli♥,  243
Ab‼ al-Kha••☼b al-Asad◄,  270
Ab‼ Bakar,  5, 28, 97, 133, 168, 169, 

284
Ab‼ Bakar al-Jaz☼╨ir◄,  5
Ab‼ Bakar Mu♥ammad al-Baqill☼ni,  

133
‘Abb☼s bin ‘Abdul Mu••alib,  170
‘Abb☼siyah,  270
‘Abdul ♦al◄m Ma♥m‼d , 4, 28
‘Abdul-Kar◄m al-Kha•◄b,  204
‘Abdull☼h bin ‘Amr bin al-‘►☺,  248
‘Abdull☼h bin Syar◄♥ bin M☼lik bin 

Rab◄‘ah Fihri,  170
‘Abdull☼h bin Ummi Makt‼m,  170
‘Abdul Q☼hir al-Bagdad◄,  265
Ab‼ Hurairah,  17, 25, 38, 40, 165, 

205, 225, 248, 260, 276
Ab‼ Jahal bin Hisy☼m,  170
Ab‼ ◘☼lib,  104
Ab‼ Man☺‼r al-Ujal◄,  270
Abū al-♦asan al-Khāzin,  203, 206, 

207
Abū al-Qāsim as-Suhailī,  189
Abū ♠arr,  238, 239, 240, 251
Abū Lahab,  232
Abul-A‘l☼ al-Maud‼d◄,  170
Abul ♦asan an-Nadaw◄,  273
A☺♥☼bul-Kahfi,  115, 116, 229
Abū Mūsā al-Asy‘ar◄,  246
Abus-Su‘ūd  115, 126, 280
Abū Yaz◄d,  120
Adam  
	 Nabi,  5, 9, 17, 33, 36, 47, 62, 

68, 106, 130, 178, 181, 194, 
198, 212, 214, 229, 234, 235, 
236, 237, 240, 245

Ahmadiyah,  270, 271, 273, 275, 276, 
286

al-Al‼s◄,  5, 13, 14, 28, 29, 115, 255, 
276, 284, 286

al-Asbā•,  181
‘►╨isyah,  48, 49, 81, 155, 162, 191
‘Al◄ bin al-Fa○l,  270
Amr bin ‘►☺,  95
Anas bin Mālik,  236
►☺if  bin Barkhiy☼,  116
Asy-Sya‘rāw◄,  182
Ayyub
	 Nabi,  33, 63, 94, 98, 180, 

181, 212, 221, 233

B

Babiah,  270
al-Bah☼’,  271
Bahaiyah,  270, 271
Al-Bai○☼w◄,  212, 213
Ba♥ira,  104
al-Baihaqī,  40, 165
Bani Am◄r bin Lu╨ay,  170
Bani Asad,  270, 271
Bani H☼syim,  271
Bani Israil,  6, 48, 52, 87, 112, 113, 

174, 175, 194, 256
Bay☼n bin Sam‘an,  270
al-Bazzār,  243, 252
al-Bukh☼r◄,  20, 38, 51, 81, 117, 126, 

189, 225, 260, 276, 281

C

Charles Darwin,  198



Indeks288

F

al-Fairūz ►b☼d◄,  120
al-Farabi,  7, 8, 10, 12, 28 
Fir‘aun,  42, 88, 112, 133, 175, 182, 

229, 232, 258

G

al-Gamdi,  268 
al-Gaz☼l◄,  7, 29, 269, 285
Ga•afan,  271
gazwul-fikri,  27

H

al-♦abbab bin Mun♣ir,  166 
al-♦☼kim,  126, 155, 248, 276 
Haman,  258
Hanifisme,  23
Haran bin Terah,  76
Harun
	 Nabi,  33, 42, 63, 87, 180, 

181, 212, 229, 233
al-♦☼ri♪ bin Sa‘◄d,  270
♦i○ir
	 Nabi,  241
Hud  
	 Nabi,  73, 74, 75, 229, 232, 

234, 257

I

Ibnu ‘Abb☼s  68, 69, 92, 112, 174, 
203, 243, 249, 252, 266, 267, 
276

Ibnu ♦ajar  248, 252
Ibnu ‘Āsyūr,  29, 87, 176, 204, 255
Ibnu ♦azm,  7, 271
Ibnu F☼ris,  126, 255, 267, 276
Ibnu Jar◄r,  62, 69, 176, 250, 252, 282, 

284
Ibnu Juraij,  69
Ibnu Ka♪◄r,  62, 64, 76, 80, 112, 126, 

176, 245, 255, 259, 264, 265, 

276, 277, 282
Ibnu Khaldun,  8
Ibnu Sina,  7, 8, 10, 12, 28
Ibnu Taimiyyah,  8, 29, 30, 285
Ibrahim
	 Nabi,  8, 9, 10, 12, 20, 22, 33, 

38, 39, 48, 49, 63, 66, 67, 68, 
69, 70, 71, 76, 77, 85, 88, 89, 
90, 97, 109, 111, 133, 180, 
181, 189, 191, 195, 212, 214, 
215, 220, 221, 222, 224, 227, 
229, 233, 256

Ibrahim Madkur,  8, 12
Idris
	 Nabi,  67, 68, 212, 234, 241, 

245
Injil,  13, 48, 52, 64, 141, 147, 148, 

149, 193, 229, 240, 261
irh☼☺,  104
Isa
	 Nabi,  5, 6, 20, 22, 33, 38, 48, 

51, 52, 63, 64, 97, 106, 109, 
113, 144, 145, 146, 147, 180, 
181, 183, 193, 194, 195, 212, 
215, 217, 221, 222, 223, 224, 
228, 229, 233, 244, 256, 260, 
261, 269

Ishak  
	 Nabi,  22, 33, 63, 68, 69, 70, 

85, 180, 181, 191
Iskandar Agung,  229, 247, 248
Islam,  2, 3, 5, 8, 9, 12, 15, 16, 20, 21, 

22, 23, 24, 25, 26, 28, 29, 30, 
41, 44, 45, 55, 62, 63, 66, 80, 
86, 90, 95, 96, 97, 101, 102, 
130, 136, 140, 141, 148, 150, 
158, 162, 166, 167, 170, 172, 
175, 176, 200, 204, 212, 216, 
254, 255, 256, 264, 265, 268, 
269, 270, 271, 272, 273, 274, 
275, 277, 281, 282, 283, 284, 
285



Indeks 289

Islam Universal,  20, 22, 23
Ismail, 10, 22, 33, 49, 63, 69, 70, 71, 

180, 181, 189, 233, 245
Ism☼‘◄l ♦aqq◄,  115
istidr☼j,  101, 104, 120, 121, 122, 123, 

124, 125
‘Izzah Darwazah,  224, 229, 279

J

J☼bir bin ‘Abdill☼h,  260, 268, 276
Al-Jurj☼n◄,  120, 127

K

Al-Kafaw◄,  120
Al-Kalabī,  243 
kar☼mah,  101, 104, 114, 115
kaum ‘Ad,  74, 97, 229, 234
kaum Samud,  74, 235
Khālid bin Sinān,  242, 243, 244
Kh☼lid bin Wal◄d,  95
Kristianisme,  3

L

Lukmān,  244
Lut
	 Nabi,  76, 77, 212, 229, 233, 

256, 257

M

Madyan,  78, 175, 235, 257
Maryam,  6, 52, 63, 66, 67, 68, 69, 71, 

115, 116, 145, 146, 150, 185, 
193, 206, 214, 215, 220, 223, 
229, 234, 244, 252

al-Mar☼g◄,  124, 127, 281
al-Māward◄,  195, 206, 279
Mirza Ghulam Ahmad,  271, 273
al-Mug◄rah bin Sa‘◄d,  270
al-Mukht☼r bin ‘Ubaid a♪-♫aqaf◄,  270
M. Dubois,  199
M. Iqbal  273, 278

M. Quraish Shihab,  62, 63, 64, 82, 
102, 108, 121, 126, 127, 277, 
280, 281, 282, 286

Mu♥ammad ‘Abduh,  134
Mu♥ammad bin Ka‘ab,  112
Mu♥ammad Rasy◄d Ri○☼,  133
Mu♥ammad ♦usain al K☼syif  al-

Gi•☼╨,  273
Muhammad 
	 Nabi, 3, 5, 6, 7, 9, 10, 12, 13, 

15, 20, 22, 23, 24, 25, 33, 34, 
38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 
46, 48, 49, 50, 51, 53, 55, 56, 
57, 58, 59, 62, 63, 64, 66, 67, 
68, 69, 70, 78, 79, 80, 81, 82, 
90, 95, 96, 97, 98, 106, 107, 
108, 109, 130, 131, 136, 137, 
138, 141, 142, 147, 156, 158, 
159, 160, 162, 163, 165, 167, 
169, 170, 171, 172, 176, 179, 
180, 181, 187, 188, 190, 191, 
193, 194, 195, 197, 198, 199, 
200, 201, 202, 203, 204, 205, 
210, 211, 212, 213, 214, 215, 
217, 218, 219, 220, 221, 222, 
223, 224, 225, 226, 227, 228, 
234, 238, 242, 243, 244, 248, 
254, 255, 256, 258, 259, 261, 
262, 264, 265, 266, 268, 269, 
271, 272, 275, 277, 280, 281, 
282, 286

Muj☼hid,  68, 112
Mukti Ali,  198, 199, 207, 279
Musa
	 Nabi,  5, 6, 10, 20, 22, 34, 38, 

42, 48, 51, 56, 63, 86, 87, 97, 
105, 109, 112, 113, 143, 175, 
182, 183, 193, 194, 195, 212, 
214, 217, 220, 221, 222, 224, 
228, 229, 233, 241, 248, 249, 
250, 258, 260, 261

Musailamah al-Ka♣♣☼b,  255, 270



Indeks290

Mu♥sin ‘Abdul ♦am◄d,  272, 274, 
278

N

Nuh
	 Nabi,  6, 9, 20, 33, 34, 38, 46, 

47, 63, 67, 72, 109, 110, 153, 
180, 181, 194, 195, 198, 212, 
221, 222, 224, 229, 232, 236, 
237

P

perjanjian primordial,  17
Prof. Tabb☼rah,  138, 139

Q

al-Q☼○◄ ‘Iy☼○,  269
Qais bin ar-Rabī‘,  243
Qarun,  258
Quraisy,  78, 95, 96, 133, 171, 172, 

219, 233, 270, 272
Al-Qur•ub◄,  116, 126, 281

R

Rab◄╨ah,  271
ar-R☼gib al-I☺fah☼n◄,  4
ar-R☼z◄,  28, 29, 116, 117, 118, 122, 

172, 173, 176, 203, 285
religio naturalis,  16, 22
rububiyyah,  17

S

Sa‘dudd◄n at-Taftazan◄,  5, 28, 284
Sahal bin Ukail,  69
Saleh
	 Nabi, 74, 75, 212, 229, 234, 

235
♫aubān,  266
a♪-♫aur◄,  244
Sayyid Qu•ub,  111

semitik,  3
sensus numinis,  16, 17
S☼riyah bin Zan◄m,  118
Sulaiman
	 nabi,  33, 63, 93, 94, 116, 180, 

181, 194, 212, 229, 232, 233, 
256

Syekh al-Albānī,  239
Syekh ‘Alī al-Qārī,  239
Syi‘ah,  152, 167, 273
Syuaib,  77, 78, 235, 257
Syu‘aib al-Arnāū•,  239, 240, 251, 283

T

Taurat,  6, 13, 48, 52, 64, 141, 144, 
147, 148, 149, 194, 240, 261, 
263

Tubba‘,  244
a•-◘a♥☼wī,  194
at-Tirmi♣◄,  126, 155, 265, 266, 270, 

276
◘ulai♥ah bin Khuwailid,  270

U

Ubay bin Ka‘b,  241
ulul ‘azmi,  109
‘Umar bin ‘Abdul ‘Az◄z,  268
Umar bin al-Kha••☼b,  118, 168
Umayyah bin Khalaf,  170, 270
Ummi Makt‼m,  170, 172, 173
‘U♪m☼n bin ◘al♥ah,  95
‘Uqbah bin ‘►mir , 121
Usaid bin ♦u○air,  118
‘Utbah bin Rab◄‘ah,  170

W

al-Wa♥y al-Mu♥ammad◄,  25
Wal◄d bin Mug◄rah,  170



Indeks 291

Y

Yakub
	 Nabi,  22, 33, 63, 69, 85, 180
Yudaisme,  3
Yunus  
	 Nabi,  33, 63, 173, 174, 180, 

181, 212, 229, 233
Yusuf   
	 Nabi,  62, 63, 64, 84, 85, 98, 

133, 212, 214, 221, 229, 233, 
282

Yūsya‘ bin Nūn  14, 241, 248

Z

Zabur,  34, 48, 63, 141, 148, 149, 
180, 240

Zakariya
	 Nabi,  185, 194, 212, 233
az-Zamakhsyar◄,  263, 269, 276, 286
az-Zu♥ail◄,  62, 64, 126, 176, 204, 

207, 279, 282
Zulkarnain,  232, 244, 246, 247, 248
Zulkifli
	 Nabi,  212, 233, 237, 244, 

245, 246
Zwemer,  273



Indeks292


