R - R
’/ )
o °
v \* v
~ v w m - NS
. 4
. .
Zo W) S v~ e

Dengan menyebut nama Allah, Yang Maha Pengasib,
Mabha Penyayang



dpangall syl

Tafsir Al-Qur'an Tematik

KENABIAN (NUBUWWAH)
DALAM AL-QUR'AN

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an
Badan Litbang dan Diklat

Kementerian Agama RI
Tahun 2012




KENABIAN (NUBUWWAH) DALAM AL-QUR'AN
(Tafsir Al-Qur'an Tematik)

Hak cipta dilindungi undang-undang
All rights reserved

Cetakan Pertama, Zulkaidah 1433 H/September 2012 M

Diterbitkan oleh:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qut'an
Gedung Bayt Al-Qur'an & Museum Istiglal
J1. Raya TMII Pintu I Jakarta Timur 13560
Website: www.lajnah.kemenag.go.id E-mail: Ipmajkt@kemenag.go.id
Editor: Muchlis M. Hanafi

Perpustakaan Nasional RI: Katalog Dalam Terbitan (KDT)

Kenabian (Nubuwwah) dalam Al-Qur'an
(Tafsir Al-Qur'an Tematik)

Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an
5jilid; 16 x 23,5 cm

Diterbitkan oleh Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qut'an
dengan biaya DIPA Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qut'an
Tahun 2012

Sebanyak: 750 eksemplar

ISBN  978-602-9300-16-3 (No. Seri 5)

1. Kenabian (Nubuwwah) dalam Al-Qut'an 1. Judul

~

Sanksi Pelanggaran Pasal 72
Undang-undang No. 19 Tahun 2002 Tentang Hak Cipta

(1) Barangsiapa dengan sengaja dan tanpa hak melakukan perbuatan sebagaimana
dimaksud dalam Pasal 2 ayat (1) atau Pasal 49 ayat (1) dan ayat (2) dipidana
dengan pidana penjara masing-masing paling singkat 1 (satu) bulan dan/atau
denda paling sedikit Rp 1.000.000,00 (satu juta rupiah), atau pidana penjara
paling lama 7 (tujuh) tahun dan/atau denda paling banyak Rp 5.000.000.000,00
(lima miliar rupiah).

(2) Barangsiapa dengan sengaja menyiarkan, memamerkan, mengedarkan, atau
menjual kepada umum suatu Ciptaan atau barang hasil pelanggaran Hak
Cipta atau Hak Terkait sebagaimana dimaksud pada ayat (1) dipidana dengan
pidana penjara paling lama 5 (lima) tahun dan/atau denda paling banyak Rp
500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah). )







PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri P dan K
Nomot: 158 Tahun 1987 — Nomor: 0543 b/u/1987

1. Konsonan

1 | Tidak dilambangkan 16 b t
2 o b 17 L p
3 & t 18 & ‘
4 & § 19 ¢ g
5 z j 20 o f
6 c h 21 3 q
7 ¢ kh 22 4 k
8 3 d 23 J 1
9 3 P 24 - m
10 B) r 25 U n
11 D z 26 3 w
12 o s 27 ° h
13 g sy 28 . '
14 | o= s 29 ¢ y
15 | o= d
2. Vokal Pendek 3. Vokal Panjang

— =a <5 Lataba i =1 Je qala
— =i ¥ il &l=1 43 g

L= u sk yazhabu 31\ = u j}{.; yaqulu

4. Diftong
2l = ai oy kaifa
3] = au ] = haula







DAFTAR ISI

Pedoman Transliterasi v

Daftar Isi __ vii

Sambutan Menteri Agama RI __ xi

Sambutan Kepala Badan Litbang dan Diklat __ xiii

Kata Pengantar Kepala Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur'an __ xvii

Kata Pengantar Ketua Tim Penyusun Tafsir
Tematik _ xxiii

PENDAHULUAN _ 1

Signifikansi Konsep Kenabian dalam Islam __ 2
Pengertian Nabi dan Kenabian (Nubuwwah) __ 3
Perbedaan antara Nabi dan Rasul __ 12
Kesatuan Risalah para Nabi dan Rasul __ 12

Tujuan dan Sistematika Penulisan __ 25

FUNGSI NABI DAN RASUL __ 31
Pendahuluan 32

Urgensi Nabi dan Rasul __ 34

Fungsi Nabi dan Rasul __ 40
Kesimpulan __ 60

SIFAT-SIFAT RASUL 65

Siddiq __ 66
Amanah 71
Tablig 79
Fatanah __ 84

vii



MUKJIZAT, KARAMAH DAN ISTIDRAJ __ 99
Pengertian Mukjizat __ 101

Unsur-Unsur Mukjizat __ 102

Tujuan dan Fungsi Mukjizat __ 105

Macam-macam Mukjizat __ 106

Mukjizat para Nabi Sebelum Nabi Muhammad __ 109
Perbedaan Karamah dengan Mukjizat __ 114
Perbedaan Istidraj dengan Mukjizat __ 120
Kesimpulan ___ 125

AL-QUR'AN SEBAGAI MUK]JIZAT TERBESAR __ 129

Pendahuluan __ 130

Beberapa Keistimewaan Gaya Bahasa Al-Qur'an _ 134

Al-Qur'an Sejalan dengan Ilmu Pengetahuan Modern __ 137

Fungsi dan Kedudukan Al-Qut'an Terhadap Kitab-kitab
Sebelumnya __ 141

KEMAKSUMAN RASUL __ 151

Pengertian Maksum __ 153

Keniscayaan Kemaksuman Rasul __ 156
Problematika di Sekitar Kemaksuman Rasul 165

WAHYU DAN KENABIAN __ 177
Makna Wahyu __ 179

Jenis Wahyu dan Proses Pewahyuan __ 187
Nabi dan Rasul Penerima Wahyu __ 192
Tugas Kenabian (Kerasulan) __ 195
Muhammad Kbhataman-Nabiyyin __ 200

viii



KELEBIHAN DI ANTARA PARA NABI
DAN RASUL __ 209

Nabi dan Rasul dalam Al-Qut'an __ 211

Keistimewaan para Nabi __ 216

Kelebihan di antara para Nabi dan Rasul __ 220

Kelebihan Nabi Muhammad __ 223

Kesimpulan __ 227

TOKOH-TOKOH DALAM AL-QUR'AN YANG
DIPERSELISTHKAN KENABIANNYA __ 231

Jumlah Para Nabi dan Para Rasul Allah ___ 237

Nabi-nabi Lain dalam Hadis __ 239

Nabi-nabi yang Diperselisihkan ___ 244

KONSEP KHATMUN-NUBUWWAH

DAN FENOMENA NABI PALSU __ 253
Argumen Kbatmun-Nubuwwah dalam Al-Qur'an __ 256
Argumen Kbatmun-Nubupwah dalam Hadis __ 265
Fenomena Nabi Palsu 270

Kesimpulan __ 274

Daftar Kepustakaan __ 279
Indeks 287

ix






SAMBUTAN MENTERI AGAMA RI
‘@}‘@’ ‘\i‘«:ﬁ: 3,
Zoe ’: A ‘1,/ T

Assalamu ‘alaikun wr. wh.

Seiring puji dan syukur ke hadirat Allah swt saya menyambut
gembira penerbitan tafsir tematik Al-Qut'an yang diprakarsai
oleh Tim Penyusun Tafsir Tematik Lajnah Pentashihan Mushaf
Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama.

Pada tahun 2012 ini Kementerian Agama RI menerbitkan 5
judul tafsir tematik yaitu, 1) Jihad; Makna dan Implementasinya,
2) Al-Qut'an dan Isu-isu Kontemporer I, 3) Al-Qur'an dan
Isu-isu Kontemporer II, 4) Moderasi Islam, dan 5) Kenabian
(Nubuwwah) dalam Al-Qut'an .

Tafsir tematik ini merupakan karya yang sangat berguna
dalam upaya untuk menjelaskan relevansi dan aktualisasi Al-
Qur'an dalam kehidupan masyarakat modern. Al-Qut'an hadir
untuk memberikan jawaban terhadap problema-problema
yang timbul di masyarakat melalui firman Allah swt yang
nilai kebenarannya bersifat mutlak. Sebagaimana yang kita
yakini bahwa Al-Qur'an selalu relevan dengan perkembangan
ruang dan waktu. Bahkan hanya kitab suci Al-Qut'an yang
mendekatkan dan mempersatukan ilmu pengetahuan dengan
agama dan akhlak.

Dengan membaca Al-Qut'an dan mempelajari maknanya

xi



akan membuka wawasan kita tentang berbagai hal, menyangkut
hubungan manusia dengan Allah swt, Tuhan Maha Pencipta,
hubungan antarsesama manusia, serta hubungan manusia
dengan alam semesta dalam dimensi yang sempurna.

Dalam kaitan ini saya ingin menyampaikan penghargaan
dan terima kasih kepada Tim Penyusun Tafsir Tematik Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama atas upaya dan karya yang dihasilkan ini.

Semoga dengan berpegang teguh kepada ajaran dan spirit
Al-Qur'an umat Islam akan kembali tampil memimpin dunia
dalam kemajuan ilmu pengetahuan dan ketinggian peradaban
serta menyelamatkan kemanusiaan dari multi krisis, sechingga
kehadiran Tafsir Tematik ini diharapkan menjadi amal saleh bagi
kita semua serta bermanfaat terhadap pembangunan agama,
bangsa dan negara.

Sekian dan terima kasih.

Wassalamun ‘alaifun wr. wh.

xii



SAMBUTAN
KEPALA BADAN LITBANG DAN DIKLAT
KEMENTERIAN AGAMA RI

w0 o

-
o — S o
P \A ey
< .
Y7 ‘ IS
ZoNH\ S ~ V>

Sejalan dengan amanat pasal 29 Undang-Undang Dasar
1945, dalam Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 5
tahun 2010 tentang Rencana Pembangunan Jangka Menengah
Nasional (RPJMN) 2010-2014, disebutkan bahwa prioritas
peningkatan kualitas kehidupan beragama meliputi:

1. Peningkatan kualitas pemahaman dan pengamalan agama;
2. Peningkatan kualitas kerukunan umat beragama;

3. Peningkatan kualitas pelayanan kehidupan beragama; dan
4. Pelaksanaan ibadah haji yang tertib dan lancar.

Bagi umat Islam, salah satu sarana untuk mencapai tujuan
pembangunan di bidang agama adalah penyediaan kitab suci
Al-Qur'an yang merupakan sumber pokok ajaran Islam dan
petunjuk hidup. Karena Al-Qur'an berbahasa Arab, maka
untuk memahaminya diperlukan terjemah dan tafsir Al-Qur'an.
Keberadaan tafsir menjadi sangat penting karena sebagian besar
ayat-ayat Al-Qur'an bersifat umum dan berupa garis-garis besar
yang tidak mudah dimengerti maksudnya kecuali dengan tafsir.
Tanpa dukungan tafsir sangat mungkin akan terjadi kekeliruan
dalam memahami Al-Qur'an, termasuk dapat menyebabkan
orang berpaham sempit dan berperilaku eksklusif. Sebaliknya,
jika dipahami secara benar maka akan nyata bahwa Islam adalah
rahmat bagi sekalian alam dan mendorong orang untuk bekerja
keras, berwawasan luas, saling mengasihi dan menghormati

sesama, hidup rukun dan damai, termasuk dalam Negara

xiii



Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).

Menyadari begitu pentingnya tafsir Al-Qur'an, pemerintah
dalam hal ini Kementerian Agama pada tahun 1972 membentuk
satu tim yang bertugas menyusun tafsir Al-Qur'an. Tafsir tersebut
disusun dengan pendekatan zzhiili, yaitu menafsitkan Al-Qur'an
ayat demi ayat sesuai dengan susunannya dalam mushaf. Segala segi
yang ‘dianggap petlu’ oleh sang mufasir diuraikan, bermula dari
arti kosakata, asbabun-nuziil, munasabah, dan lain-lain yang berkaitan
dengan teks dan kandungan ayat. Tafsit Al-Qut'an Departemen
Agama yang telah berusia 30 tahun itu, sejak tahun 2003 telah
dilakukan penyempurnaan secara menyeluruh dan telah selesai
pada tahun 2007, serta dicetak perdana secara bertahap dan selesai
seluruhnya pada tahun 2008.

Kini, sesuai dengan dinamika masyarakat dan perkem-
bangan ilmu pengetahuan dan teknologi, masyarakat memerlu-
kan adanya tafsir Al-Qur'an yang lebih praktis. Sebuah tafsir
yang disusun secara sistematis berdasarkan tema-tema aktual di
tengah masyarakat, sechingga diharapkan dapat memberi jawaban
atas pelbagai problematika umat. Pendekatan ini disebut tafsir
mandi 7 (tematik).

Melihat pentingnya karya tafsir tematik, Kementerian
Agama RI telah membentuk tim pelaksana kegiatan penyusu-
nan tafsir tematik, sebagai wujud pelaksanaan rekomendasi
Musyawarah Kerja Ulama Al-Qut'an tanggal 8 s.d 10 Mei 2006
di Yogyakarta dan 14 s.d 16 Desember 2006 di Ciloto. Kalau
sebelumnya tafsir tematik berkembang melalui karya individual,
kali ini Kementerian Agama RI menggagas agar terwujud sebuah
karya tafsir tematik yang disusun oleh sebuah tim sebagai karya
bersama (kolektif). Ini adalah bagian dari zitihad jamai dalam
bidang tafsir.

Pada tahun 2012 diterbitkan lima buku dengan tema: 1)
Jihad; Makna dan Implementasinya, 2) Al-Qur'an dan Isu-isu

Xiv



Kontemporer I, 3) Al-Qur'an dan Isu-isu Kontemporer 11, 4)
Moderasi Islam, dan 5) Kenabian (Nubuwwah) dalam Al-Qur'an.

Di masa yang akan datang diharapkan dapat lahir karya-
karya lain yang sejalan dengan perkembangan dan dinamika
masyarakat. Saya menyampaikan penghargaan yang tulus dan
ucapan terima kasih yang sedalam-dalamnya kepada Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, para ulama dan pakar yang
telah terlibat dalam penyusunan tafsir tersebut. Semoga Allah
mencatatnya dalam timbangan amal saleh.

Demikian, semoga apa yang telah dihasilkan oleh Tim
Penyusun Tafsir Tematik bermanfaat bagi masyarakat muslim

Indonesia.

Jakarta,  Juli 2012

. H. Machasin, M.A. L
NIP. 19561013 198103 1 003

XV






KATA PENGANTAR
KEPALA LAJNAH PENTASHIHAN MUSHAF AL-QUR’AN
KEMENTERIAN AGAMA RI

w0 o

-
o — S o
P \A ey
< .
Y7 ‘ IS
ZoNH\ S ~ V>

Sebagai salah satu upaya meningkatkan kualitas pema-
haman, penghayatan dan pengamalan ajaran agama (Al-Qur'an)
dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan bernegara,
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan Litbang dan
Diklat Kementerian Agama RI telah melaksanakan kegiatan

penyusunan tafsir tematik.

Tafsir tematik adalah salah satu model penafsiran yang
diperkenalkan para ulama tafsir untuk memberikan jawaban
terhadap problem-problem baru dalam masyarakat melalui
petunjuk-petunjuk Al-Qur'an. Dalam tafsir tematik, seorang
mufassir tidak lagi menafsirkan ayat demi ayat secara berurutan
sesuai urutannya dalam mushaf, tetapi menafsirkan dengan
jalan menghimpun seluruh atau sebagian ayat-ayat dari beberapa
surah yang berbicara tentang topik tertentu, untuk kemudian
dikaitkan satu dengan lainnya, sehingga pada akhirnya diambil
kesimpulan menyeluruh tentang masalah tersebut menurut
pandangan Al-Qur'an. Semua itu dijelaskan dengan rinci dan
tuntas, serta didukung dalil-dalil atau fakta-fakta yang dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah, baik argumen itu berasal

dari Al-Qur'an, hadis maupun pemikiran rasional.

Melalui metode ini, ‘seolah’ penafsir (mufassir) tematik
mempersilakan  Al-Qut'an  berbicara sendiri menyangkut

berbagai permasalahan, sebagaimana diungkapkan Imam ‘Al

xvii



Istantiqil-Qur'an (ajaklah Al-Qur'an berbicara). Dalam metode
ini, penafsir yang hidup di tengah realita kehidupan dengan
sejumlah pengalaman manusia duduk bersimpuh di hadapan
Al-Qur'an untuk berdialog; mengajukan persoalan dan berusaha

menemukan jawabannya dari Al-Qur'an.

Tema-tema yang ditetapkan dalam penyusunan tafsir
tematik mengacu pada berbagai dinamika dan perkembangan
yang terjadi di masyarakat. Tema-tema yang dapat diterbitkan
pada tahun 2012 yaitu:

A. Jihad; Makna dan Implementasinya, dengan pem-
bahasan: 1) Pendahuluan; 2) Makna, Tujuan, dan Sasaran
Jihad; 3) Jihad Nabi pada Periode Mekah; 4) Jihad Nabi
pada Periode Medinah; 5) Ragam dan Lapangan Jihad; 6)
Aspek-aspek Pendukung Jihad; 7) Apresiasi Jihad; 8) Amar
Makruf Nahi Munkar.

B. Al-Qur'an dan Isu-Isu Kontemporer I, dengan pem-
bahasan: 1) Konflik Sosial; 2) Perkawinan yang Bermasalah;
3) Al-Qut'an dan Perlindungan Anak; 4) Al-Qur'an dan
Eksplorasi Alam; 5) Al-Qur'an dan Bencana Alam; 6)
Ketahanan Pangan; 7) Ketahanan Energi; 8) Sihir dan
Perdukunan; 9) Keluarga Berencana dan Kependudukan;
10) Perubahan Iklim; 11) Pencucian Uang/Money Loundring,
12) Aborsi; 13) Euthanasia.

C. Al-Qur'an dan Isu-isu Kontemporer II, dengan pem-
bahasan: 1) Transplantasi Organ Tubuh; 2) Klonning
Manusia; 3) Transfusi Darah; 4) Relasi antara Ulama dan
Umara; 5) Penyimpangan Seksual (Homoseksual, Lesbian);
6) Operasi Plastik dan Operasi Ganti Kelamin; 7) Kekerasan
dalam Rumah Tangga (KDRT); 8) Kemampuan (is#t‘ah)
dalam Pelaksanaan Haji; 9) Haji Sunnah dan Tanggung

xviii



Jawab Sosial; 10) Interaksi Manusia dengan Jin; 11) Lokalisasi
Perjudian dan Prostitusi; 12) Kewajiban Ganda: Pajak dan
Zakat; 13) Taharah dan Kesehatan.

Moderasi Islam, dengan pembahasan: 1) Pendahuluan; 2)
Prinsip-prinsip Moderasi; 3) Ciri dan Karakteristik Moderasi
Islam; 4) Bentuk-bentuk Moderasi Islam (Moderasi Islam
dalam Akidah); 5) Moderasi Islam dalam Syariah/Ibadah;
6) Moderasi Islam dalam Akhlaq; 7) Moderasi Islam
dalam Mu‘amalah; 8) Moderasi Islam dalam Kepribadian
Rasul (Misi Kerasulan); 9) Potret Ummatan Wasatan dalam
Masyarakat Medinah; 10) Fenomena Kekerasan; 11)
Fenomena Takfir; 12) Ummatan Wasatan dan Masa Depan
Kemanusiaan (Masyarakat Indonesia dan Global)

Kenabian (Nubuwwah) dalam Al-Qur'an, dengan
pembahasan: 1) Pendahuluan; 2) Pengertian Nwbuwwah;
3) Kedudukan dan Fungsi Nabi dan Rasul; 4) Sifat-sifat
Nabi dan Rasul; 5) Mukjizat, Karamah dan Istidraj; 6) Al-
Qur'an sebagai Mukjizat Terbesar; 7) Kemaksuman Rasul;
8) Wahyu dan Kenabian; 9) Kelebihan para Rasul; 10)
Keteladanan para Rasul; 11) Tokoh-tokoh dalam Al-Qur'an
yang Diperselisihkan Kenabiannya; 12) Konsep Khatamun-

Nubuwwah dan Fenomena Nabi Palsu.

Kegiatan penyusunan tafsir tematik dilaksanakan oleh satu tim

kerja yang terdiri dari para ahli tafsir, ulama Al-Qur'an, para pakar

dan cendekiawan dari berbagai bidang yang terkait. Mereka adalah:

1.

AR

Kepala Badan Litbang dan Diklat Pengarah
Kepala Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an  Pengarah
Dr. H. Muchlis Muhammad Hanafi, MA. Ketua
Prof. Dr. H. Darwis Hude, M.Si. Wakil Ketua
Dr. H. M. Bunyamin Yusuf, M.Ag. Anggota

Xix



6. Prof. Dr. H. Salim Umar, MA. Anggota
7. Dr. Hj. Huzaemah T. Yanggo, MA. Anggota
8. Prof. Dr. H. Maman Abdurrahman, MA. Anggota
9. Prof. Dr. H. Muhammad Chirzin, MA. Anggota
10.  Prof. Dr. Phil. H. M. Nur Kholis Setiawan ~ Anggota
11. Prof. Dr. H. Rosihan Anwar, MA. Anggota
12. Dr. H. Asep Usman Ismail, MA. Anggota
13.  Dr. H. Ali Nurdin, MA. Anggota
14.  Dr. H. Ahmad Husnul Hakim, MA. Anggota
15.  Dr. Hj. Sti Mulyati, MA. Anggota
16.  H. Irfan Mas‘ud, MA. Anggota
17.  Dr. H. Abdul Ghafur Maimun, MA. Anggota

Staf Sekretariat:
H. Deni Hudaeny AA, MA.

1

2. H. Zaenal Muttaqin, L.c, M.Si
3. Joni Syatri, MA

4. Muhammad Musadad, S.Th.I
5. Mustopa, M.Si

6. H. Harits Fadly, Lc, MA.

7. Fatimatuzzahro, S Hum

8.  Reflita, MA.

9. Tuti Nurkhayati, S.H.I

Prof. Dr. H. M. Quraish Shihab, MA., Prof. Dr. H.
Nasaruddin Umar, MA., Prof. Dr. H. M. Atho Mudzhar, MA.,
Prof. Dr. H. Didin Hafidhuddin, M.Sc., Dr. H. Ahsin Sakho
Muhammad, MA, dan Dr. KH. A. Malik Madaniy, MA. adalah
para narasumber dalam kegiatan ini.

Kepada mereka kami sampaikan penghargaan yang setinggi-

XX



tingginya, dan ucapan terima kasih yang mendalam. Semoga

karya ini menjadi bagian amal saleh kita bersama.

Jakarta, Juli 2012

xxi






KATA PENGANTAR
KETUA TIM PENYUSUN TAFSIR TEMATIK
KEMENTERIAN AGAMA RI

w0 o

P
o ~ ) o
P \A ey
¥ .
520 - s
Lo\ S ~ S

Al-Qur'an telah menyatakan dirinya sebagai kitab petunjuk
(hudan) yang dapat menuntun umat manusia menuju ke jalan yang
benar. Selain itu, ia juga berfungsi sebagai pemberi penjelasan
(tibyan) terhadap segala sesuatu dan pembeda (furgan) antara
kebenaran dan kebatilan. Untuk mengungkap petunjuk dan
penjelasan dari Al-Qut'an, telah dilakukan berbagai upaya oleh
sejumlah pakar dan ulama yang berkompeten untuk melakukan
penafsiran terhadap Al-Qur'an, sejak masa awalnya hingga
sckarang ini. Meski demikian, keindahan bahasa Al-Qut'an,
kedalaman maknanya serta keragaman temanya, membuat
pesan-pesannya tidak pernah berkurang, apalagi habis, meski
telah dikaji dari berbagai aspeknya. Keagungan dan keajaibannya
selalu muncul seiring dengan perkembangan akal manusia dari
masa ke masa. Kandungannya seakan tak lekang disengat panas
dan tak lapuk dimakan hujan. Karena itu, upaya menghadirkan
pesan-pesan Al-Qur'an merupakan proses yang tidak pernah
berakhir selama manusia hadir di muka bumi. Dari sinilah muncul
sejumlah karya tafsir dalam berbagai corak dan metodologinya.

Salah satu bentuk tafsir yang dikembangkan para ulama
kontemporer adalah tafsir tematik yang dalam bahasa Arab
disebut dengan ar-Tafsir al-Mandi'i. Ulama asal Iran, M. Baqir
as-Sadr, menyebutnya dengan az-Tafsir at-Tauhidi. Apa pun nama
yang diberikan, yang jelas tafsir ini berupaya menetapkan satu

topik tertentu dengan jalan menghimpun seluruh atau sebagian

xxiii



ayat-ayat dari beberapa surah yang berbicara tentang topik
tersebut untuk kemudian dikaitkan satu dengan lainnya sehingga
pada akhirnya diambil kesimpulan menyeluruh tentang masalah
tersebut menurut pandangan Al-Qur'an. Pakar tafsir, Mustafa
Muslim mendefinisikannya dengan, “ilmu yang membahas
persoalan-persoalan  sesuai  pandangan Al-Qut'an  melalui
penjelasan satu surah atau lebih™.!

Oleh sebagian ulama, tafsir tematik ditengarai sebagai
metode alternatif yang paling sesuai dengan kebutuhan umat
saat ini. Selain diharapkan dapat memberi jawaban atas pelbagai
problematika umat, metode tematik dipandang sebagai yang
paling objektif, tentunya dalam batas-batas tertentu. Melalui
metode ini, seolah penafsir mempersilakan Al-Qur'an berbicara
sendiri melalui ayat-ayat dan kosakata yang digunakannya terkait
dengan persoalan tertentu. Istantigil-Qur'an (ajaklah Al-Qur'an
berbicara), demikian ungkapan yang sering dikumandangkan
para ulama yang mendukung penggunaan metode ini.> Dalam
metode ini, penafsir yang hidup di tengah realita kehidupan
dengan sejumlah pengalaman manusia duduk bersimpuh di
hadapan Al-Qur'an untuk berdialog; mengajukan persoalan dan
berusaha menemukan jawabannya dari Al-Qur'an.

Dikatakan objektif karena sesuai maknanya, kata al-mandi’
berarti sesuatu yang ditetapkan di sebuah tempat, dan tidak ke
mana-mana.’ Seorang mufasir zaudsi i ketika menjelaskan pesan-
pesan Al-Qur'an terikat dengan makna dan permasalahan tertentu

yang terkait, dengan menetapkan setiap ayat pada tempatnya.

' Mustafa Muslim, Mabapis fit-Tafsirs al-Mandi't (Damaskus: Darul-
Qalam, 2000), cet. 3, h. 16.

> Lihat misalnya: M. Baqir as-Sadr, a/-Madrasabsal-Quianiyyah, (Qum:
Syareat, 1426 H), cet. III, h. 31. Ungkapan Istantiqil-Qui¥an terambil dati
Imam ‘All bin Abi Talib dalam kitab Nakjul-Balagah, Khutbah ke-158, yang
mengatakan: Zd/i/éa/;Quru-dnyfa;faﬂ_ﬁqﬂ/yu (Ajaklah Al-Qur'an itu berbicara).

> Lihat: al-Jauvhati, Tajul-Lugabswas Sipahs al-Arabiyyah (Beirut: Darul-
Thya'ut-Turas al-'Arabi, 2001), Bab al-'Ain, Fasl al-Wau, 3/1300.

XXiv



Kendati kata a/-mandi‘ dan derivasinya sering digunakan untuk
beberapa hal negatif seperti hadis palsu (badis mandi’), atau
tawadn yang asalnya bermakna at-fatallul (terhinakan), tetapi
dari 24 kali pengulangan kata ini dan derivasinya kita temukan
juga digunakan untuk hal-hal positif seperti peletakan ka‘bah
(Ali Imran/3: 96), timbangan/a/-Mizin (ar-Rahman/55: 7)
dan benda-benda surga (al-Gasyiyah/88: 13 dan 14).* Dengan
demikian tidak ada hambatan psikologis untuk menggunakan
istilah ini (a#-Tafsir al-Mandsi'i) seperti pernah dikhawatirkan oleh
Prof. Dr. ‘Abdus-Sattar Fathullah, guru besar tafsir di Universitas
al-Azhar?

Metode ini dikembangkan oleh para ulama untuk melengkapi
kekurangan yang terdapat pada khazanah tafsir klasik yang
didominasi oleh pendekatan zahlili, yaitu menafsirkan Al-Qut'an
ayat demi ayat sesuai dengan susunannya dalam mushaf. Segala
segl yang ‘dianggap perlu’ oleh sang mufasir diuraikan, bermula
dari arti kosakata, asbabun-nuzil, munasabah, dan lain-lain yang
berkaitan dengan teks dan kandungan ayat. Metode ini dikenal
dengan metode Zaplili atau fajzi'7 dalam istilah Baqir Sadr. Para
mufasir klasik umumnya menggunakan metode ini. Kritik
yang sering ditujukan pada metode ini adalah karena dianggap
menghasilkan pandangan-pandangan parsial. Bahkan tidak
jarang ayat-ayat Al-Qur'an digunakan sebagai dalih pembenaran
pendapat mufasir. Selain itu terasa sekali bahwa metode ini tidak
mampu memberi jawaban tuntas terhadap persoalan-persoalan
umat karena terlampau teoritis.

Sampai pada awal abad modern, penafsiran dengan
berdasarkan urutan mushaf masih mendominasi. Tafsir a/-Manar,

yang dikatakan al-Fadil Ibnu ‘Asyiir sebagai karya trio reformis

* Lihat: M. Fu'ad ‘Abdul-Baqi, a/-Mi/jamsal-Mufahras, dan ar-Ragib al-
Asfahani, a-MufradatsfisGaribil-Qur'an (Libanon: Darul-Ma‘rifah), 1/526.

5 ‘Abdus-Sattar Fathullah Sa‘d, a/-Madkhalsilat-Tafsirsal-Mandi i (Kaito:
Darun-Nasyr wat-Tauzi' al-Islamiyyah, 1991), cet. 2, h. 22.

XXV



dunia Islam; Afgani, ‘Abduh dan Rida,* disusun dengan metode
tersebut. Demikian pula karya-karya reformis lainnya seperti
Jamaluddin al-Qasimi, Ahmad Mustafa al-Maragi, ‘Abdul-Hamid
bin Badis dan ‘Izzah Darwaza. Yang membedakan karya-karya
modern dengan klasik, para mufasir modern tidak lagi terjebak
pada penafsiran-penafsiran teoritis, tetapi lebih bersifat praktis.
Jarang sekali ditemukan dalam karya mereka pembahasan
gramatikal yang bertele-tele. Seolah-olah mereka ingin cepat
sampai ke fokus permasalahan yaitu menuntaskan persoalan
umat. Karya-karya modern, meski banyak yang disusun sesuai
dengan urutan mushaf tidak lagi mengurai penjelasan secara
rinci. Bahkan tema-tema persoalan umat banyak ditemukan
tuntas dalam karya seperti a/-Manar.

Kendati istilah tafsir tematik baru populer pada abad ke-
20, tepatnya ketika ditetapkan sebagai mata kuliah di Fakultas
Ushuluddin Universitas al-Azhar pada tahun 70-an, tetapi embrio
tafsir tematik sudah lama muncul. Bentuk penafsiran Al-Qur'an
dengan Al-Qut'an (tafsir al-Qur'an bil-Qur'an) atau Al-Qut'an
dengan penjelasan hadis (afsir al-Qur'an bis-Sunah) yang telah ada
sejak masa Rasulullah disinyalir banyak pakar sebagai bentuk
awal tafsir tematik.” Di dalam Al-Qut'an banyak ditemukan ayat-
ayat yang baru dapat dipahami dengan baik setelah dipadukan/
dikombinasikan dengan ayat-ayat di tempat lain. Pengecualian
atas hewan yang halal untuk dikonsumsi seperti disebut dalam
Surah al-M2’idah/5: 1 belum dapat dipahami kecuali dengan
merujuk kepada penjelasan pada ayat yang turun sebelumnya,
yaitu Surah al-Anam/6: 145, atau dengan membaca ayat yang
turun setelahnya dalam Surah al-Ma’idah/5: 3. Banyak lagi

contoh lainnya yang mengindikasikan pentingnya memahami

¢ al-Fadil Tbnu ‘Asytr, ar-TafsirswasRijdlnbn, dalam Majmii ‘absar-RasdXils
al-Kamdliyah (T3if: Maktabah al-Ma‘rif), h. 486.
" Mustafa Muslim, Mabahissfit-Tafsirsal-Mandii's, h. 17.

XXVi



ayat-ayat Al-Qur'an secara komprehensif dan tematik. Dahulu,
ketika turun ayat yang berbunyi:

S G s A AL, s L S5 G

Orang-orang yang beriman dan tidak mencampuradukkan iman mereka
dengan kezaliman, mereka itulah orang-orang yang mendapat keamanan
dan mereka itn adalah orang-orang yang mendapat petunjuk. (al-

An‘am/6: 82)

Para sahabat merasa gelisah, sebab tentunya tidak ada
seorang pun yang luput dari perbuatan zalim. Tetapi persepsi
ini buru-buru ditepis oleh Rasulullah dengan menjelaskan
bahwa yang dimaksud dengan kezaliman pada ayat tersebut
adalah syirik seperti terdapat dalam ungkapan seorang hamba
yang saleh, Lugman, pada Surah Lugman/31: 13. Penjelasan
Rasulullah tersebut, merupakan isyarat yang sangat jelas bahwa
terkadang satu kata dalam Al-Qur'an memiliki banyak pengertian
dan digunakan untuk makna yang berbeda. Karena itu dengan
mengumpulkan ayat-ayat yang terkait dengan tema atau kosakata
tertentu dapat diperoleh gambaran tentang apa makna yang
dimaksud.

Dari sini para ulama generasi awal terinspirasi untuk
mengelompokkan satu permasalahan tertentu dalam Al-Qur'an
yang kemudian dipandang sebagai bentuk awal tafsir tematik.
Sekadar menyebut contoh; Tw'wil Musykilil-Qur'an karya Ibnu
Qutaibah (w. 276 H), yang menghimpun ayat-ayat yang ‘terkesan’
kontradiksi antara satu dengan lainnya atau stuktur dan susunan
katanya berbeda dengan kebanyakan kaidah bahasa; Mufradatil-
Qur'an, karya ar-Ragib al-Asfahani (w. 502 H), yang menghimpun
kosakata Al-Qur'an berdasarkan susunan alfabet dan menjelaskan
maknanya secara kebahasaan dan menurut penggunaannya
dalam Al-Qut'an; ar-Tibyan fi Agsam al-Qur'an karya Ibnu al-

XXVil



Qayyim (w. 751 H) yang mengumpulkan ayat-ayat yang di
dalamnya terdapat sumpah-sumpah Allah dengan menggunakan
zat-Nya, sifat-sifat-Nya atau salah satu ciptaan-Nya; dan lainnya.
Selain itu sebagian mufasir dan ulama klasik seperti ar-Razi, Aba
Hayyan, asy-Syatib1 dan al-Biqa‘T telah mengisyaratkan perlunya
pemahaman ayat-ayat Al-Qut'an secara utuh.

Di awal abad modern, M. ‘Abduh dalam beberapa karyanya
telah menekankan kesatuan tema-tema Al-Qut'an, namun
gagasannya tersebut baru diwujudkan oleh murid-muridnya
seperti M. ‘Abdullah Diraz dan Mahmud Syaltut serta para ulama
lainnya. Maka bermunculanlah karya-karya seperti a/-Insan fil-
Qur’an, karya Ahmad Mihana, al-Mar’ah fil-Qur'an karya Mahmud
‘Abbas al-‘Aqqad, Dustirnl-Akblag fil-Qur'an karya ‘Abdullah
Diraz, as-Sabru fil-Qur'an karya Yusuf al-Qaradawi, Bansi Isra'il
Jil-Qur'an karya Muhammad Sayyid Tantawi dan sebagainya.

Di Indonesia, metode ini diperkenalkan dengan baik oleh
Prof. Dr. M. Quraish Shihab. Melalui beberapa karyanya ia
memperkenalkan metode ini secara teoretis maupun praktis.
Secara teori, ia memperkenalkan metode ini dalam tulisannya,
“Metode Tafsir Tematik” dalam bukunya “Membumikan Al-
Qur'an”, dan secara praktis, beliau memperkenalkannya dengan
baik dalam buku Wawasan Al-Qur'an, Secercah Cahaya llahz, Menabur
Pesan Ilahi dan lain sebagainya. Karya-karyanya kemudian diikuti
oleh para mahasiswanya dalam bentuk tesis dan disertasi di
perguruan tinggi Islam.

Kalau sebelumnya tafsir tematik berkembang melalui karya
individual, kali ini Kementerian Agama RI menggagas agar
terwujud sebuah karya tafsir tematik yang disusun oleh sebuah
tim sebagai karya bersama (kolektif). Ini adalah bagian dari zzibad
Jama'i dalam bidang tafsir.

Harapan terwujudnya tafsir tematik kolektif seperti ini

sebelumnya pernah disampaikan oleh mantan Sekjen Lembaga

XX viii



Riset Islam (Majma‘ al-Bupiis al-Islimiyyah) al-Azhar di tahun
tujuh puluhan, Prof. Dr. Syekh M. ‘Abdurrahman Bisar. Dalam
kata pengantarnya atas buku al-Insan fil-Qur'an, karya Dr. Ahmad
Mihana, Syekh Bisar mengatakan, “Sejujurnya dan dengan hati
yang tulus kami mendambakan usaha para ulama dan ahli, baik
secara individu maupun kolektif, untuk mengembangkan bentuk
tafsir tematik, sehingga dapat melengkapi khazanah kajian Al-
Qur'an yang ada”.® Sampai saat ini, telah bermunculan karya
tafsir tematik yang bersifat individual dari ulama-ulama al-Azhar,
namun hemat kami belum satu pun lahir karya tafsir tematik
kolektif, apalagi yang digagas oleh pemerintah.

Dari perkembangan sejarah ilmu tafsir dan karya-karya di
seputar itu dapat disimpulkan tiga bentuk tafsir tematik yang
pernah diperkenalkan para ulama:

Pertama: dilakukan melalui penelusuran kosakata dan
derivasinya (musytaggal) pada ayat-ayat Al-Qur'an, kemudian
dianalisa sampai pada akhirnya dapat disimpulkan makna-makna
yang terkandung di dalamnya. Banyak kata dalam Al-Qur'an
seperti al-ummah, aljihad, as-sadagah dan lainnya yang digunakan
secara berulang dalam Al-Qur'an dengan makna yang berbeda-
beda. Melalui upaya ini seorang mufasir menghadirkan gaya/
style Al-Qur'an dalam menggunakan kosakata dan makna-makna
yang diinginkannya. Model ini dapat dilihat misalnya dalam a/
Wujih wan-Naza'ir li Alfaz Kitabillah al-Aziz karya ad-Damigani
(478 H/ 1085 M) dan al-Mufradat fi Garibil-Qnr’an, karya ar-Ragib
al-Asfahani (502 H). Di Indonesia, buku Ensiglopedia Al-Qur'an,
Kajian Kosakata yang disusun oleh sejumlah sarjana muslim di
bawah supervisi M. Quraish Shihab dapat dikelompokkan dalam
bentuk tafsir tematik model ini.

Kedua: dilakukan dengan menelusuri pokok-pokok bahasan

¢ Dikutip dati ‘Abdul Hayy al-Farmawi, a/-Bidayahsfis Tafsirsal-Mandi%,
(Kairo: Maktabah Jumhuriyyah Misr, 1977) cet. II, h. 66.

XXix



sebuah surah dalam Al-Qur'an dan menganalisanya, sebab setiap
surah memiliki tujuan pokok sendiri-sendiri. Para ulama tafsir
masa lalu belum memberikan perhatian khusus terhadap model
ini, tetapidalam karya mereka ditemukan isyaratberupa penjelasan
singkat tentang tema-tema pokok sebuah surah seperti yang
dilakukan oleh ar-Razi dalam a#-Tafsir al-Kabir dan al-Biqa‘T dalam
Nazmmud-Durar. Di kalangan ulama kontemporer, Sayyid Qutub
termasuk pakar tafsir yang selalu menjelaskan tujuan, karakter
dan pokok kandungan surah-surah Al-Qur'an sebelum mulai
menafsirkan. Karyanya, F7 Zzlalil-Qur'an, merupakan contoh yang
baik dari tafsir tematik model ini, terutama pada pembuka setiap
surah. Selain itu terdapat juga karya Syekh Mahmud Syaltat,
Tafsir Al-Qur'an al-Karim (10 juz pertama), ‘Abdullah Diraz dalam
an-Naba’ al-Azim, ‘Abdullah Sahatah dalam Abdaf kulli Sirah wa
Magasiduba fil-Qur'an al-Karim," ‘Abdul-Hayy al-Farmaw1 dalam
Mafatibus-Suwar'” dan lainnya. Belakangan, pada tahun 2010
sejumlah akademisi dari Universitas Sharjah di Uni Emirat Arab
menerbitkan sebuah karya tafsir tematik per surah. Sebanyak 31
orang akademisi bergabung dalam tim penyusun yang diketuai
oleh Prof. Dr. Musthafa Muslim, dan menerbitkannya dalam 10
jilid buku dengan jumlah rata-rata 575 halaman.

Ketiga: menghimpun ayat-ayat yang terkait dengan tema
atau topik tertentu dan menganalisanya secara mendalam sampai
pada akhirnya dapat disimpulkan pandangan atau wawasan
Al-Qur'an menyangkut tema tersebut. Model ini adalah yang
populer, dan jika disebut tafsir tematik yang sering terbayang

? Dalam bukunya tersebut, M. ‘Abdullah Diraz membetikan kerangka
teoretis model tematik kedua ini dan menerapkannya pada Surah al-Baqarah
(lihat: bagian akhir buku tersebut)

1 Dicetak oleh al-HayRah al-Misriyyah al-‘Ammah lil-Kitab, Kairo, 1998.

" Sampai saat ini karya al-Farmawi tersebut belum dicetak dalam
bentuk buku, tetapi dapat ditemukan dalam website dakwah yang diasuh oleh
al-Farmawi: www.hadielislam.com.

XXX



adalah model ini. Dahulu bentuknya masih sangat sederhana,
yaitu dengan menghimpun ayat-ayat misalnya tentang hukum,
sumpah-sumpah (agsan), perumpamaan (azsal) dan sebagainya.
Saat ini karya-karya model tematik seperti ini telah banyak
dihasilkan para ulama dengan tema yang lebih komprehensif,
mulai dari persoalan hal-hal gaib seperti kebangkitan setelah
kematian, surga dan neraka, sampai kepada persoalan kehidupan
sosial, budaya, politik dan ekonomi. Di antara karya model ini, a/-
Insan fil-Quran, karya Ahmad Mihana, A~Qur'an wal-Qital, karya
Syekh Mahmud Syaltat, Bansi Isra’il fil-Qur’an, karya Muhammad
Sayyid Tantawi dan sebagainya.

Karya tafsir tematik yang disusun oleh Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur'an kali ini adalah model tafsir tematik yang ketiga.
Tema-tema yang disajikan disusun berdasarkan pendekatan
induktif dan deduktif yang biasa digunakan oleh para ulama
penulis tafsir tematik. Dengan pendekatan induktif, seorang
mufasit  mawdi7yy berupaya memberikan jawaban terhadap
berbagai persoalan kehidupan dengan berangkat dari nash Al-
Qur'an menujurealita (winal-Qur'anilal-waqi’). Dengan pendekatan
ini, mufasir membatasi diri pada hal-hal yang dijelaskan oleh Al-
Qur'an, termasuk dalam pemilihan tema hanya menggunakan
kosa kata atau term yang digunakan Al-Qur'an, schingga
diharapkan subjektifitas penafsir menjadi semakin berkurang dan
dapat ditemukan kaidah-kaidah Qwr'aniy menyangkut persoalan
yang dibahas. Sebaliknya, dengan pendekatan deduktif, seorang
mufasir berangkat dari berbagai persoalan dan realita yang terjadi
di masyarakat, kemudian mencari solusinya dati Al-Qut'an (winal-
wagqi* ilal-Qur'an). Pendekatan ini ditempuh mengingat semakin
banyaknya persoalan yang dihadapi manusia saat ini sedangkan
jumlah teks Al-Qur'an terbatas, dan dalam banyak hal hanya
berisikan prinsip-prinsip umum. Dengan menggabungkan dua

pendekatan ini, bila ditemukan kosa kota atau term yang terkait

Xxxi



dengan tema pembahasan maka digunakan istilah tersebut.
Tetapi bila tidak ditemukan, maka persoalan tersebut dikaji
berdasarkan tuntunan yang ada dalam Al-Qur'an.

Dalam melakukan kajian tafsir tematik, ketika pertama
kali melangkah pada tahun 2007, tim penyusun berpedoman
pada beberapa langkah yang telah dirumuskan oleh para ulama,
terutama yang disepakati dalam musyawarah para ulama Al-
Qur'an, tanggal 14-16 Desember 20006, di Ciloto. Langkah-
langkah tersebut antara lain:

Menentukan topik atau tema yang akan dibahas.
Menghimpun ayat-ayat menyangkut topik yang akan dibahas.
Menyusun urutan ayat sesuai masa turunnya.

Memahami korelasi (mundsabah) antar-ayat.

Memperhatikan sebab nuzul untuk memahami konteks ayat.

ARSI S .

Melengkapi pembahasan dengan hadis-hadis dan pendapat

para ulama.

7. Mempelajari ayat-ayat secara mendalam.

8. Menganalisis ayat-ayat secara utuh dan komprehensif dengan
jalan mengkompromikan antara yang ‘ez dan kbas, yang
mutlag dan mugayyad dan lain sebagainya.

9. Membuat kesimpulan dari masalah yang dibahas.

Dalam perjalanan berikutnya, seiring dengan kebutuhan
untuk menjawab persoalan-persoalan kekinian yang tidak
dijelaskan secara eksplisit di dalam Al-Qut'an, langkah-langkah
di atas tidak sepenuhnya dipedomani. Banyak persoalan yang
tidak ditemukan penjelasannya secara tersurat dalam Al-Qur'an
meski kita dapat memetik petunjuk yang tersirat di balik itu.
Keinginan kuat untuk menjawab pelbagai persoalan kemasya-
rakatan terkadang ‘memaksa’ tim penyusun untuk keluar dari
pakem tafsir tematik di atas. Cara ini dipandang oleh sebagian
kalangan masih dapat ditolerir meski terkadang pembahasan

yang terlalu melebar dalam menjelaskan persoalan kekinian

Xxxii



membuat sebagian pembaca kehilangan kontak dengan tafsir
Al-Qut'an.

Ketika akan membahas tema tertentu, tim tetlebih dahulu
menyusun kisi-kisi tema berdasarkan petunjuk ayat-ayat Al-
Qur'an, realita dan informasi ilmiah lainnya yang diharapkan
memberikan konsep utuh untuk tema yang dibahas. Di antara
kisi-kisi tersebut ada yang tidak bersinggungan dengan tafsir
tetapi informasi terkait sangat dibutuhkan dalam pembahasan.
Inilah, salah satu faktor, mengapa dalam buku ini terdapat
beberapa tulisan yang bahasan tafsirnya sangat minim, sehingga
terkesan tulisan tersebut bukan tafsir.

Selain itu, dalam penyusunan tafsir tematik, tim terdiri
dari pakar yang berasal dari disiplin keilmuan yang berbeda-
beda. Keragaman ini diharapkan dapat saling melengkapi dan
menyempurnakan. Hanya saja, perbedaan tersebut ternyata
juga melahirkan perbedaan gaya bahasa dan metodologi yang
digunakan yang terkadang keluar dari metodologi tafsir tematik.
Meski demikian, dengan segala kerendahan hati kami tetap
menyebutnya sebagai tafsir tematik karena dalam membahas
tema-tema tersebut kami berpegangan pada petunjuk-petunjuk
yang terdapat dalam Al-Qur'an. Dan kalau tidak berkenan
menamakannya dengan tafsir tematik, sebutlah karya ini sebagai
magqalat tafsiriah (artikel tarfsir) yang disusun secara tematis/
maudul

Dalam penulisan sebuah karya tafsir diperlukan kehati-
hatian. Oleh karenanya selain harus melewati kajian mendalam
oleh sejumlah akademisi dan ulama yang tergabung dalam tim
penyusun, setelah dilakukan cetak perdana dan terbatas, karya-
karya tersebut dibahas bersama secara lebih meluas dalam
sebuah forum Musyawarah Kerja Nasional (Mukernas) Ulama
Al-Qur'an. Kepada para ulama dan akademisi peserta Mukernas
Ulama Al-Qur'an yang berlangsung di Mataram, 21-23 Juni

xxxiii



2011 kami ucapkan terima kasih atas segala saran, kritik dan
masukan yang diberikan untuk perbaikan dan penyempurnaan
buku-buku tafsir tematik yang telah diterbitkan sejak tahun 2008
hingga 2010.

Apa yang dilakukan oleh Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Qur'an merupakan sebuah upaya menghadirkan Al-Qur'an
secara tematik dan sistematis agar lebih dapat dirasa di tengah
masyarakat. Bukan hanya sekadar dibaca untuk mendatangkan
pahala, tetapi juga menjadikannya sebagai petunjuk dalam
kehidupan. Tentu zak ada gading yang tak retak. Untuk itu masukan
dari para pembaca sangat dinanti dalam upaya perbaikan dan

penyempurnaan di masa yang akan datang.

Jakarta, April 2012
Ketua Tim,

S

Dr. H. Muchlis M. Hanafi, MA
NIP. 19710818 200003 1 001

XXXiv



PENDAHULUAN




y Y
42N ‘\Q;‘r} \
-z{’m"g»,
N el Pk
759

W
W 1
W77 NS
G

PENDAHULUAN

.

A. Signifikansi Konsep Kenabian dalam Islam

Dalam tinjauan teologis, konsep kenabian yang melahirkan
konsep wahyu dan kebenaran kitab-kitab suci yang Allah
turunkan menempati posisi yang sangat penting dalam sistem
keyakinan Islam. Karena itu, di samping masalah ketuhanan
(¢labiyyah) dan keyakinan-keyakinan yang menempatkan wahyu
sebagai sumber primernya (sa%yyaf), masalah kenabian
(nubmwwah) menjadi salah satu topik inti dari konsep keimanan
dalam Islam. Dengan kata lain, kenabian dan wahyu merupakan
elan vital yang tanpanya sistem keimanan dalam Islam mustahil
dapat dibicarakan. Hal ini karena turunnya wahyu kepada para
nabi dan rasul yang kemudian ditulis dalam Kitab-kitab Suci dan
Subuf merupakan sesuatu yang sangat penting bagi kehidupan
manusia, agar risalah para rasul tetap dapat dilestarikan dan
diamalkan, terutama risalah Islam yang menjadi pamungkas

risalah ilahi kepada umat manusia sampai akhir zaman. Dan,

2 Pendahuluan



risalah penutup atau wahyu terakhir yang diturunkan kepada
Nabi Terakhir, Muhammad sallallahu‘alaihi wa sallam, ita tak lain
adalah a/-Qur'an al-Karim.

Sebenarnya, hampir semua agama besar dunia, khususnya
yang sering disebut “agama-agama semitik” (Yudaisme, Kristia-
nisme, dan Islam) yang memang disebabkan latar-belakang seja-
rah dan “nasab” yang sama, secara fundamental bertumpu pada
“kenabian” dan “wahyu” untuk menegaskan eksistensinya baik
secara ontologis maupun legalistiknya. Oleh karena itu, “kena-
bian” dan “wahyu” menjadi salah satu dari tiga pilar utama epis-
temologi dalam Islam." Namun dapat dikatakan bahwa dalam
hal yang menyangkut konsep dan detail tentang “kenabian” dan
“wahyu”, terdapat perbedaan yang sangat mendasar di antara ke-
tiga agama-agama semitik di atas.”

Sebagai pengantar pembahasan-pembahasan yang berkaitan
dengan kenabian yang akan diuraikan secara lebih spesifik
dalam buku/serial ini, dalam pendahuluan ini akan dibahas
pengantar singkat tentang kenabian dalam Islam yang mencakup
pengertian nabi, perbedaan nabi dan rasul, universalitas wahyu
kepada para nabi dan rasul, dan a/-wahy al-mupammadi (Al-Qur'an)
sebagai wahyu pamungkas. Melalui pengantar singkat tersebut,
diharapkan pembaca akan mendapatkan gambaran umum
tentang kenabian sebagai bekal untuk menelusuri lebih lanjut
pembahasan-pembahasan yang lebih spesifik pada sub-sub tema
selanjutnya. Dan, di bagian akhir dari pendahuluan ini akan

diuraikan pula tujuan dan sistematika penulisan buku/setial ini.

B. Pengertian Nabi dan Kenabian (Nubuwwah)
1. Pengertian Etimologi

Kata nabi (&) dan jamaknya anbiyd' (+\s) dan nabiyyin/
nabiyyin (Osslis) banyak ditemukan dalam Al-Qur'an. Dalam
Al-Qur'an, kata nabi dalam bentuk tunggal terulang sebanyak

Pendahuluan 3



54 kali. Jamaknya dengan pola jam‘ taksir, anbiya', disebut 5 kali,
dan dengan pola jam* muzakkar salinm, nabiyyin/nabiyyin, disebut
sebanyak 16 kali.?

Dari segi kebahasaan, ada dua kemungkinan asal kata nabi.
Pertama, berasal dari /i madi (kata kerja masa lampau) naba'a ()
yang berarti berita dan pemberitahuan (a/-i‘lan wal-ikhbar). Kata
nabi dalam pengertian ini dikaitkan dengan persoalan-persoalan
gaib, tidak digunakan untuk menunjuk persoalan-persoalan yang
nyata seperti dalam Surah Ali ‘Tmran/3: 15 dan 49 serta Surah at-
Tahtim/66: 3. Kedua, berasal dari kata kata kerja masa lampau
naba (Y) tanpa huruf hamzah (gair mabmiz) yang berarti tinggi
(al-‘ulnmww wal-irtifa).* Berdasarkan asal kata dan pengertian yang
pertama, nabi berarti orang yang memiliki berita, sedangkan
menurut asal kata dan pengertian kedua, nabi berarti orang yang
memiliki derajat dan kedudukan yang tinggi.

Tanpa mengabaikan kemungkinan dua asal kata dari kata
nabi ini, ar-Ragib al-Isfahant lebih cenderung memilih asal kata
dan makna yang kedua (yang bermakna tinggi) sebagai akar kata
nabi, karena tidak semua orang yang mendapatkan berita —
melalui ilham atau a/-kasyf as-sif (intuisi mistik) misalnya— dapat
mencapai kedudukan tinggi sebagai secorang nabi’ Berbeda
dengan al-Isfahani, ‘Abdul Halim Mahmud, mantan Grand
Syekh al-Azhar, justru melihat asal kata yang pertama yang lebih
tepat dari kata nabi karena pengertian nabi yang berasal dari kata
naba'a (&) dapat mencakup pengertian nabi yang berasal dari
kata naba (¥). Sebab, setiap orang yang dijadikan nabi oleh Allah
subbanahi wa ta‘ala dengan berita dan pengetahuan (wahyu) pasti
memiliki derajat dan kedudukan yang tinggi; sedangkan orang
yang memiliki derajat dan kedudukan yang tinggi tidak mesti
mendapatkan berita dan pengetahuan atau wahyu tersebut.®

Terlepas dari perbedaan di atas, secara leksikal kata nubuwwal

(655) yang dalam bahasa Indonesia ditulis menjadi nubuat,” dapat

4 Pendahuluan



juga berarti “kenabian”, sifat (hal) yang berkenaan dengan nabi.*
Kata ini terulang lima kali dalam Al-Qut"an, yaitu dalam Surah Ali
‘Imran/3: 79, al-Anam/6: 89, al-‘Ankabut/29: 27, al-Jasiyah/45:
16 dan al-Hadid/57: 26.” Seluruhnya dalam pengertian yang
berkaitan dengan karakteristik utama nabi yang mendapatkan

wahyu dari Tuhan.

2. Pengertian Terminologi-Syar‘i

Dalam istilah syari, para pakar dan cendekiawan muslim
baik klasik maupun modern telah memberikan definisi yang
berbeda dari kata nabi. Al-Alast dalam tafsirnya Rahul-Ma‘ani,
saat menafsirkan Surah al-Hajj/22: 52, mengatakan bahwa nabi
adalah “orang yang diberi wahyu, baik yang diperintahkan untuk
menyampaikannya ataupun tidak.”" Sementara itu, Abu Bakar
al-Jaza'ir, pengarang buku Agidah al-Mu'min menyebutkan,
“Nabi adalah seorang laki-laki keturunan Adam yang diberi
wahyu. Apabila dia diperintahkan menyampaikannya, maka dia
disebut juga rasul (nabi sekaligus rasul).”"!

Dalam hemat penulis, definisi yang jamsi* mani* dari kata nabi
adalah definisi yang disebutkan oleh Sa‘duddin at-Taftazant, salah
seorang pakar teologi Islam yang otoritatif. Dengan singkat dan
padat, at-Taftazani mendefinisikan #ubuwwah (kenabian) sebagai,
“Sifat (hal) yang berkenaan dengan manusia (a/-znsan) yang diutus
oleh a/-Hagq (Allah) kepada al-kbaly (makhluk).”'* Maksud dari
kata al-insan dalam definisi ini —yang didahului oleh partikel a/f
lam (al/ 3) yang bermakna #stigrag— adalah genus yang mencakup
keseluruhan manusia yang menerima wahyu dari Allah sebagai
nabi dan rasul-Nya, sejak Nabi Adam sampai Muhammad
sallallabn alaihi wa sallam sebagai penutup kenabian dan kerasulan,
dengan perincian dan klasifikasi sebagai berikut:

Pertama, nabi-nabi yang diutus kepada kaum dan umat

tertentu, seperti Musa dan Isa, karena keduanya diutus hanya

Pendahuluan 5



untuk Bani Israil. Sebagaimana firman Allah subhanahi wa ta‘ala,

-

et d e PR T T S0 A e o) ot mor)s
Qjéhy:b.o\g-:...a ]l_e;_‘lfwl;":.gl Mua:-_}g_.c..‘éﬂh L..u
o -~
o a

Dan Kami berikan kepada Musa, Kitab (Tanrat) dan Kami jadikannya
petunjuk bagi Bani Israil (dengan firman), “Janganiah kamn mengambil
(pelindung) selain Aken. (al-Isra'/17: 2)

Dan firman Allah subbanahi wa ta‘ala:
S r <P N N Nl e
8,448,

G s T - Y v
;_:r};o_fnj\.'\.b_,ik‘;‘.%.! f'h 'Ia-'La\i -Li"'l() "(5.\.00499 }Jjj-..-\:"

Dan (ingatlah) ketika Isa putra Maryam berkata, “Wabhai Bani Israill
Sesunggubnya aku utusan Allah kepadanm, yang membenarkan kitab (yang
turun) sebelumbkn, yaitn Tanrat dan menmberi kabar gembira dengan seorang
Rasul yang akan datang setelabkn, yang namanya Abmad (Mubanimad).”
Nanmun ketika Rasul itn datang kepada mereka dengan membawa bukti-
bukti yang nyata, mereka berkata, “Ini adalah sibir yang nyata.” (as-
Saff/61: 6)

Kedna, nabi-nabi yang diutus untuk masa tertentu kepada
umat manusia secara keseluruhan seperti Nuh, karena topan
yang terjadi di masanya menenggelamkan keseluruhan bumi
seperti dinyatakan dalam Surah al-Qamar/54: 12. Ini berart
risalah  Nuh—meskipun terbatas untuk waktu dan masa
tertentu—tidak terbatas kepada umat tertentu, tetapi kepada
seluruh umat manusia di masanya yang mendiami bumi ini.
Oleh karenanya, setelah topan tersebut menenggelamkan semua
orang yang menentang risalah Nuh, Al-Qut'an Surah Had/11:
44 menyatakan bahwa yang ditenggelamkan itu adalah seluruh

umat manusia yang ada di bumi ini,

6 Pendahuluan



. » - ., w :J/,. . ey I\ T \ 1 El crete
0355 & 12591 BT 50 60 Wiy Cos=mall 030 Ll
5’ -
)L._"::JJ

- -

Dan difirmantkan, “Wahai bumi! Telanlah airmmn dan wabai langit (hujan!)
berbentilah.” Dan air pun disurntkan, dan perintah pun diselesaikan dan
kapal itupun berlabub di atas gunung Judi, dan dikatakan, ‘Binasalah orang-
orang zalim.” (Hud/11: 44)

Ketiga, khusus Nabi Muhammad sa/lallabu‘alaibi wa sallam
yang diutus kepada seluruh umat dari kalangan manusia dan
jin (dalam definisi at-Taftazani di atas digunakan kata a/-khalg
[makhluk], bukan an-nas [manusia]) untuk masa yang tidak
terbatas sampai akhir zaman. Hal ini berdasarkan firman Allah
subbanahi wa ta‘ala dalam Al-Qut'an, antara lain: Surah Saba'/34:
28, al-Ahqaf/46: 29, dan al-Jinn/72: 21.7

Di samping definisi dari kalangan teolog muslim sebagai-
mana dipaparkan di atas, kalangan filsuf yang diwakili oleh
al-Farabi (w. 950 M) dan Ibnu Sina (w. 1037 M) menyebutkan
bahwa manusia yang memperoleh kenabian itu dianugerahi akal
yang hebat dan kuat serta berdaya suci (athads al-qudsi). De-
ngan akal yang istemewa itu mereka dapat berhubungan (i##sal)
dengan akal aktif (a/-‘ag/ al-fa‘dl) yang disebut Jibril dan dapat
menerima cahaya atau wahyu ilahi. Dengan kata lain, menurut
kedua filsuf itu, manusia yang memperoleh akal mustafad tanpa
melalui usaha dengan daya imajinasi kompositifnya (al-gumwwabh
al-mutakhayyilah) itulah manusia yang menerima nubuat yang se-
lanjutnya disebut nabi."

Makna kenabian di kalangan filsuf ini mendapatkan kritikan
yang tajam dari para teolog dan ahli fikih muslim baik klasik dan
modern. Di antara ulama klasik yang menentang dengan keras
pengertian kenabian seperti yang dipahami oleh al-Farabi dan
Ibnu Sina di atas adalah Ibnu Hazm (w. 456 H), al-Gazali (w.

Pendahuluan 7



505 H), Ibnu Taimiyyah (w. 728 H) dan Ibnu Khaldun (w. 808
H)."” Ibrahim Madkur, seorang pakar filsafat Islam asal Mesir,
mencatat tiga keberatan pokok para ahli hadis, fikih dan teologi
Islam atas definisi kenabian al-Farabi dan Ibnu Sina:

Pertama, definisi tersebut memosisikan kedudukan nabi
berada di bawah kedudukan filsuf. Sebab, di antara implikasi
yang tak dapat dihindari dari definisi kalangan filsuf ini adalah
anggapan bahwa nabi melakukan kontak dengan akal aktif (Jibril)
melalui daya imajinasi kompositifnya (a/-qguwwab al-mutakbayyilab);
sementara filsuf juga dapat melakukan kontak dengan akal aktif
itu dengan daya demonstratif-rasionalnya (a/-guwwalh al-‘aqliyyah
an-natiqah). Karena apa yang dicapai oleh daya rasional relatif
lebih tinggi nilainya dari daya imajinasi, maka definisi nabi dari
al-Farabi dan Ibnu Sina ini mengesankan bahwa para filsuf
menempati kedudukan yang lebih tinggi dibandingkan para nabi.

Kedua, definisi al-Farabi dan Ibnu Sina tersebut secara
implisit menempatkan kenabian sebagai sesuatu yang dapat
diusahakan, selama seseorang mampu mendayagunakan potensi
akal aktualnya yang telah memperoleh akal perolehan pada saat
mencapai kontak dengan akal aktif (Jibril). Dengan demikian,
nubuwwwah (kenabian) menjadi sesuatu yang dapat diusahakan
(mufktasabah) bukan atas dasar pilihan dan keistimewaan yang
diberikan Tuhan (winnah atau hibah). Padahal, sejumlah nas Al-
Qutr'an dan hadis menyebutkan bahwa para nabi adalah manusia-
manusia pilihan Tuhan (almustafawna al-akhyar) yang tidak akan
diperoleh manusia biasa mana pun sekeras apa pun usahanya
memperoleh kenabian itu Sebagaimana ditegaskan dalam
sejumlah ayat Al-Qut'an, antara lain, firman Allah subhanahi wa
ta‘ala,

- - /:’. i % ~F 2 A~ — 1 ,./l/
o mialndd Nl a5 I 382 T e ke

8 Pendahuluan



Allab memilib para utusan(-Nya) dari malaikat dan dari manusia. Sesung-
gihnya Allah Maha Mendengar, Maha Melihat. (al-Hajj/22: 75)

e YT T

- o ‘-’."f//\""[ VL
Caalall Jﬁdﬁd\_p)-geﬁldbc-yjra\dha\aiul

Sesunggubnya Allah telah memililh Adam, Nub, kelnarga Ibrabim dan

keluarga Imran melebibi segala nmat (pada masa masing-masing). (Ali

‘Imran/3: 33)

B z“ )/ < .
T4 )25 ;\Ld_udyywak)b L.m,

spr o s ,‘}, )/;/ 3 }/'/)p/

.\._ﬁ__.a"l‘f f:&l"._k..g_;\.:..,a‘-_,-:,.:—".d.ﬁ A_.L..‘.u_)d_aﬁw
i G 1 T

Apabila datang sesnatu ayat kepada mereka, mereka berkata, “Kami tidak
akan beriman sehingga diberikean kepada kami yang serupa dengan apa yang
Telabh diberikean kepada utusan-ntnsan Allah.” Allah lebih mengetabui di
mana dia menemipatkan tugas kerasnlan. (al-An‘am/6: 124)

L:S. )/ L ﬁ P._%L.L.d Yi-%;? }}}}P{JJB
Jg,_bdmjéﬁlmwwu_u_%@uaxu A a7
S

Rasul-rasul mereka berkata kepada mereka, “Kani hanyalah manusia seperti
kanm, tetapi Allah memberi karunia kepada siapa yang Dia kehendaki di
antara hamba-hamba-Nya. Tidak pantas bagi kami mendatangkan suatn
bufkti kepada kanu melainkan dengan izin Allah. Dan hanya kepada Allah
saja hendaknya orang yang beriman bertawakal. (Ibrahim/14: 11)

“t

-

Di samping itu, anggapan bahwa kenabian dapat diusahakan
dengan daya rasional kontemplatif-demonstratif, akan mengaki-
batkan gugurnya doktrin penutup kenabian (Muhammad) yang
menjadi prinsip dasar ajaran Islam, sehingga kemunculan nabi-

nabi baru yang mampu melakukan kontak ke akal aktif sesudah

Pendahuluan 9



Nabi Muhammad menjadi mungkin.'

Ketiga, dalam konteks praktek dan kesejarahan, definisi

kenabian al-Farabi dan Ibnu Sina itu juga sulit dipertahankan,

karena dalam fakta dan sejarahnya, Nabi Muhammad menerima

wahyu dari Malaikat Jibril—yang oleh kedua filsuf tersebut

disebut dengan berhubungan dengan akal fa'a/ (al-ittisal bil-‘ag/

al-fa‘al—justru langsung bertemu Jibril atau seperti mendengar

bunyi suara lonceng yang keras. Hal ini karena wahyu dalam

pengertian terminologinya dapat diklasifikasikan menjadi dua

kategori:

1)

2)

10

Wahyu melalui perantaraan malaikat yang turun kepada Nabi
melalui salah satu dari tiga cara: (1) Nabi melihat secara langsung
bentuk asli malaikat pembawa wahyu; (2) Nabi melihatnya
dalam bentuk manusia, seperti berwujud menjadi seorang yang
mirip Dihyah al-Kalbi; dan (3) Nabi tidak melihat langsung
malaikat, baik dalam bentuk aslinya maupun penjelmaannya
menjadi manusia, tetapi kedatangan malaikat tersebut diketahui
oleh Nabi dan terdengar seperti bunyi lonceng atau suara yang
sangat dahsyat.

Wahyu yang turun tidak melalui perantaraan malaikat. Dalam
hal ini, wahyu diturunkan melalui salah satu dari tiga cara: (1)
Ditancapkannya wahyu tersebut langsung ke dalam hati Nabi,
dan Nabi yakin bahwa wahyu tersebut berasal dari Allah; (2)
Allah  subbanahi wa ta‘ala berbicara langsung kepada Nabi
tanpa memperlihatkan diri-Nya yang Mahasuci, seperti yang
dialami oleh Kalimullah, Nabi Musa, yang diabadikan di dalam
Surah al-Qasas/28: 30; (3) Mimpi yang benar saat tidut, 'ar-
ru'ya as-silibab fil-manam’ (2 & B 6F) seperti perintah
Allah kepada Nabi Ibrahim untuk menyembelih putranya,
Ismail, melalui mimpi (as-Saffat/37: 102). Mayoritas ulama
berpendapat bahwa wahyu melalui mimpi ini tidak dialami

oleh Nabi Muhammad, karena seluruh wahyu beliau terima

Pendahuluan



dalam keadaan terjaga."”
Kedua kategori turunnya wahyu kepada Nabi sebagai
dikemukakan di atas, sebenarnya telah dinyatakan dalam satu
ayat di dalam Al-Qut'an, yaitu Surah asy-Syura/42: 51:

PN MRS AN [P W PO

e £ - {é‘_' ]
,n.gfg.’-‘ L‘J'LL"/:AL‘Q‘)L',/ o

Dan tidak mungkin bagi seorang manusia pun babwa Allah  berkata-
kata dengan dia kecuali dengan perantaraan wabyu atan di belakang tabir
atau dengan mengutus seorang utusan (malaikat) laln diwahynkan kepadanya
dengan seizin-INya apa yang Dia kebendaki. Sesunggubnya Dia Maha Tinggi
lagi Maha Bijaksana (asy-Syura/42: 51)

Yang dimaksud dengan “kecuali melalui perantaraan wahyu”
—illd walyan (&33)—pada ayat di atas adalah dimasukkannya
wahyu tersebut langsung ke dalam hati Nabi atau melalui
mimpi; dan maksud “dari belakang tabit”—min ward'i hijab
(2= ¢ e)—adalah Allah berbicara langsung kepada Nabi
tanpa memperlihatkan zat-Nya. Kedua cara turunnya wahyu ini
masuk pada kategori kedua, yaitu wahyu yang diturunkan tanpa
perantara. Adapun maksud dari ° dengan mengutus seorang
utusan” —au yursila rasilan (355 ot ;‘)— adalah turunnya
wahyu melalui kategori pertama, yakni melalui perantara malaikat
pembawa wahyu, Jibril, yang namanya disebut secara eksplisit
di dalam Surah al-Baqarah/2: 97, dan dijuluki sebagai ar-Ruhul
Amin] 5N £5) (asy-Syu‘ara'/26: 192-193) dan  Rihul-Qudus/
43 £%) (an-Nahl/16: 102).18

Dari uraian tentang ragam proses turunnya wahyu kepada
Nabi dan Rasul di atas, seluruh ragam dari kategori pertama
proses turunnya wahyu—yakni, Nabi melihat secara langsung
malaikat Jibril; atau melihatnya dalam bentuk manusia; atau

Nabi tidak melihat langsung malaikat, baik dalam bentuk aslinya

Pendahuluan 11



maupun penjelmaannya menjadi manusia, tetapi kedatangan
malaikat tersebut diketahui oleh Nabi dan terdengar seperti
bunyi lonceng atau suara yang sangat dahsyat—akan sulit
dimengerti melalui pendekatan kontak dengan akal aktif seperti
yang diyakini al-Farabi dan Ibnu Sina."

Namun demikian, menurut Ibrahim Madkur,® suatu
pandangan objektif harus mengakui bahwa secara umum teori
al-Farabi dan Ibnu Sina ini bersifat mendukung dan positif
terthadap kepercayaan kepada kenabian atau wahyu—sebagai
salah satu pilar kepercayaan Islam—=karena setidaknya keduanya
telah membuktikan kemungkinan kenabian tersebut secara
filsufis. Oleh karena itu, sejalan dengan Madkur,” Mulyadhi
Kartanegara mengatakan bahwa al-Farabi dan Ibnu Sina menulis
teori kenabian tersebut bukan untuk para pemeluk Islam yang
percaya kepada kebenaran wahyu Al-Qur'an dan kenabian
Muhammad, melainkan ditujukan kepada mereka yang sejak

semula menyangsikan dan menolak kenabian.*

C. Perbedaan antara Nabi dan Rasul

Terdapat perbedaan pendapat di kalangan para ulama dalam
menanggapi perbedaan antara nabi dan rasul. Sebagian ulama
mengatakan tidak ada perbedaan antara keduanya, sedangkan
sebagian lainnya yang menjadi pendapat mayoritas, menyatakan
adanya perbedaan antara nabi dan rasul.

Kelompok pertama, yang tidak membedakan antara nabi
dan rasul, mengatakan, baik nabi maupun rasul sama-sama
berasal dari kata yang berarti berita. Oleh karena itu, nabi adalah
orang yang memberitakan wahyu yang diterimanya, sedangkan
rasul adalah orang yang menyampaikan berita kerasulan (wahyu)
kepada umatnya.” Selain itu, juga ada pemahaman di kalangan
ulama yang menyatakan bahwa kedua lafal bermakna sama;

disebut nabi karena ia menyampaikan berita penting dari Tuhan

12 Pendahuluan



kepada umatnya, dan disebut rasul karena ia diutus Tuhan me-
nyampaikan risalah kepada umatnya.**

Kelompok kedua yang merupakan kelompok mayoritas
yang membedakan antara nabi dan rasul, mengajukan beberapa
argumen antara lain:

1. Surah al-Hajj/22: 52:

s

Lgﬂjd,f:‘»;;mu:s;,ﬁmju)

Dan Kami tidak mengutus seorang rasul dan tidak (pula) seorang nabi
sebelum englean (Mubammad). (al-Hajj/22: 52)

Pakar tafsir, al-Alusi, setelah memaparkan pendapat para
ulama tentang makna nabi dan rasul, menyatakan bahwa adanya
kata penghubung (a/-‘a#) antara lafal nabi dan rasul menunjukkan
adanya perbedaan antara keduanya di mana kata nabilebih umum

maknanya ketimbang makna rasul Sebagaimana akan diuraikan
di bawah.”

2. Surah al-A‘raf/7: 157

el GG A2 AT s ‘uzai

2= -

\

x,_,:\

(Yaitu) orang-orang yang mengikuti Rasul, Nabi yang ummi (tidak bisa baca
tulis) yang (namanya) mereka dapati tertulis di dalam Tanrat dan Injil yang
ada pada mereka. (al-A‘raf/7: 157)

Penyebutan dua sifat/kedudukan/identitas bagi seseorang
—vakni lafal rasi#/ dan nabi dalam ayat tersebut—menunjukkan
adanya perbedaan antara kedua sifat/kedudukan/identitas
tersebut. Menurut al-Alust, lafal #abi digunakan dalam kaitannya
dengan penerimaan berita/wahyu (#aba) dari Allah, sementara

lafal rasal/ dikaitkan dengan tugasnya menyampaikan wahyu

Pendahuluan 13



kepada umat manusia. Oleh karena itu, menurut al-Alusi, setiap
rasul adalah nabi dan tidak sebaliknya. Inilah sebab mengapa
dalam ayat di atas, lafal rasul lebih dulu disebut daripada lafal
nabi, untuk menunjukkan bahwa rasul lebih khusus dan istimewa
ketimbang nabi.*

Di kalangan Jumbar ulama yang membedakan antara lafal
nabi dan rasul sebenarnya terjadi perbedaan pendapat dalam
menentukan titik perbedaan antara nabi dan rasul. Perbedaan
antara keduanya yang paling sering dimunculkan, seperti dicatat
oleh ar-Razi”’ dan al-Alasi*® dalam tafsirnya, ialah: (1) Rasul
senantiasa memiliki kitab atau lembaran-lembaran (nusakh) yang
memuat syariat baru dan sebagian dari syariat lama yang tidak
dianulir (nasakh), sedangkan nabi tidak selalu memilikinya seperti
Nabi Yusya (2) Rasul menerima wahyu dengan perantaraan
malaikat Jibril, sedangkan nabi tidak harus selalu malaikat, tetapi
dapat melalui pemberitahuan dari Allah subhanahisi wa ta‘ala dengan
ilham atau mimpi ketika tidur; dan (3) Rasul diperintahkan untuk
menyampaikan wahyu, sedangkan nabi tidak diperintahkan
untuk menyampaikannya.

Dari tiga titik perbedaan nabi dan rasul di atas, tampaknya
pembedaan poin ketiga yang menyatakan bahwa nabi tidak wajib
menyampaikan wahyu yang diterimanya dari Allah Sebagaimana
halnya rasul, mendapatkan kritik dari beberapa ulama. Walid
bin Rasyid as-Saidan, misalnya, mengemukakan beberapa alasan
antara lain bahwa para ilmuwan (ablul-ilm) saja berkewajiban
menyampaikan syariat, mengajari yang masih bodoh, memberi
petunjuk yang sesat, dan menjawab orang yang bertanya; lalu
manfaat apa yang diperoleh jika wahyu yang diberikan itu
hanya untuk dirinya, padahal Allah mengancam orang yang
menyembunyikan ilmu yang dimilikinya? Jika kewajiban
menyampaikan itu dibebankan kepada @b/ al- i/ apatah lagi para
nabi yang dianggap sebagai penghulu para ah/ al-%lm tersebut.”’

14 Pendahuluan



Oleh karenanya, dalam Syarh at-Tahawiyah dikemukakan
bahwa, baik nabi dan rasul, keduanya berkewajiban menyam-
paitkan wahyu. Keduanya hanya berbeda apabila dilihat dari
sisi objeknya, kepada siapa mereka diutus. Apabila diutus di
tengah-tengah mayoritas kaum kafir dan musyrik maka dia ber-
status rasul; tetapi jika diutus untuk orang-orang beriman dan
meneruskan syariat sebelumnya maka dia berstatus nabi. De-
ngan perkataan lain, perbedaan antara nabi dan rasul adalah:
Rasul membawa syariat secara mandiri kepada umat yang telah
menyimpang dan harus diluruskan kembali, meskipun pada ak-
hirnya sebagian menerima syariat itu (mukmin) dan sebagian lagi
menolaknya (kafir). Sedangkan nabi hanya diberi tanggungjawab
memperkuat pengamalan syatiat yang sudah ada sebelumnya.”

Terlepas dari perbedaan pendapat tentang perbedaan term
nabi dan rasul Sebagaimana dipaparkan di atas, seluruh ulama
dari berbagai mazhab sepakat bahwa seorang nabi atau rasul
harus didukung oleh bukti dari Tuhan bahwa ia memang benar-
benar seorang nabi atau rasul yang diutus Tuhan. Bukti kebenaran
itu disebut dengan mukjizat, yaitu “suatu hal yang luar biasa
dari seorang nabi untuk membuktikan kebenaran kenabiannya
yang disertai tantangan dan tidak dapat ditandingi””' Penting
ditambahkan bahwa Allah subhanahii wa ta‘dla telah memberikan
kepada setiap rasul-Nya suatu bukti kebenaran (mukjizat) yang
sesuai dengan kaum dan masa risalahnya (baik secara intelektual,
sosial maupun kultural). Dan ketika Allah mengakhiri kenabian
dengan Nabi Muhammad (al-Ahzab/33: 40), maka Allah
menjamin kebenaran agama-Nya dan menguatkannya dengan
Al-Qur'an sebagai bukti terbesar (mukjizat) kebenaran Islam
sampai akhir zaman.*

Selain itu, semua manusia pilihan Tuhan, baik nabi mau-
pun rasul—bagi mereka yang membedakannya—harus memi-

liki %smah, yaitu suatu “karakter dan kekuatan hati yang mantap

Pendahuluan 15



(malakah) yang terdapat pada diri seseorang yang dapat mence-
gahnya dari berbuat kesalahan dan kemaksiatan, terutama yang
menyangkut penyampaian risalah (wahyu) yang diterimanya ke-
pada umat manusia.”” Dengan malakah ini, para nabi dan rasul
dijamin terhindar dari semua kesalahan dan kemaksiatan yang
mengakibatkan dosa, terutama dalam tugasnya menyampaikan

wahyu kepada umat manusia.

D. Kesatuan Risalah para Nabi dan Rasul

Allah  subpanahii wa ta‘ala, Tuhan dan Pencipta sekalian
alam, dengan kebijakan-Nya yang maha luas, tak terbatas dan
maha meliputi serta universal, telah menciptakan manusia dalam
bentuk yang sebaik-baiknya (f absanit-tagwim);** dan membekali
mereka dengan segala potensi yang memungkinkan mereka
melaksanakan tugas membangun dan membina kemakmuran
dan peradaban di bumi (%waratul-ard), atau tatanan dunia yang
makmur, adil dan beradab yang sesuai dengan harkat dan martabat
manusia (Had/11: 61), sebagai pengejawantahan penghambaan
(‘ubiidiyyah) sepenuhnya kepada Allah saja (az-Zariyat/51: 56).

Untuk mengemban tugas tersebut, manusia disisipkan dalam
diri mereka apa yang bisa disebut sebagai sensus numinis (naluri
keberagamaan), yang dengannya mampu mencapai hakikat
religiusitas yang benar, yang pada dasarnya telah ditanamkan
oleh Allah pada dirinya semenjak lahir, yaitu “agama fitrah” atau
“agama alami (re/igio naturalis)”.”® Dalam perspektif Islam, sensus
numinis ini memang sudah ditanamkan oleh Allah subhanabii wa
ta‘ala kepada setiap individu semenjak masih berada di alam ruh,
ketika manusia masih jauh berada dalam blueprint (cetak-biru)
ilahi atau yang bisa disebut juga archetypal world, Sebagaimana
yang termaktub dalam Surah al-A‘raf/7: 172 yang berbunyi:

16 Pendahuluan



e s

(—s:u! "I‘lp(;//’gr:;-\:_)a})ﬁjﬂ;y“:g u*'&.al:).b- .>I|
._n}.ﬂ_o'u..uuf:l..é—_:b‘.u\ r,,;"\_jﬁi-w‘i:)\af@%

h"-w

Dan (ingatlah) ketika Tubannmn mengeluarkan dari sulbi (tnlang belakang)
anak. cuen Adam keturunan mereka dan Allah mengambil fesaksian
terhadap rob mereka (seraya berfirman), “Bukankah Aku ini Tubanmn?”
Mereka menjawab, “Betul (Engkan Tuban kami), kami bersakst.” (Kami
lakukan yang demikian itn) agar di hari Kiamat kamm tidak mengatakan,
“Sesunggubnya ketika itu kami lengab) terbadap ini. (al-A‘raf/7: 172)

Dari ayat ini jelas bahwa naluri keberagamaan, bahkan
peng-Esa-an Tuhan (fauhid) ini berasal dari sebuah perjanjian
primordial (primordial covenant) yang diteken setiap individu di
depan Allah subhanahi wa ta‘ala, yang isinya adalah pengakuan
seorang hamba atas rububiyyah Allah semata bagi dirinya sendiri
dan sekalian alam. Sehingga ketika ia benar-benar dilahirkan ke
alam dunia nyata, naluri ini sudah melekat secara fitrah pada sang
jabang bayi secara otomatis.” Inilah yang dinyatakan secara tegas
dalam sebuah hadits Nabi sa/lallahn ‘alaibi wa sallanm:

°\JJ) mw j\ 44b.~a..4 j‘ 4;\ o\))b eju\ QJ& .X.S); > w 3
Gom o5 phons o

Setiap anak dilabirkan dalam keadaan suci (fitrah), maka orang tuanyalah
yang menjadikannya Yahuds, Nasrani atan Majusi. (Riwayat al-Bukhari
dan Muslim dari Aba Hurairah)

Maka sealur dengan konsep ini adalah, untuk menjaga
dan mengawal kontinuitas semsus numinis  yang  taubids,
fitri lagi universal ini, Allah subhanahi wa ta‘ala kemudian
mengutus serangkaian para nabi dan rasul dengan wahyu dan
risalah sepanjang zaman. Perspektif fauhidi ini, secara logis
meniscayakan kesatuan perantara atau sarana bagi manusia yang
dengannya dimungkinkan mengenal Allah termasuk kehendak

Pendahuluan 17



dan iradah-Nya serta sunah-sunah-Nya di alam semesta
ini, begitu juga yang dengannya dimungkinkan mengenal
sebab-sebab atau faktor-faktor yang menjamin kebahagiaan,
ketenteraman, kesejahteraan, dan keselamatan bagi manusia.
Sarana tersebut baik yang langsung lewat wahyu (dalam arti
teknis) ataupun tidak langsung lewat ilmu pengetahuan atau
observasi ilmiah (wahyu dalam arti generik). Dengan demikian,
wahyu langit tidak menjadi monopoli kelompok atau umat
tertentu, melainkan merupakan suatu rahmat yang dihadiahkan
kepada seluruh manusia. Dengan kata lain fenomena wahyu dan
kenabian adalah umum dan universal atau berlaku di seluruh
masyarakat manusia tanpa kecuali. Sebab, menurut perspektif
tanhidi, Tuhannya manusia (Allah) tidak mungkin membiarkan
suatu golongan manusia hidup dalam kesesatan, tetapi dengan
rahmat-Nya yang menyeluruh Ia telah menurunkan kepada
mereka, melalui para nabi dan rasul, sebuah petunjuk keimanan
yang menyelamatkan mereka dari kesesatan dan api neraka.

Allah subhanahi wa ta‘ala berfirman:

g,’/"' )- :/Jl

Sunggub, Kami mengutus engkan dengan membawa kebenaran sebagai
pembawa berita gembira dan sebagai pemberi peringatan. Dan tidak ada
satu pun umat melainkan di sana telah datang seorang pemberi peringatan.

(Fatir/35: 24)

s> =B~ 22 L A o, e [ LA O
V.;-«.«.’(.Jﬁu.'w_’ﬂ _’uilu.'.y " ;L. ‘_L%&aulzu\.ﬂj

16 Las 3 Mu&l&;;@;&\&ﬁ;
SN A R 5

Dan sunggub, Kami telah mengutus seorang rasul untuk setiap nmat (untuk
menyerukean), “Senbahlah Allah, dan janbilah Tagit”, kemudian di antara

18 Pendahuluan



mereka ada yang diberi petunjuk oleh Allah dan ada pula yang tetap dalam
kesesatan. Maka berjalanlah kamn di bumi dan perbatikanlah bagaimana
kesudahan orang yang mendustakan (rasul-rasul). (an-Nahl/16: 30)

P S Aied i § f-’/, > P rA D .
u,".Lw(aJ B8 Borsie g gt ey ot Ve ) ey

Dan setiap umat (mempunyai) rasul. Maka apabila rasul mereka telah
datang, diberlakukaniah hukun bagi mereka dengan adil dan (sedikit pun)
tidak dizalini. (Yunus/10: 47)

Alasan logis di balik pengutusan seorang rasul atau nabi
kepada mereka tersebut tidak lain agar manusia tidak lagi

berargumentasi dan membantah Allah untuk tidak beriman

kepada-Nya serta tidak menyembah-Nya.”” Allah berfirman,

)

,},/, u/}ﬁ

g‘jL-uJ D CISTEA Jd_;-ﬂ-‘yud)

5,;, i;v;ﬁ\

Rasul-rasul itn adalah sebagai pentbawa berita gentbira dan pemberi peringatan,
agar tidak ada alasan bagi manusia untuk membantah Allah setelah rasul-
rasul itu dintus. Allah Mabaperkasa, Mababijaksana. (an-Nisa'/4: 165)

Maka dari itu, sebagai konsekuensi logis juga, suatu kaum
yang belum diturunkan seorang rasul kepada mereka tidaklah
dituntut tentang ketersesatan mereka, dan mereka tidak akan
mendapat siksaan di hari kemudian, Sebagaimana firman Allah
subbanahii wa ta‘dla:

g~ /}”’ AP T

_)_)JU)}J_,:'}{; L‘-lcf‘}...a.:‘l.«..vb‘}noux) d...p.a.J gg..k..r\.a_:bc.s.l._h‘lw
i o :,/ oW = A

Y’} \.i-uu > g_!b.kxiL{LAJ .LG_;:-'!

Barang siapa berbuat sesuai dengan petunjuk (Allah), maka sesunggubhnya

itu untuk (keselamatan) dirinya sendir; dan barang siapa tersesat maka
sesunggubnya (kerngian) itn bagi dirinya sendiri. Dan seorang yang berdosa

Pendahuluan 19



tidak dapat memikul dosa orang lain, tetapi Kami tidak akan menyiksa
sebelum Kami mengutus seorang rasul. (al-Ista'/17: 15)

Kemudian, oleh karena Allah juga tidak menyebutkan
jumlah rasul yang diturunkan-Nya kepada manusia secara
definitif,”® maka perspektif zaupidiIslami ini telah membuka pintu
universalitas dengan seluas-luasnya, untuk bisa mengakomodasi
seluruh komunitas manusia, baik yang dikisahkan dalam Al-
Qur'an maupun tidak.”

Perspektif zauhidi Islami di atas tadi, pada gilirannya,
berimplikasi kesatuan substansi dasar semua wahyu itu sendiri,"

sesuai dengan yang ditegaskan dalam Al-Qut'an:

-

Fbjt L LS ed Tl
45 (8,25 § SN iy 4125

Gt

o = ,e \‘,, P /,’} =
A\ HA PP A RN P
2

-

Dia (Allah) telah mensyariatkan kepadamn agama yang telah diwasiatkan-
Nya kepada Nub dan apa yang telah Kami wabynkan kepadanu
(Mubammad) dan apa yang telah Kani wasiatkan kepada Ibrahinm, Musa
dan Isa yaitn tegakkanlah agama (keimanan dan ketakwaan) dan janganlah
kanin berpecah belah di dalanmya. (asy-Syura/42: 13)

Dan yang ditegaskan pula dalam hadis Rasulullah sa//allahu

‘alaihi wa sallam:
s ol oy Lty 2gns B3 adild ool B2 0l
Gur gl e

Nabi-nabi adalah bersaudara, (meskipun) ibu-ibu mereka berlainan tetapi
aganma mereka satn. (Riwayat al-Bukhart dan Muslim)

Teks-teks suci ini secara kategoris menegaskan kesatuan
wahyu seperti dijelaskan di atas yang berujung pada kesatuan
substansi dan kesatuan agama yang diturunkan, yaitu Islam,

yang oleh beberapa ulama disebut sebagai a/Iskin al-‘Am (Islam

20 Pendahuluan



Universal).* Oleh karena itulah, hanya agama ini saja yang
sejatinya mendapat pengakuan sebagai satu-satunya agama yang
hagq di sisi Allah subhanahi wa ta'‘ala. Sebagaimana yang ditegaskan
dalam ayat-ayat berikut:

i ZiSTd o ';&xcﬁ_’:,u:_;ﬁ;iwﬁw-fgmil
t_;L...J-‘ngJ:uﬂ!‘-\_)'ldewL: 5545 ’)’,’rfjﬁlﬁiﬁﬁ

Sesunggubnya agama di sisi Allah ialah Islam. Tidaklah berselisih orang-
orang yang telah diberi Kitab kecuali setelah mereka memperoleh ilpm, karena
kedengkian di antara mereka. Barang siapa ingkar terhadap ayat-ayat Allab,
matka sunggnh, Allah sangat cepat perhitungan-Nya. (Ali ‘Imran/3: 19):

/}/), P e S .

U’J“""J" U'f,’-)-"\-{ |3 929 dius Joid J;ag ;;f’u;mﬁcuw_,

Dan Barang siapa mencari agama selain Islam, dia tidak akan diterima, dan

di akhirat dia termasuk orang yang rugi. (Ali ‘Imran/3: 85)

Maka, Islam adalah merupakan agama semua nabi dan rasul
beserta pengikut-pengikut mereka. Kemudian kesatuan substansi
wahyu samawi tersebut semakin menjadi gamblang dan terang-
benderang manakala kita mengikuti alur nalar Qur'ani lebih
lanjut yang menegaskan bahwa mendustakan atau mengingkari
seorang nabi atau rasul saja berarti sama dengan mendustakan
atau mengingkari seluruh utusan Allah.

Alasan yang paling logis dan rasional adalah karena semua
rasul dan nabi membawa pesan langit yang sama, agama yang
sama dan dari sumber yang sama pula. Oleh karena itu, Al-
Qur'an memandang sikap yang tidak membeda-bedakan para
nabi dan rasul, antara satu dan lainnya, sebagai satu sebab
hidayah (petunjuk) dan menjadikannya sebagai salah satu rukun

iman (taupid).** Dalam hal ini Allah subhanahi wa ta‘ala berfirman:

Pendahuluan 21



iy 4

P Vool P Sl T I o - \ }’4
Ciss Gl Tty 2o W SN ST a5 5
o A L ~b AT

> wE

L"“-’J“\-}H-’JQ‘UJAJ"GJ Lj (_91-*‘-2'_9@""}‘::3_3 é’l-:-—“‘y"
- /B, » -
,.LL) fd:;s’: W) Lo
Ratakanlab, “Kami beriman kepada Allab dan kepada apa yang dituruntkan
kepada kanii, dan kepada apa yang diturunkan kepada Lbrahim, Ismail,
Ishak, Yakub dan anak cucunya, dan kepada apa yang diberikan kepada
Musa dan Isa serta kepada apa yang diberikan kepada nabi-nabi dari Tuban

mereka. Kami tidak membeda-bedakan seorang pun di antara mereka, dan
kami berserah diri kepada-Nya.” (al-Baqarah/2: 1306):

—sr EXy = <5 o i
&_u, L,.U{ ‘,:1\,4_,,‘_.35_;1‘1 ’J Jnu‘t

V> &
“ s AN = 4 - - A - o . A, -l -
LUJ_LWL&\)L:MUIQJ:}_AJJA#\QQJ&Y ")

ﬁ-f:-“—‘-t}b

Rasul (Mubammad) beriman kepada apa yang diturunkan kepadanya (Al-
Qur'an) dari Tubannya, demikian pula orang-orang yang beriman. Semma
beriman kepada Allab, malaikat-malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya dan
rasul-rasul-Nya. (Mereka berkata), “Kami tidak membeda-bedakan
seorang pun dari rasul-rasul-Nya.” Dan mereka berkata, “Kami dengar
dan kami taat. Ampunilah kami ya Tuban kanz, dan kepada-Mu tempat
(kanii) kenibali.” (al-Baqarah/2: 285)

Lebih lanjut, substansi wahyu sazawi yang dikomunikasikan
kepada manusia lewat para nabi dan rasul sepanjang sejarah, yang
oleh sebagian ulama disebut a/-Iskim al-‘Am (Islam Universal)
tadi, pada dasarnya menurut perspektif zaupidi adalah “agama
fitrah” atau religio naturalis itu sendiri. Lalu, Islam menamakan
“agama fitrah” ini dengan nama agama Islam itu sendiri. Hal ini
didasarkan pada sebuah ayat di mana Allah subhanahi wa ta‘ala

berfirman:

22 Pendahuluan



RIS L;.’L;L;u,m‘;mx &7 Gl i sz;j;u

- A=

uﬂ»gw 5;&1& )ZZJ'!\_‘:}A\ ;4,u'.

Matka hadapkanlah wajabmn dengan lurus kepada agama (Islam); (sesuai)
Jitrah Allab disebabkan Dia telah menciptakan manusia menurut (fitrah) itu.
Tidak ada perubaban pada ciptaan Allah. (Itulah) agama yang lurus, tetapi
kebanyakan manusia tidak mengetahui. (ar-Ram/30: 30)

Dalam ayat ini Allah memerintahkan Nabi Muhammad un-
tuk menghadapkan wajahnya dengan tegap dan lurus (anif) ke-
pada agama yang lurus, yang tiada lain adalah Islam. Oleh kare-
nanya agama ini disebut juga dengan “Hanifisme” (al-hanifiyyah),
yakni agama yang lurus, lempang dan jauh dari kebatilan dan
kesesatan.”

Substansi wahyu sazawi atau al-Iskim al-‘Am (Islam Universal)
tadi, dalam operasionalnya di panggung sejarah senantiasa
disesuaikan dengan kondisi ke-kini-an dan ke-di-sini-an. Sebab
sangatlah tidak logis jika, misalnya, komunitas masyarakat zaman
kapak diberlakukan kepada mereka sebuah aturan atau syari‘ah
yang berlaku pada zaman informatika sekarang ini. Maka karena
kondisi objektif dan faktual komunitas masyarakat manusia yang
berkembang dari masa ke masa dengan berbagai masalah dan
tuntutan yang berbeda-beda dan beragam ini, Allah subhanahii wa
ta‘dld kemudian mengutus serangkaian utusan (nabi dan rasul)
sepanjang sejarah dengan membawa wahyu (di samping yang
universal tadi) yang lebih spesifik dan relevan dengan masalah
dan tuntutan ruang dan waktu masing-masing (tempo-lokal).
Sehingga dalam khazanah hukum yang dikenal dalam sejarah
manusia terdapat berbagai macam kodifikasi hukum atau
syari‘ah.** Kombinasi wahyu universal dengan wahyu tempo-lokal
ini secara implisit, dapat disebut sebagai al-Islam al-khas karena

sifat-sifatnya yang terbatas.”

Pendahuluan 23



Oleh karena keterbatasannya ini, maka adalah sesuatu yang
niscaya belaka jika syari‘ah-syariah tempo-lokal ini dengan
sendirinya berakhir (wansikh) atau batal dan kedaluwarsa dengan
datangnya syari‘ah baru yang dibawakan oleh nabi berikutnya,
dan begitu seterusnya.

Lain halnya dengan wahyu pamungkas yang dibawakan oleh
Nabi pamungkas, Muhammad sallallahn ‘alaibi wa sallam. Wahyu
ini sejak semula memang dimaksudkan sebagai pamungkas dari
seluruh rangkaian “komunikasi langit verbal”. Oleh karena itu, ia
memang telah didesain sedemikian rupa dan fleksibel, sehingga
dengan prinsip zi#zhad yang dimiliki, mampu mengakomodasi
(memberikan solusi untuk) segala bentuk perubahan dan
perkembangan masyarakat modern sampai akhir zaman. Dan
penting diketahui bersama bahwa logika wahyu pamungkas ini
dibangun dari premis-premis yang telah didiskusikan di atas
secara analitis dan masih dikuatkan lagi dengan Jujiah-hujjab
nagliyyah (teks-teks wahyu dalam Al-Qur'an maupun sunah) dan
yma‘ (konsensus) umat Islam.* Di antaranya adalah firman Allah
subhanahi wa ta‘ala:

wh Y - ’,:ﬂ '7 - 1 Pt ] ’) . ¥ T Sy
F AN e B 0 I35 S sV AZ2 56T
# " LT

e

Mubammad itu bukanlah bapak dari seseorang di antara kamm, tetapi dia
adalah ntusan Allah dan penutup para nabi. Dan Allah Maha Mengetahui
segala sesuatn. (al- Ahzab/33: 40);

Dan sebuah hadis Nabi sallallahu ‘alaibi wa sallanr.

02 3 K 2 o oF @ o T.ooa 04
;,.9}5\;/ Coaiy Aﬁ\ ’Cf\}é- c,.g/h:«\ NG gl.;;}‘)!\ L;.; WY
S 1 &Lty nsdby a0V ) Elaty 2l

& 2

|

s,o
\

gn &

3
%

5 -

2 wle

> aslS

4
R

(sﬂﬁL}Tu& (,.LW.A °‘j)) :))':.J\ /L}/

24 Pendahuluan



Aku dintamakan di atas nabi-nabi (terdabuln) dengan enam perkara:
aku diberi wahyn yang komprebensif, dan akun ditolong (dalam peperangan)
dengan  (senjata) ketakutan (yang dimasukkan ke bati musub), dan
dihalalkan bagikn harta pampasan perang, dan dijadikan bagiku tanab
sebagai masjid dan menyucikan, dan aku dintus kepada selurubh manusia,
dan denganku dipungkasi (mata rantai) nabi-nabi. (Riwayat Muslim dari
Abu Hurairah)

Sebagai wahyu pamungkas, a/~Wahy al-Mupammadi ini
memiliki keistimewaan yang karakteristik dibanding dengan
wahyu-wahyu sebelumnya. Keistimewaan ini adalah bahwa ia
disebutkan dalam Al-Qur'an sebagai mubaimin (pengawas, saksi,
korektor, refree) bagi kitab-kitab suci sebelumnya Sebagaimana

firman Allah subbanahi wa ta‘dla:

= =

lf....q.;'/)_;.. .._._C;qi\u.: ;::C . muu.\' ;." ;,;31“ _ishad ”':;’3

Dan Kami telah menurunkan Kitab (ALQur'an) kepadamn (Mubamimad)
dengan mentbawa kebenaran, yang membenarkan kitab-kitab yang diturunkan
sebelummya dan menjaganya, maka putuskaniah perkara mereka menurut apa
yang diturunkan Allab dan_janganlal engkan mengiknti keinginan mereka
dengan meninggalkean kebenaran yang telah datang kepadamu. Untufk setiap
umat di antara kamm, Kami berikan aturan dan jalan yang terang. (al-
Ma'idah/5: 48)*

E. Tujuan dan Sistematika Penulisan

Pengantar singkat tentang makna kenabian (nubuwwah) dan
kedudukannya yang sangat vital dalam sistem keimanan Islam
dirasa cukup untuk masuk ke pembahasan-pembahasan yanglebih
luas dan mendalam. Maka dalam buku atau serial Kenabian dalam

Perspektif Al-Qur'an ini akan dibahas tema-tema yang berkaitan

Pendahuluan 25



dengan kenabian (n#buwwah) dengan menggunakan pendekatan
tafsir tematik (Zafsir mandi‘i). Sebagaimana dimaklumi, cara kerja
tafsir mandi7 adalah menetapkan tema/topik bahasan (dalam
hal ini tentang kenabian/nubuwwah), menghimpun ayat-ayat
yang berkaitan, menyusun ayat sesuai dengan kronologis turun,
mengetahui korelasi ayat, menyusun sub-sub tema bahasan,
melengkapi bahasan dengan memakai hadits, dan mempelajari
ayat-ayat itu secara tematis dan menyeluruh.*

Sebagaimana layaknya sebuah buku/setial, maka dipetlukan
sistematika yang jelas, sehingga pembahasan bisa dilakukan
secara runtut dan terarah yang mengacu kepada pokok
persoalan atau tema utama. Sistematika buku/serial ini dapat
dilihat dari sub-sub tema sebagai berikut: (1) Pendahuluan, (2)
Kedudukan dan Fungsi Nabi dan Rasul, (3) Sifat-sifat Nabi
dan Rasul, (4) Mukjizat Sebagai Bukti Kenabian, (5) Al-Qut'an
Sebagai Mukjizat Terbesar, (6) Kemaksuman Nabi dan Rasul,
(7) Wahyu dan Kenabian, (8) Kelebihan para Nabi dan Rasul,
(9) Keteladanan Rasul, (10) Tokoh-tokoh dalam Al-Qut'an
yang Diperselisihkan Kenabiannya, dan (11) Konsep Kbatnun-
Nubuwwah dan Fenomena Nabi Palsu.

Akhirnya, dengan sub-sub bahasan yang relatif cukup
spesifik, luas dan mendalam ini, buku/serial ini diharapkan dapat
menjadi salah satu literatur yang dapat menyuguhkan konsep dan
doktrin kenabian dalam perspektif Al-Qur'an secara benar dan
komprehensif. Sebab, tak diragukan lagi, pemahaman yang benar
tentang konsep kenabian —yang merupakan salah satu soko guru
dari sistem akidah Islam— menjadi bagian yang tak terpisahkan
dari upaya penguatan dan pengukuhan ketahanan akidah dan
pemikiran Islam (@/-amn al-fikri), yang dapat mendorong individu-
individu muslim menjadi pribadi-pribadi yang hanif dan sambah,
taat kepada Allah dan berakhlak mulia di satu sisi; dan di sini lain,

dapat membentengi diri mereka dari gempuran berbagai invasi

26 Pendahuluan



pemikiran (gazwul-fikri) yang menodai dan melecehkan doktrin
kenabian serta upaya-upaya penyimpangan aliran-aliran yang

melahirkan nabi-nabi gadungan. Wallahu a‘lam bis-sawab.

Pendahuluan 27



Catatan:

! Lihat, misalnya, Sa‘duddin at-Taftazani, Syar) al-‘Aga’id an-Nasafiyyab,
(Karachi: Maktabah Khair Kasir, t.t.), h. 8—23.

> Anis Malik Thoha, Konsep Nabi dan Wabyu dalam Islam, kertas ketja
Workshop on Islanic Epistemology and Education Reform yang diselenggarakan oleh
Universitas Islam Negeri (UIN) Pekanbaru, tanggal 27 Maret 2010, h. 1.

> M. Fu'ad ‘Abdul Baqi, a/-Mujam al-Mufabras li Alfazil-Qur'an, (Kaito:
Darul-Hadis, 1996), entti nin-ba -alif, h. 782.

* Ibnu Manzaut, Lisanul-Arab, (Beirut: Darus-Sadit,) entti na-ba-"a jilid 1
h. 162 dan entti #a-ba jilid 15 h. 301. cet. I, tt.

> Ragib al-Asfahani, Mufradat Garibil-Qur'an, (Kairo: Darut-Turas,
1989), h. 482.

¢ ‘Abdul Halim Mahmud, Fabm Usilil-Islim, (Kairo: Darut-Tauzi* wan-
Nasyr al-Islamiyyah, 1994), h. 68.

" Kamns Besar Babasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka, 1990), cet. 111,
entri: nubuat, h. 618.

¥ Ibnu Manzut, Lisanul-Arab, entti: na-ba, jilid 15, h. 304.

* M. Fu’ad ‘Abdul Baqt, a-Mu jam al-Mufabras li Alfazil-Qur'an, entsi nin-
ba’-alif, h. 783.

19" Syihabuddin Mahmud al-Alasi, Rajul-Ma‘ani fi Tafsiril-Qur'anil-:Azin
was-Sab il-Masani, (Beirut: Darul-Thya at-Turas al-‘Arabi, tt.), jilid 13, h. 93.

" Abu Bakar al-Jaza’itl, Agidah al-Mu'min, (Kairo: Darul-Kutub as-
Salafiyyah, 1396 H.), h. 56.

12 Tulisan aslinya: i) 1) 5 e Usaes 0LY1 05 lihat: at-Taftazani, Syarbul-
Magadsid, A. Rahman ‘Umairah (ed.), (Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1989), Jilid 5,
h. 25.

B A, Hamid “Izz al-‘Arab et.al, Mabajis fil-Agidah al-Isiamiyyah, (Kairo:
Kulliyah ad-Dirasah al-Islamiyyah, 1999), h. 140.

" Lihat: Fazlur Rahman, Kontroversi Kenabian dalam Islam (Antara Filsafat
dan Ortodoksi), (Bandung: Mizan, 2003), h. 49 dst.

15 Tanggapan kritis para ulama ini atas teoti kenabian al-Farabi dan Ibnu
Sina dapat dibaca pada kajian Fazlur Rahman yang dikutip di atas, terutama
pada h. 92—113.

16" Tentang kenabian yang bersifat pilihan dan pembetian Tuhan dan
doktrin penutup kenabian, juga dapat dilihat dalam Surah Ibrahim/14: 11,
az-Zukhruf/43: 31—32, dan al-Ahzab/33: 40.

7 Muchlis M. Hanafi et.al, Ensiklopedi Al-Qur'an: Kajian Kosakata, (Ja-
karta: Lentera Hati, 2000), entri: wahy.

'8 Fakhruddin at-Razi, Mafatipul-Gaib, (Beirut: Darul-Thya' at-Turas al-
‘Arabi, tt.), Jilid 27 h. 619.

" Ibrahim Madkur, I'7 a/-Falsafal) al-Lslimiyyah Manhaj wa Tathiguhi, (Kai-

28 Pendahuluan



ro: Samir Co. li at-Tiba‘ah wa an-Nasyr, cet. II, t.t.), jilid 2, h. 96—99.

*0 Ibid., h. 98.

' Ibid., h. 99.

* Mulyadhi Kartanegara, Menyibak Tirai Kejahilan (Pengantar Epistenmologi
Istam), (Bandung: Mizan, 2003), h. 106.

# Ibnu Taimiyyah, an-Nubuwwat, A. Aziz at-Tawiyyan (ed.), (Riyad:
Adwa’ as-Salaf, cet. I, 2000), h. 873.

* A, Hamid Izz al-‘Arab et.al, Maba)is fil-Agidah al-Islamiyyah, h. 141—
142.

» Al-Alusi, Rapul-Ma ‘ant, jilid 17, h. 173.

% Ibid., jilid 96, h. 79.

7 Fakhruddin ar-Razi, Mafatipul-Gaib, jilid 11 h. 133.

% Al-Alusi, Rapul-Ma ant, jilid 17 h. 172—173.

# Walid bin Rasyid as-Sa‘idan, I##ipaf Ablul-Albab bi Ma‘rifah at-Tanhid
wal-Agidab fi Su’al wa Jawab, juz 1, h. 129 (Dikutip dari M. Darwis Hude, Wahyu
dan Kenabian, makalah Tafsir Tematik Kemenag RI tahun 2012, h. 12—13).

% Ibnu AbI al-1zz al-Hanafi, Syar) at-Tapawiyah fil-Agidab as-Salafiyab, h.
63—064 (Dikutip dari M. Darwis Hude, Ibid., h. 11—12).

' Alf Muhammad al-Jurjani, az-Ta 7ifat, Ibrahim al-Abyari (ed), (Beirut:
Darul-Kitab al-‘Arabi, cet. I, 1405), entri: al-mu jizab, h. 72.

32 Lihat: M. ‘Abdullah Diraz, an-Naba'nl-Azin: Nazarat Jadidab fil-Qur'an,
(Kuwait: Darul-Qalam, cet. VIII, 1996), h. 20 dst.

¥ al-Jutjani, ar-Ta'rifat, entti: al-Ysmab, h. 48.

" Lihat: Surah at-Tin/95: 4; juga al-Mu'min/40: 64; at-Tagabun/64: 3;
as-Sajdah/32: 9.

» Pada sub bagian ini, penulis merujuk pada kajian Anis Malik Thoha,
Konsep Nabi dan Wabyu dalan Islam, materi Workshop on Islanzic Epistemology and
Education Reform yang diselenggarakan oleh Universitas Islam Negeri (UIN)
Pekanbaru, tanggal 27 Maret 2010.

% Dalam tafsirnya, Ibnu ‘Asyir menyatakan, oty of e s 231 sds (35
Ja S5 3 s 2>l YL (Ayat ini menunjukkan bahwa beriman dengan Tuhan
yang Maha Esa sebenarnya telah tertanam dalam fitrah akal manusia)” Lihat:
Muhammad at-Tahir bin ‘Asyir, azTaprir wat-Tanwir, (Tunisia: Darus-Sahnun,
1997), jilid 9, h. 170.

7 Anis Malik Thaha, Konsep Nabi dan Wahyu dalan Isiam, h. 5.

3 Lihat: Surah an-Nisa'/4: 164 dan al-Mu'min/40: 78.

* Anis Malik Thaha, Konsep Nabi dan Wahyu dalan Isiam, h. 6.

“0 Sayyid Sabiq, a/-Aqga’id al-Isliniyyah, (Kairo: al-Fath lil-Ilam al-Arabi,
1992), h. 10—12.

' Ibnu Taimiyyah, aiJawab as-Sahih li-man Baddala Dinal-Masih, Ali bin
Hasan e al. (ed.), (Riyad: Darul “Asimah, 1414H.), jilid 5, h. 341.

“ Muhammad al-Gazali, “Agidatul-Muslin, (Kairo: Darul-Kutub al-

Pendahuluan 29



Islamiyyah, 1980), h. 227—229.

* Anis Malik Thaha, Konsep Nabi dan Wahyn dalanm Islan, h. 9.

* Mahmud Syaltat, al-Islim Agidah wa Syari‘ab, (Kairo: Darusy-Syuraq,
cet. XVI, 1992), h. 34—35.

* Ibnu Taimiyyah, ar-Risdlah at-Tadanmmriyyah, (Maktabah Syamilah),
h. 74.

6 Lihat: Anis Malik Thaha, Konsep Nabi dan Wahyn dalam Islan, h. 12.

7 Ihid.

% ‘Abdul-Hayy al-Faramawi, a/-Bidayah fit-Tafsir al-Mandi %: Dirdsab
Manhajiyah Maudi Gyyab, cet. 11, t.p., 1977, h. 35.

30 Pendahuluan



FUNGSI NABI DAN RASUL




(o)
e dhe

5 >
1

FUNGSI NABI DAN RASUL

A. Pendahuluan

Kenabian adalah anugerah Allah kepada orang-orang yang
terpilih untuk menyampaikan petunjuk-Nya kepada semua
makhluk. Ilham yang mereka peroleh datang langsung dari
Tuhan. Pengetahuannya menandakan adanya dorongan dari
kekuatan Agung dalam tata kehidupan manusia.! Allah subhanahu
wa ta'‘ald memilih hamba-hamba-Nya yang terbaik untuk menjadi
utusan kepada setiap umat di muka bumi. Mereka diutus sebagai
rahmat bagi manusia dengan tugas menyampaikan pesan-pesan
Allah berupa agama sebagai tuntunan kehidupan di dunia untuk
meraith kebahagiaan di dunia dan akhirat; menyeru manusia
menuju jalan hidup yang benar; membacakan firman-firman
Tuhan; mengajari manusia, menyucikan jiwa, menjadi penerang
kehidupan serta pembawa berita gembira dan peringatan ancaman
di akhirat. Merekalah para nabi dan rasul.” Allah berfirman:

32 Fungsi Nabi dan Rasul



e Yy sy PP - - > - ’\55’1‘/ /‘--'1' - ,:‘v ?
() bl Je OL2e015 o 301 0V Sy 231 Lale o4l )
At 4 - § /}‘.- ol L

Al c:g" A.L}'lj\_é.a.ng‘b.:

-

Sesunggubnya Allah telah memilih Adam, Nub, kelnarga lbrabim dan
kelnarga Imran melebibi segala nmat (pada masa masing-masing), (sebagai)

satu keturunan, sebagiannya adalah (keturunan) dari sebagian yang lain.
Allah Maha Mendengar, Maha Mengetahui. (Ali ‘Tmran/3: 33—34)

Nabi Adam adalah manusia pertama dan nabi Allah pertama,
dan Nabi Muhammad sa/lallahn ‘alaihi wa sallam adalah manusia
pilihan terakhir sebagai nabi dan utusan Allah di bumi. Nabi
Muhammad adalah anak keturunan Nabi Ibrahim, bapak para
nabi, dan mempunyai silsilah dengan para nabi terdahulu hingga
Nabi Nuh dan Nabi Adam, kakek para nabi. Silsilah tersebut
bukan semata-mata silsilah nasab, melainkan juga silsilah pilihan
risalah dan kenabian; silsilah aqgidah.” Nabi-nabi yang tertera
namanya di dalam Al-Qutr'an 25 orang, sedangkan jumlah para
nabi yang diutus di muka bumi ribuan orang, Allah mengisahkan
sebagian dati rasul-rasul-Nya dalam Al-Qut'an dan sebagian
lainnya tidak. Allah berfirman:

s 2 LB wr, -

Sl QECSST 0l :,_‘.;:J\j @_; JESTE AN TG

E]
-

{v}\//‘?b)//,’:"/ A - e s s T sma o o
O,y 5 925 Vs i s LU 9 D gan s Goens) 5 oanca) 5

PSSR s S RN o//_*’ﬁ&)),e Pavr T
% X
-

e

z2As A8 AT IR P
W Jos e 2lde g inn ab B 5 (001 995 3515 LS Vs 7,0l
P S T w oAz s ) ,}:{’5

o, o o sl oA
Gadnr i I ESS 5 Bl (nanld
Ao & o N I A e L TN I
ol S RS P W WV R R e €

Sesunggubnya Kami mewalyukan kepadamn (Mubammad) Sebagaimana
Kami telah mewahynkan kepada Nub dan nabi-nabi - setelabnya, dan
Kami telah mewabyunkan (pula) kepada Ibrabin, Ismail, Ishak, Yakub
dan anak cucnnya; Isa, Ayyub, Yunus, Harun dan Sulaiman. Dan Kami

Fungsi Nabi dan Rasul 33



telah memberikan Kitab Zabur kepada Dawnd. Dan ada beberapa rasul
yang telah Kami kisabkan mereka kepadanm sebelummya dan ada beberapa
rasul (la-in) yang tidak Kami kisabkan mereka kepadammn. Dan kepada
Musa, Allah berfirman langsung. Rasul-rasul itu adalah sebagai pembawa
berita gembira dan pemberi peringatan, agar tidak ada alasan bagi manusia
untuk membantah Allah setelah rasul-rasul itu diutus. Allah Mabaperkasa,
Mabhabijaksana. (an-Nisa'/4: 163-165)

Allah  subpanabu wa ta‘ald memberi wahyu kepada Nabi
Muhammad seperti memberi wahyu kepada Nabi Nuh dan
nabi-nabi yang diutus kemudian. Wahyu adalah bisikan halus dan
pengertian makrifat yang didapati seorang rasul di dalam hatinya
dengan penuh keyakinan bahwa pengertian itu datangnya dari
Allah, baik langsung maupun melalui perantara. Allah tidak
pernah menurunkan sebuah kitab dari langit secara terang-
terangan yang disaksikan oleh indera penglihatan Sebagaimana
dimintakan oleh orang-orang Yahudi. Wahyu itu semacam

pemberitahuan yang datang dengan cepat dan tersembunyi.*

B. Urgensi Nabi dan Rasul

Kehadiran nabi dan rasul adalah bagian tak terpisahkan
dari rencana Allah subhanabu wa ta‘ala menciptakan manusia di
bumi untuk menjadi khalifah dan perintah beribadah kepada-
Nya; mentauhidkan Allah dan menjauhi fggs.”> Sebagai khalifah
manusia tidak bebas untuk bertindak dengan sebebas-bebasnya,
melainkan mesti mengacu pada panduan dari Sang Maha

Pencipta yang menghadirkannya di bumi. Allah berfirman,

,}}4:-‘ Ts VT Se - /l}i“as.-) 577 ’f’ ,’{&'," LA At vr = T g

2 U‘.-;E-Q':E‘_;:'YJ e)-‘{éflasf{&-’uf)w@%ﬂ* ¢ llen
) obars Vo ,///cfa/ﬂ,w,/’

NI S G FIEAN Mt

Dialah yang menjadikean kamun sebagai khalifab-kbalifah di bumi. Barang

Siapa kafir, maka (akibat) kekafirannya akan menimpa dirinya sendiri. Dan

34 Fungsi Nabi dan Rasul



kekafiran orang-orang kafir it hanya akan menambal kenurkaan di sisi
Tuban mereka. Dan kekafiran orang-orang kafir itu hanya akan menanbal
kerugian mereka belaka. (Fatir/35: 39)

Manusia menjadi khalifah dan ahli waris sebagai penerus
atau pengganti sebelumnya. Allah menyerahkan pengelolaan
dan pemakmuran bumi, bukan secara mutlak, kepada manusia.
Sebagai khalifah Allah di bumi manusia bertugas memimpin
sesama umat manusia dengan adil dan tidak mengikuti hawa
nafsu; menegakkan hukum Allah dan menciptakan kemaslahatan
bagi manusia. Kekafiran dan sikap tidak bersyukur itu hanya
akan merugikan diri manusia sendiri. Mereka menghancurkan diri
mereka sendiri dan menimbulkan kebencian dalam pandangan
Allah.” Allah subbanahu wa ta‘Gld berfirman,

L o e

ngjﬁjlcu‘:gu%wwmf;@y}:ﬂéiﬂ, A (i
uL.aL\g,:r*”L;_u TR SAP U:L:“;Z’ //’J"!u'*dh\‘_}.:\fa:f

Wabai Dawnd! Sesunggubnya engkan Kami jadikan khalifah, penguasa di
bumii, matka berilah keputusan perkara di antara manusia dengan adil dan
Janganialh engkan mengikuti hawa nafsu, karena akan menyesatkan engkan
dari_jalan Allah. Sunggub, orang-orang yang sesat dari jalan Allah akan
mendapat azab yang berat, karena mereka melupakan hari perhitungan.
(Sad/38: 206)

Allah mengangkat Nabi Dawud sebagai khalifah, yakni pe-
nguasa di bumi, yaitu di Baitul Maqdis dan sekitarnya. Kekha-
lifahan mengandung tiga unsur pokok, yaitu: pertama, manusia
sebagai pelaku khilafah, yakni sang khalifah. &edua, wilayah di
bumi, dan kefiga, hubungan antara khalifah dan wilayahnya. Di
luar ketiganya terdapat pihak Yang menganugerahkan tugas
kekhalifahan, dalam hal ini Allah subbanahu wa ta‘ala. Khalifah
harus menyesuaikan semua tindakannya dengan apa yang diama-

natkan oleh pemberi tugas itu.®

Fungsi Nabi dan Rasul 35



Hidup manusia niscaya mengacu pada rencana Khalignya.
Tanpa mengacu pada panduan dari Tuhan Pemberi amanat
khilafah manusia niscaya terjerumus melakukan kerusakan
dengan berbuat maksiat dan pertumpahan darah di muka bumi
dengan pembunuhan, seperti yang dibayangkan oleh malaikat
menjelang penciptaan Nabi Adam sebagai manusia pertama.’

Allah subbanabn wa ta‘ala berfirman:

- )”/’—') - ﬁ oty - e /) e
" Mtt)bﬁl,.ugw s Jele LS LN 6 36315
sTerTe 4 P o srrt o as ¥ Ss T o— E: A

Pl.c‘l ’dld\s ;ﬂuﬂ-\.‘ﬂJjJ G‘AUA, ;l:,]i\M.JL}’.e :
u_;ﬁ;\’ 4

Dan ingatlah ketika Tubanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku
hendak menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Englan
hendak menjadikan orang yang merusak dan menumpabkan darah di sana,
sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan menyncikan nama-Mu?” Dia
berfirman, “Sunggub, Akn mengetahui apa yang tidak kamn ketabui.” (al-
Bagarah/2: 30)

Ayat tersebut mengisyaratkan kekhawatiran malaikat bahwa
manusia akan menyalahgunakan kekuasaan mengelola alam itu,
maka mereka pun mengemukakan pendapat kepada Allah. Allah
tahu manusia akan dapat menyalahgunakan kekuasaan yang
diberikan kepadanya itu, tetapi Allah juga tahu bahwa manusia
mampu menggunakan kekuasaan itu dengan sebaik-baiknya.'

Allah  subpanabn wa ta‘ald menciptakan jin dan manusia
adalah untuk beribadah kepada-Nya. Penciptaan manusia di
dunia ini bukan sekadar main-main atau iseng. Di balik itu Allah
mempunyai rencana yang sungguh-sungguh. Setiap makhluk
niscaya berkembang dan maju ke arah tujuan penciptaan itu,
yakni Allah."" Allah berfirman:

=

XM NG ED 23R vy

36 Fungsi Nabi dan Rasul



Ak tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadal
kepada-Ku. (az-Zariyat/51: 56)

Manusia niscaya tidak menyembah sesuatu selain Allah dan

menjauhi zzgit. Allah berfirman:

o AT R A VS o aE o {:"': ;‘}’\’5"/{/\¢/

P VRS A R R WA NI (gt ¥
T A A

&, e 6»:( > /: -_-}-'/ < P A A i T i
ﬁf#‘ﬂy@y}ﬁﬂﬁY}g\ L.ﬂs‘_}.a.»)b\.hzl%:}\ub‘l

Dan Tubannu telah memerintabkan agar kamu jangan menyenbab selain Dia
dan hendaklah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah seorang di antara
kednanya atau kedna-duanya sampai berusia lanjut dalam pemelibaraanmmn,
maka sekali-kali janganlah engkan mengatakan kepada keduanya perkataan
“ab” dan janganilah engkan membentak kednanya, dan ucapkanlah kepada
kednanya perkataan yang baik. (al-Ista'/17: 23)

Kewajiban rohani kepada Tuhan dan kewajiban moral ke-
pada manusia di sini disejajarkan. Yang boleh disembah manusia
hanya Allah, karena memang tak ada yang patut disembah selain
Allah."”” Mengucapkan kata “ah” kepada orang tua tidak dibo-
lehkan oleh agama, apalagi mengucapkan kata-kata atau mem-
perlakukan mereka dengan lebih kasar daripada itu. Dalam ayat

yang lain Allah berfirman:

i

IO 3 [P o B o N A o IR L A1
TG T e B oL P o e > ~g) o
ISCHESR RIS CRIPUE, = uﬁ»}‘,;inkéua
Wl r b e EPR

R KAGE K ES

Dan sunggub, Kami telah mengutus seorang rasul untuk setiap umat untuk
menyernkan, ‘Sembablah Allab, dan jaubilah thaghut”, kemudian di antara
mereka ada yang diberi petunjuk oleh Allah dan ada pula yang tetap dalam
kesesatan. Maka berjalanlah kamn di bumi dan perhatikanlah bagaimana
kesudahan orang yang mendustakan (rasul-rasul). (an-Nahl/16: 30)

Allah subhanabn wa ta‘ala mengutus para nabi dan rasul

Fungsi Nabi dan Rasul 37



membawa misi membekali hidup manusia dengan agama
sebagai tuntunan dan petunjuk dalam menjalani kehidupannya

dan untuk mengawal eksistensi dan peradaban manusia di muka
bumi. Allah berfirman:

Cog A ) RN e o .4/5. Yoeym = ’ﬂ,}””.
o LSS AT I 5E 4 (25 L o ST
s Aokl oy Pt /11)/5,_ 0);‘;'.:'/:‘ F S S ',-', oy A,
p—“f-ﬁh&r}f SR AP N [ Sy
il i o (T L e A mow ol
2 a MG a GBI S 2
Dia (Allah) telah mensyariatkan kepadamn agama yang telah diwasiatkan-
Nya kepada Nub dan apa yang telah Kami wabhynkan kepadanm
(Mubammad) dan apa yang telah Kami wasiatkan kepada 1brabin, Musa
dan Isa yaitn tegakkanlah agama (keimanan dan ketakwaan) dan janganlah
kamn berpecal belah di dalammnya. Sangat berat bagi orang-orang nusyrik
(untuk mengikenti) agama yang kammu sernkan kepada mereka. Allah
menilih orang yang Dia fkehendaki kepada agama taubid dan memberi
petunjuk kepada (agama)-Nya bagi orang yang kembali (kepada-Nya). (asy-
Syura/42: 13)

Agama Allah intinya sama, yakni tauhid, baik yang diberikan
kepada Nabi Nuh, Ibrahim, Musa, Isa maupun Nabi Muhammad.
Rasulullah sallallahu ‘alaibi wa sallam bersabda:

20 o 4

Lébji:;)\g;l_’c Bl QJ_;,nggw\&,g‘;;/hE\ 4333{\53%3 ) e s

g H

S50 Ul Ies B Al sy Byl

95;\3\ Rty
G al o @bl oly) sl 5% Gs

Tidak ada seorang Nabi pun melainkan ia telah diberi tanda-tanda
(mukjizat) atan yang semisalnya, karenanya manusia menjadi beriman, dan
yang diberikan kepadaku adalah wabyu yang Allah ‘azza wajalla wahynkan
kepadakn, dan akn berbarap menjadi Nabi yang paling banyak pengikutnya
di hari kiamat. (Riwayat al-Bukhart dari Aba Hurairah)

38 Fungsi Nabi dan Rasul



Allah menetapkan hukum dan syariat, jalan yang jelas untuk
ditelusuri manusia agar dapat memperoleh sumber ruhaniahnya
yang mesti diikuti oleh semua makhluk, karena Dialah Penguasa
dan Pengendali." Sumber tauhid ialah wahyu datri Allah yang
disampaikan kepada manusia melalui utusan-utusan pilihan-
Nya. Iman, ibadah dan agama bukanlah sesuatu yang harus
diperdebatkan. Orang-orang beriman niscaya menjaga persatuan
dan tidak berpecah belah."

Allah mengutus nabi-nabi terdahulu dan Nabi Muhammad
untuk menjadi rahmat bagi seluruh alam. Allah subbanabu wa

ta‘ala berfirman:

P TRy <

i, > - - _,-ti“;-.._ & -~
' MM‘ J‘jlél_.ﬂ.w S Nl Y L?ull

-

"’”2\, ,u\f.é—,‘p\u_.n 1 ’L::mj,

Sunggub, (apa yang disebutkan) di dalam (Al-Qur'an) ini, benar-benar
menjadi petunjuk (yang lengkap) bagi orang-orang yang menyembabh (Allah).
Dan Kami tidak mengutus engkan (Mubanimad) melainkan untuk (menjadi)
rabmat bagi selurnb alam. Katakanlah (Mubammad), “Sunggub, apa yang
diwabynkan kepadakn ialah babwa Tubanmn adalah Tuban Yang Esa,
maka apakal) kamn telah berserab diri (kepada-Nya)?” (al-Anbiya'/21:
106—108)

Allah mengutus Nabi Muhammad untuk semua manusia
tanpa pandang bulu. Tidak ada perbedaan ras atau bangsa, tak
ada “bangsa terpilih” atau “anak cucu Ibrahim” atau “anak cucu
Dawud”, orang Arab atau non-Arab, orang Eropa atau Asia,
Afrika, Amerika, Australia, orang kulit putih atau berwarna;
ajaran Nabi Muhammad betlaku untuk semua.'® Allah subhanahu

wa ta‘ala berfirman:

ymwmdjnw@w 25 BT
KT, w?Jm;jjau,,Lg:ﬂ,;;é:;zwﬂ}

\ ‘(.—1
IZ. ity

Fungsi Nabi dan Rasul 39



Ratakantah (Mubammad), “Wabai manusia! Sesunggubnya akn ini ntusan
Allah bagi kamn semma, Yang memiliki kerajaan langit dan bumi; tidak
ada tuhan (yang berbak disembah) selain Dia, Yang menghidupkan dan
mematifan, maka berimanlah kamn kepada Allab dan Rasul-Nya, (yaitu)
Nabi yang ummi yang beriman kepada Allah dan kepada kalimat-kalimat-
Nya (kitab-kitab-Nya). Tkutilah dia, agar kanu mendapat petunjuk.” (al-
Araf/7: 158)

Rasulullah sallallahn ‘alaibi wa sallam bersabda:

4

Gl o8 el olgy NN 3G Y Eig G

Aku dintus untuk menyempurnakan akbla-akblak mulia. (Riwayat al-
Baihaqt dari Aba Hurairah)

Allah mengutus Nabi Muhammad kepada manusia dan jin,
untuk menyampaikan apa yang diturunkan oleh Allah kepadanya
berupa wahyu Al-Qut'an yang tidak mengandung kebatilan
sedikit pun.'®

C. Fungsi Nabi dan Rasul

Secara garis besar, para nabi diutus Allah kepada umat
manusia dengan membawa beberapa tugas utama. Perfama,
sebagai saksi kepada semua manusia mengenai kebenaran rohani
yang masih tertutup oleh kebodohan, takhayul dan pertentangan
golongan. Kedatangannya bukan membawa agama baru,
melainkan untuk mengajarkan agama yang sebenarnya. Ia juga
menjadi saksi di hadapan Allah atas segala perbuatan manusia
dan bagaimana mereka menerima ajaran Allah. Kedna, sebagai
pembawa berita gembira berupa rahmat dari Allah. Harapan
selalu ada bila manusia beriman, bertobat dan hidup dengan

cara yang baik. Keziga, sebagai pemberi peringatan kepada

40 Fungsi Nabi dan Rasul



mereka yang lalai. Hidup tidak berakhir hanya sampai di dunia,
melainkan masih ada kehidupan akhirat yang sangat penting;
Keempat, sebagai orang yang mempunyai hak untuk mengajak
semua manusia untuk bertobat dan meminta ampun atas segala
dosa dengan izin dan wewenang yang diberikan Allah kepadanya.
Kelima, sebagai cahaya atau pelita; cahaya Islam sebagai karunia
terbesar yang akan menerangi dunia.”” Berkenaan dengan fungsi
nabi dan rasul tersebut dalam kehidupan manusia dan alam

semesta, Allah subhanabu wa ta‘ala berfirman:

’ z b

PPN o) MJWJ\ML%L@\UGJHLFLJ

s

_)‘5;’, &‘oer-&;ﬁ» ;J'L,uo_; © HAC

Wabai Nabi! Sesunggubnya Kami mengutusmm  untuk menjadi - sakst,

pembawa kabar gembira dan pemberi peringatan, dan untuk menjadz penyern
kepada (agama) Allah dengan izin-Nya dan sebagai cabaya yang menerang.
Dan sampaikaniah kabar gembira kepada orang-orang mukmin babwa
sesungguhnya bagi mereka karunia_yang besar dari Allah. (al-Ahzab/33:
45—47)

Para nabi dan rasul berfungsi sebagai saksi, penyampai
risalah, penyeru kepada jalan Allah dengan membacakan ayat-
ayat dan mengajarkan kitab suci, menyucikan jiwa, menerangi
jalan hidup; memberi kabar gembira bagi orang beriman dan
beramal kebaikan dan memberi peringatan dahsyatnya azab
akhirat bagi orang yang ingkar. Fungsi nabi dan rasul menurut
Al-Qur'an adalah sebagai berikut.

1. Menjadi saksi

Nabi bertugas menjadi saksi atas kehidupan manusia. Allah

subhanahu wa ta‘dla berfirman:

NPy |61 £ CHIN K porst KW ]
Sesunggubnya Kami telah mengutus seorang Rasul (Mubammad) kepada

Fungsi Nabi dan Rasul 41



kanmn, yang menjadi saksi terbadapmmn, Sebagaimana Kami telah mengntus
seorang Rasul kepada Fir'aun. (al-Muzzammil/73: 15)

Allah mengutus rasul untuk menjadi saksi atas kehidupan
orang-orang beriman dan amal saleh mereka, dan menjadi
saksi atas keingkaran orang-orang yang tidak beriman kepada
Allah dan Rasul-Nya. Ayat di atas menyatakan persamaan Nabi
Muhammad dengan Nabi Musa yang datang kepada kaumnya
untuk menjadi saksi.”” Rasulullah mengingatkan zamannya dan
zaman sekarang untuk memulihkan dari perbuatan dosa dan
menjadi saksi atas orang beriman dan melawan kejahatan, seperti
yang dilakukan Nabi Musa dalam tugasnya pada masanya itu.”
Hal itu juga mengisyaratkan bahwa Nabi Muhammad adalah
bagian dari mata rantai kenabian dari zaman ke zaman.

Nabi Musa diutus kepada Fir‘aun yang bertindak sewenang-

wenang kepada kaumnya. Allah subhanabu wa ta‘ala berfirman:

¢ f’\/ [ T T -
() sbailaesdlCasl
md, N eugrra s b,

And . 2 s i b e S

il
2 AP - /:: TR TTY N
) L;:fe)«...:g ¢ AR (D ISP Al ()

son, s
¥ =

Pergilah kepada Firann; dia benar-benar telah melampani batas.” Dia
(Musa) berkata, “Ya Tubankn, lapangkanlah dadakn, dan mudabkanlah
untukkn urusanku, dan lepaskanlah kekaknan dari lidabku, agar mereka
mengerti. perkataankn, dan jadikantah untukkn seorang pembantu dari
keluargakn, (yaitn) Harun, sandarakn, tegubkanlah keknatankn dengan
(adanya) dia, dan jadikanlah dia teman dalam nrnsanku, agar kami banyak
bertasbib kepada-Mu, dan banyak mengingat-Mu. (Taha/20: 24—34)

Dalam ayat yang lain Allah subbanabu wa ta‘dla berfirman:

A7hw <A shrr ) =8 =AY Yf-,{ﬁg teh, 2 o AN ST
’ia}—"J\m_Dﬂ-Ulfb:—-sjﬂ,® Doal s slhall LS
_/,!/‘éf;a) urh

B0 ALz s 8 pep
@Mbvéqﬂ_?&;dJu)-}fJ

42 Fungsi Nabi dan Rasul



Sesunggubnya Kami mengutus engkan (Mubammad) sebagai saksi, pembawa
berita gembira dan pemberi peringatan, agar kamu semma beriman kepada
Allah dan Rasul-Nya, mengnatkan (agama)-INya, membesarkan-Nya, dan
bertasbih kepada-Nya pagi dan petang. (al-Fath/48: 8—9)

Rasulullah datang untuk menegakkan keimanan kepada
Allah dan beribadah yang sebenarnya. Nabi menjadi saksi
untuk membantu yang lemah bila mereka ditindas dan menahan
yang kuat jika mereka berlaku zalim. Nabi memberi berita
gembira berupa karunia dan rahmat Allah kepada mereka yang
mau bertobat dan hidup dengan cara yang baik dan memberi
peringatan kepada mereka yang melakukan perbuatan dosa akan
akibat segala perbuatan mereka itu.*? Setiap nabi dan pemimpin
adalah saksi atas umat dan orang-orang sezamannya, baik mereka
yang beriman kepada Allah atau yang ingkar.® Allah subhanahu wa

ta'‘ala berfirman:

G20 5 Qe a5 222 G 2 5355 DG AET )

ML B3 o BEIR eSS ©

=

Sunggub, Allah  tidak akan menzalimi  seseorang walaupun  sebesar
dzarrah, dan jika ada kebajikan sekecil dzarrab, niscaya Allah akan
melipatgandakannya dan memberikan pabala yang besar dari sisi-Nya. Dan
bagaimanatkabh keadaan orang kafir nanti, jika Kami mendatangkan seorang
saksi dari setiap umat dan Kami mendatangkan engkan Mubammad sebagai
saksi atas mereka. (an-Nisa'/4: 40—41)

Allah memerintahkan agar orang suka berbuat baik. Setiap
kebaikan yang dikerjakan seseorang tidak akan dikurangi
pahalanya oleh Allah, bahkan akan dilipatgandakan pahalanya.”
Allah tidak menganiaya seseorang sekecil apa pun. Betapa Ia
akan menganiaya, padahal Dia Maha Kuasa, dan segala yang
ada di alam raya ini adalah ciptaan dan milik-Nya. Bahkan Dia

Fungsi Nabi dan Rasul 43



memberi ganjaran. Jika ada kebajikan sebesar $arrah, niscaya
Allah akan melipatgandakannya sampai tujuh ratus kali lipat
bahkan lebih, dan memberikan pahala yang besar yang tak
tergambar sebelumnya dalam benak siapa pun.®

Tiap-tiap umat akan berhadapan dengan saksi-saksi mereka,
yakni para nabi yang diutus kepada mereka. Pada waktu itulah
diketahui siapa yang sebenarnya pengikut nabi dan siapa yang
hanya mengaku pengikut nabi, tetapi amal perbuatannya men-
durhakai nabi.”® Para saksi bertugas membetikan kesaksian atas
ketaatan dan penyampaian pesan kepada umat mereka masing-
masing.”” Nabi Muhammad menjadi saksi atas orang-orang Is-
lam.

Dalam ayat yang lain Allah subhanabu wa ta‘dla berfirman:

,\m,(e_,wu@zd:g;u YR F A0 \(.f_;..wu.\g

I Fuvxwd&xm\ri:mﬂ K
Au\ub’b_, tsﬁ&.ﬁx&-ﬁrmugdwu AN

)...a-jg.s a_)u‘ i'\_/'.:lfﬁus_léﬂf"__

Dan demikian pula Kami telah menjadikan kamm (nmat Islam) “umat
pertengaban” agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar

Rasul (Mubammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak
menjadifan kiblat yang (dabuln) kammn (berkiblat) kepadanya melainkan
agar Kami mengetahui siapa_ yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik
ke belakang. Sunggub, (pemindahan kiblat) itn sangat berat, kecuali bagi
orang yang telah diberi petunjuke oleh Allah. Dan Allab tidak akan menyia-
nyiakan imannm. Sunggub, Allah Maha Pengasib, Maba Penyayang kepada
manusia. (al-Baqgarah/2: 143)

2. Menyampaikan risalah
Para nabi dan rasul berperan sebagai penyampai risalah

kepada umat manusia. Allah subhanabu wa ta‘la berfirman:

44 Fungsi Nabi dan Rasul



;uJ;:L’uj:;,luu\.au;-J BTG
& w

\’;d\‘_c_xfﬁmxf, N L 0

Wabai Rasull Sampaikantah apa yang diturunkan Tubanmu kepadamn.
Jika tidak engkan lakukan apa yang diperintabkan itu berarti engfean tidak
menyampaikan amanat-INya. Dan Allah memelibara engkan dari gangguan
manusia. Sungguh, Allah tidak memberi petunjuk kepada orang kafir. (al-
Ma'idah/5: 67)

Allah mengutus Nabi untuk memberikan kabar kepada ma-
nusia akan apa yang telah diwayukan kepadanya. Para Nabi tidak
boleh dan tidak mungkin menyembunyikan pesan yang harus
disampaikan kepada umatnya. Allah pun menjamin keselamatan
dirinya dari gangguan orang-orang kafir dalam tugasnya yang
mulia. Sebab, sudah menjadi ketentuan Allah, bahwa kebatilan
tidak akan mengalahkan kebenaran. Allah tidak memberi petun-
juk kepada orang kafir ke jalan yang lurus.”®

Nabi mengalami berbagai kesulitan dalam menghadapi
umatnya. Hal ini menegaskan bahwa risalahnya itu benar dan
berasal dari Allah subhanabu wa ta‘dla. 1a harus maju terus dalam
menyampaikan risalah dan melaksanakan tugas sucinya, dengan
tawakal kepada Allah dan memohon perlindungan kepada-
Nya dari ancaman orang-orang yang menolak risalah yang
disampaikannya.” Risalah Nabi Muhammad memuat pokok-
pokok ajaran Islam menyangkut akidah, ibadah, akhlak dan

muamalah.

3. Menyeru kepada kebenaran

Para nabi berfungsi sebagai penyeru; mengajak kepada
agama Allah dengan izin-Nya. Siapa yang beriman, maka dialah
yang akan memperoleh karunia yang besar dari Allah subhanahu

wa ta'ala.”’ Nabi bertugas mengajak semua manusia bertobat dan

Fungsi Nabi dan Rasul 45



meminta ampun atas segala dosa; membimbing dan membantu
mereka menuju kebenaran.”

& = -’}t}",, /} Lors L 'y = p%, 24 % vl ),}o)

»—-—”-JJJ'-""*-“J ;4111 ),wb«is\o_,m.:
R E,B.Q'u.;..ﬁ“} WoE uyo\s BNy aN AL B i“ﬁZ_f‘;

Ratakanlah (Mubammad), “Jika kanm mencintai Allah, ikntilah aku,
niscaya Allah mencintaimn dan mengampuni dosa-dosamm.” Allah Maha
Pengampun, Maba Penyayang. Katakaniah (Mubammad), “Laatilah Allah
dan Rasul. Jika kanm berpaling, ketabuilah babwa Allah tidak menynkar
orang-orang kafir.” (Ali ‘Imran/3: 31—32)

Kunci cinta Allah kepada hamba dan pengampunan-Nya
ialah mencintai-Nya, dan cara mencintai Allah adalah dengan
mengikuti Nabi utusan-Nya. Tanda cinta hamba kepada Allah
ialah menaati-Nya dan menaati Rasul-Nya.”

Rahmat dan kasih sayang Allah dicurahkan kepada hamba-
hamba-Nya yang menjalin hubungan baik dengan-Nya. Puncak
hubungan itu adalah cinta. Siapa yang mengikuti Rasulullah
niscaya memperoleh cinta-Nya. Peringkat mengikuti dan
meneladani Nabi yang mengantarkan pada cinta Allah tidaklah
mudah diraih. Untuk itu orang yang beriman niscaya berusaha
untuk menaati Allah dan Rasul-Nya.”

Di antara kisah perjalanan dakwah para nabi, ialah
pengalaman Nabi Nuh yang tinggal bersama kaumnya 950 tahun
dalam rangka menyeru mereka kepada agama Allah. Sungguhpun
demikian, hanya sedikit dari kaumnya yang mau beriman. Maka
Allah menurunkan azab kepada umatnya berupa air bah yang
memusnahkan semua, karena air bah itu juga menenggelamkan
gunung tempat orang-orang kafir berusaha menyelamatkan diri,

termasuk anaknya. Allah subhanabu wa ta‘ald berfirman:

46 Fungsi Nabi dan Rasul



P e e 2287 .

P.AJ»-E Lb\_;\_.h.t‘y'\ m;ﬂ\‘-..g.&g_...lscu J\ L,_,;U_.‘._‘,L,\_QJJ

e

-../._’.J”‘ .’}/ }LD_’L.H

ey [P /) y mm

l‘:}il_a_.l‘:u- -L_‘,._A__J' ‘]: ..:n..‘a_,A ‘g[,

Dan sunggub, Kami telah mengutus Nub kepada kanmmnya, maka dia tinggal
bersama mereka selama seribu tahun kurang lima pulub tabun. Kemudian
mereka dilanda banjir besar, sedangkan mereka adalah orang-orang yang
zalim. Maka Kami selamatkean Nub dan orang-orang yang berada di kapal
ity dan Kami jadikan (peristiva) itn sebagai pelajaran bagi senma manusia.
(al-Ankabut/29: 14—15)

Pada masa antara Nabi Adam dan Nabi Nuh, dunia mulai
membangun peradabannya. Manusia mula-mula masih menyem-
bah Allah menurut agama yang dibawa oleh Nabi Adam. Tetapi
lama-kelamaan karena kesibukan dalam kehidupan duniawi me-
reka mulai menjauhkan diri dari ajaran agama, sehingga sema-
ngat beragama mereka menurun. Ajaran tauhid dalam hati sanu-
bari mereka memudar. Akhirnya mereka lupa akan Allah. Allah
tidak membiarkan mereka terus-menerus dalam kesesatan, maka
Allah mengutus Nabi Nuh kepada umatnya.*

Pola tanggapan umat kepada utusan Allah hampir sama.
Sebagian menolak seruan Nabi dengan menentangnya dan
menganggapnya sesat. Ketika Nabi Nuh memulai pekerjaannya
ia diperolok sebagai orang gila, sebab dia menerangkan tentang
dahsyatnya hari yang akan datang pada Hari Kemudian.
Pembalasan Tuhan pun segera datang tak lama setelah itu
berupa banjir besar yang menelan orang-orang tak beriman pada
zamannya. Nuh dan orang-orang yang percaya kepadanya dan
ikut naik ke atas bahtera selamat.”® Kisah bahtera Nabi Nuh
menjadi tanda peringatan untuk selamanya bagi umat manusia,
suatu peringatan tentang selamatnya kebenaran dan hancurnya
kejahatan.”

Fungsi Nabi dan Rasul 47



3. Membacakan ayat suci

Para nabi berfungsi sebagai pembaca ayat-ayat suci yang
diwahyukan Allah subpanabu wa ta‘ala kepada mereka untuk
umatnya. Nabi Ibrahim membacakan lembaran-lembaran kitab,
Nabi Dawud membacakan kitab Zabur, Nabi Musa membacakan
lembaran-lembaran dan kitab Taurat kepada Bani Israil, Nabi
Isa membacakan kitab Injil kepada Bani Israil pula, dan Nabi
Muhammad membacakan kitab Al-Qur'an kepada umatnya
dan seluruh umat manusia di dunia.’” Allah subhanabu wa ta‘la
berfirman:

- w ,’)’d =3 P Y A, ,,‘;‘,’ #r o}.. P ',...,,
M A S G R G (oot S e

or b Ao Hg A vt 2 T~
Sﬁgjﬁj‘ﬁj\:m‘_,g&éb

Sebagaimana Kami telah mengutus kepadanm seorang Rasul (Muhammad)
dari (kalangan) kamm yang membacakan ayat-ayat Kap, menyncikan kammn,
dan mengajarkan kepadammn Kitab (A1-Qur'an) dan Hikmal (Sunab), serta
mengajarkan apa yang belun kamm ketabui. (al-Baqarah/2: 151)

Allah mengutus Nabi Muhammad untuk membacakan
ayat-ayat Allah yang terhimpun dalam Al-Qut'an. Kaum muslim
niscaya membaca Al-Qur'an dan memikirkan alam ciptaan-Nya
yang tertera dalam Al-Qur'an untuk mengenalnya, menyadari
dan meresapkan tanda-tanda keagungan, kekuasaan dan keesaan-
Nya.”®

Allah  memberikan nikmat kepada manusia dengan
mengutus Nabi Muhammad yang membacakan Kitab Al-Qut'an
yang membimbing pada kebenaran dan membimbing pada
jalan yang lurus, menjelaskan keesaan Allah dan membersihkan
mereka dari kotoran.”

Diriwayatkan bahwa ‘A'isyah berkata:

Nazsle e antolyy OTAN Uls 08

48 Fungsi Nabi dan Rasul



Akblak Nabi sallallahn ‘alaibi wa sallam adalah A-Qur'an. (Riwayat
Ahmad dari ‘A'isyah)

Diutusnya Nabi Muhammad merupakan bukti pengabulan
doa Nabi Ibrahim yang dipanjatkannya ketika beliau bersama
putranya, Ismail, membangun Ka‘bah, Sebagaimana difirmankan
Allah dalam Al-Qut'an:

(] - Ki'l 1/)/ l "\‘;'l‘.lgg’l: =47, -iv)/[‘,%:swbt_jj
,&L\_,;VJ\:J:Lf 5

Ya Tuban kanm, utuslah di tengah mereka seorang rasul dari kalangan
mereka Sendiri, yang akan membacakan fkepada mereka ayat-ayat-Mu
dan mengajarkan Kitab dan Hikmal kepada mereka, dan menyucikan
mereka. Sungguh, Engkanlah Yang Mabaperkasa, Mababijaksana.” (al-
Bagarah/2: 129)

Allah memberikan lima anugerah atas doa Nabi Ibahim: (1)
mengutus rasul dari kelompok mereka, (2) membacakan ayat-
ayat Allah, (3) menyucikan mereka, (4) mengajarkan a/-Kitab dan
al-Hikmah, (5) mengajarkan apa yang mereka belum tahu.*!

Rasul-rasul keturunan Nabi Ibrahim itu membacakan ayat-
ayat Allah yang telah diturunkan kepada mereka agar menjadi
pelajaran dan petunjuk bagi umat mereka yang mengandung
ajaran tentang keesaan Allah, adanya hari kebangkitan, dan
pembalasan, adanya pahala bagi orang yang beramal saleh dan
siksaan bagi orang yang ingkar, petunjuk ke jalan yang baik.
AlKitab dalam konteks Nabi Muhammad adalah Al-Qut'an,
sedangkan a/-Hikmal ialah pengetahuan tentang rahasia-rahasia,
faedah-faedah, hukum-hukum syariat, serta maksud dan tujuan
diutusnya para rasul, yaitu agar menjadi contoh yang baik bagi
mereka, sehingga mereka dapat menempuh jalan yang lurus.*

Pada ayat yang lain Allah berfirman tentang fungsi rasul
untuk membacakan ayat-ayat-Nya sebagai berikut.

Fungsi Nabi dan Rasul 49



‘_, v o /_, ’,f,},f,/
L__«.aUﬂ”uﬂ'u-ﬂl—.dll'M 'l,_i._,}.\'lcﬁ; A 'la._.....t'l }L'Y_,::J

A e ’3::;:.&:,.:3;:3*;:@

(Dengan  mengutus) seorang Rasul yang membacakan ayat-ayat Allah
kepadamn yang  menerangkan  (bermacam-macam  bukum), agar Dia
mengeluarkan orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan, dari
kegelapan kepada cahaya. Dan Barang siapa beriman kepada Allah dan
mengerjakan kebajikan, niscaya Dia akan memasnkkannya ke dalam surga-
surga yang mengalir di bawahnya sungai-sungat; mereka kekal di dalanmya
selama-lamanya. Sunggub, Allah memberikan rezeki yang baik kepadanya.
(at-Talaq/065: 11)

Rasul membacakan ayat-ayat yang jelas kepada kaumnya
supaya ia dapat mengeluarkan mereka yang beriman dan beramal
kebaikan dari gelap menuju cahaya. Keadaan orang-orang yang
tidak beriman seperti dalam gelap gulita di laut yang dalam,
dihempas gelombang demi gelombang, di atasnya lapisan-lapisan

awan, gelap bergumpal-gumpal.”’

4. Mengajarkan kitab suci dan hikmah
Para rasul bertugas mengajarkan Kitab Suci kepada umatnya.
Allah berfirman:

ol el B i 20 E568) SN
TRz . P B /}z

uddﬁun‘y(ul.aélé-ﬂer-‘b PP P A et

,v/

b A

)

"_Ll-»c

‘%

Sunggub, Allah telah menmberi karnnia kepada orang-orang beriman ketika
(Allah) mengutus seorang Rasul (Mubammad) di tengab-tengah mereka dari
kalangan mereka sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-Nya,
menyucifan (jiwa) mereka, dan mengajarkan kepada mereka Kitab (Al-

50 Fungsi Nabi dan Rasul



Qur'an) dan Hikmal (Sunab), meskipun sebelunnya, mereka benar-benar
dalam kesesatan yang nyata. (Ali Tmran/3: 164)

Allah mengutus rasul kepada kaumnya dari kalangan mereka
sendiri, sehingga mereka mudah memahami tutur katanya dan
dapat menyaksikan tingkah lakunya untuk diikuti dan dicontoh
amal-amal perbuatannya. Nabi Muhammad membacakan ayat-
ayat Al-Qur'an tentang kebesaran Allah kepada mercka dan
menyucikan mereka dalam amal dan akidah, serta mengajarkan
Kitab dan Kearifan. Setiap nabi mempunyai sifat benar, jujur, dan
terpelihara dari berbuat kesalahan. Dengan Kitab dan Hikmah
itu Nabi membimbing manusia ke arah kebahagiaan dunia dan
akhirat.** Sebagaimana Nabi Muhammad, Nabi Musa dan Nabi
Isa juga dikaruniai Hikmah.*

Rasulullah bersabda:

-

s e B s e ol ol T 35 55 AL

Sampaikan dariku walaupun hanya satn ayat. (Riwayat al-Bukhart dari
‘Abdullah bin ‘Amr)

Dalam kesempatan yang berbeda Allah berfirman:

& — ‘.", - -

\Suié;t:;uu&h_ﬂ.x_f—pdbjm' et v 1S Ry B A 5
KIS VEEN X A e ¢ fﬁs" NP A
&*é‘&éﬁj&éé‘\f 2ol ”33 @5y
2ol iilik mg.:twr_:&,@ L=
u;,;-é—:x; Gsa3E LL..: Mt &\uabdﬂ‘@h}f’i’ﬁﬁéﬂl
LRGS0 ",ﬂmz‘f: Sadiat=sln
u‘uﬂ_..a- ‘._Lg,a“’ ’xmﬁ@yﬁ;wﬂiq
. DO g

Fungsi Nabi dan Rasul 51



Dia  (Maryam) berkata, “Ya Tubankn, bagaimana mungkin aku
akan mempunyai anak, padahal tidak ada seorang laki-laki pun yang
menyentubkn?” Dia (Allah) berfirman, “Demikiantah Allah menciptakan
apa yang Dia kebendaki. Apabila Dia hendak menetapkan sesnatu, Dia
hanya berkata kepadanya, “Jadilah!” Maka jadilah sesuatn itn. Dan Dia
(Allah) mengajarkan kepadanya (Isa) Kitab, Hikmabh, Taurat, dan Injil.
Dan sebagai Rasul kepada Bani Israil (dia berkata), “Akn telah datang
kepada kanm dengan sebualh tanda (mukjizat) dari Tubanmm, yaitu aku
membuatkan bagimu (sesuatn) dari tanah berbentufk seperti burung, lalu aku
meniupnya, maka ia menjadi seekor burung dengan izin Allah. Dan aku
menyembubkan orang yang buta sejak dari labir dan orang yang berpenyakit
kusta. Dan akn menghidupkan orang mati dengan izin Allah, dan aku
beritabukan kepadamn apa yang kamu makan dan apa yang kani sinpan
di rumabmm. Sesunggubnya pada yang demikian itn terdapat suatu tanda
(kebenaran kerasulanku) bagimn, jika kanmu orang beriman. Dan sebagai
seorang yang membenarkan Taurat yang datang sebelumbkn, dan agar aku
menghalalkan bagi kanm sebagian dari yang telah dibaramfan untukmm.
Dan akn datang kepadanu menbawa suatu tanda (mukjizat) dari Tubanmn.
Rarena itn, bertakwalah kepada Allab dan taatlah kepadakn. Sesunggnhnya
Allab itu Tubanku dan Tubanmn, karena itu sembahlah Dia. Inilah jalan
yang lurus. (Ali ‘Imran/3: 47—51)

Rasulullah juga bersabda,
(o Gz gl i oly s iy S 353
Ingatlah, sunggub aku telah diberi ALQur'an dan yang serupa dengannya.
(Riwayat Ahmad dari al-Migdam bin Ma‘di Karib)

5. Menyucikan jiwa
Nabi dan rasul berfungsi menyucikan jiwa umat manusia
dengan ajaran-ajaran yang terkandung dalam agama yang

dibawanya dengan mengamalkannya. Allah berfirman:

52 Fungsi Nabi dan Rasul



5 ,‘} vy ’.l “——g ’_.\\,"' e ,;:,,},_ya) ‘_}’_ [t o
MU AIH N SHENRCEH B G oot S ]

gl ;!’,l ﬁ,’f-} P N £
gﬂnbﬂvjb ),J‘L‘bé:b

Sebagaimana Kami telah mengutus kepadanm seorang Rasul (Muhanmad)
dari (kalangan) kan yang membacakan ayat-ayat Kam, menyncikan kamm,
dan mengajarkan kepadammn Kitab (A-Qur'an) dan Hikmalh (Sunah), serta
mengajarkan apa yang belum kamu ketahui. (al-Baqarah/2: 151)

Nabi sallallahu ‘alaihi wa sallam membebaskan umat manusia
dari penyakit syirik dan kejahatan-kejahatan jahiliyah dengan
mengajatkan Al-Qur'an dan hikmah serta suri teladan yang
baik.* Allah berfirman:

) PP sl st ﬁ///ﬁf"} ) L P L T ’}/"!":I
ﬁ;ﬁ‘ﬁ‘p}bwb’&ofc{mww‘dﬁJgpﬁf-= &
Sunggub, telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimn
(yaitn) bagi orang yang mengharap (rabmat) Allah dan (kedatangan) hari
Kiamat dan yang banyak mengingat Allah. (al-Ahzab/33: 21)

o B

| E
C ok or sl Sant = A = A LT N, /2’-7 < egthor o AR —
RYRSS TS ORIY G RICIRTST VNG| 6 XY S YT NES
Ay ~ -9

i o b - ‘.;-;._ e =k =y - -
HQ GOl A0 @ 4ke - L@

2 s - e PR PR R Sl - .

PRI A R AR Ay
Niin. Demi pena dan apa yang mereka tuliskan, dengan karunia Tubanmn
engkan (Mubammad) bukanlah orang gila. Dan sesunggubnya engkan pasti
mendapat pabala_ yang besar yang tidak putus-putusnya. Dan sesunggubnya
engkan benar-benar berbudi pekerti yang lubur. Maka kelak engkan akan
melihat dan mereka (orang-orang kafir) pun akan melibat, siapa di antara
kann yang gila? Sunggub, Tubanmm, Dialah yang paling mengetabui siapa
yang sesat dari jalan-INya; dan Dialah yang paling mengetabui siapa orang
yang mendapat petunjuk. (al-Qalam/68: 1—7)

Pada ayat yang lain Allah berfirman:

Fungsi Nabi dan Rasul 53



ugj\'ﬁmlhﬁj_)u'lﬁ.‘ﬂap'” Y }”:‘ YI'LB CC,J\/}
bu,oddgzsw e «eiy

Dialah yang mengutus seorang Rasul kepada kanm yang buta huruf dari
kalangan mereka sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-
Nya, menyucikan (jiva) mereka dan mengajarkan kepada mereka Kitab
dan Hikmah (Sunabh), meskipun sebelumnya, mereka benar-benar dalam
kesesatan yang nyata. (al-Jumu‘ah/62: 2)

Allah Yang Maha Suci mengutus para nabi dengan tugas
membimbing manusia membersihkan diri dan menyucikan
orang-orang yang terjerumus ke dalam kehidupan takhayul dan
segala perbuatan dosa. Dia Maha Bijaksana; mengajarkan ke-
arifan melalui Kitab Suci, melalui sarana makrifat tentang hidup
dan hukumnya dan dengan memahami alam semesta ciptaan-
Nya yang luar biasa. Allah Yang Maha Perkasa dapat menganu-
gerahkan semua berkat karunia di dunia ini dan tak ada pihak
yang dapat menahan kehendak-Nya.* Nabi menyucikan diri dan
jiwa manusia dari segala macam kemusyrikan, kekufuran, keja-
hatan budi pekerti yang tidak baik, sifat suka merusak masyara-

kat dan sebagainya.”

6. Menerangi jalan hidup
Para nabi dan rasul menerangi jalan hidup manusia dengan

teladan dan dengan Kitab Suci yang dibawanya.

P R s

a3l DS @ Fal5 iliiial uuw BENGE

Wabai Nabi! Sesunggubnya Kami mengutusmu  untuk menjadi  saksi,
pembawa kabar gembira dan pemberi peringatan, dan untuk menjadi penyeru
kepada (agama) Allah dengan izin-Nya dan sebagai cabaya yang menerang.

54 Fungsi Nabi dan Rasul



(al-Ahzab,/33: 45—46)

Nabi datang sebagai pelita atau cahaya yang akan menerangi
dunia. Ajaran Islam adalah pelita untuk menyebarkan cahaya
itu ke segenap penjuru dunia.”’ Nabi ibarat matahati yang
menjadi pelita di tengah-tengah umat. Bila matahari muncul
maka cahaya-cahaya yang lain tampak redup. Orang yang dapat
memberi penerangan kepada orang lain dan mengangkat mereka
dari jurang kekejian ke puncak kesuciaan dan kesempurnaan tak

mungkin ia sendiri dalam kegelapan dan kerendahan.*

7. Membawa kabar gembira

Para nabi membawa kabar gembira bagi umatnya yang
beriman dan beramal kebaikan, bahwa mereka akan memperoleh
anugerah yang besar dan kehidupan yang penuh bahagia di
akhirat.”> Nabi Muhammad membawa berita gembira berupa
surga.”

P

1 s b ')" ,:ﬂ LR L o :/, ’/g-’”f
el e @Y)ﬁjﬁj@uﬂ\gmﬂ;\bi

Sunggub, Kami telah mengutusmn (Mubanmad) dengan kebenaran, sebagai
pembawa berita gembira dan pemberi peringatan. Dan engkau tidak akan
diminta  (pertanggungiawaban) tentang penghuni-penghuni  neraka. (al-
Bagarah/2: 119)

w

f":? ﬂ:@‘&.é;@;&-‘;@j

Dan sampaikaniah kabar gembira kepada orang-orang mukmin babwa
sesunggubnya bagi mereka karunia yang besar dari Allah. (al-Ahzab/33:
47)

Allah mengutus Nabi Muhammad dan nabi-nabi terdahulu
dengan benar dan membawa kebenaran; sesuatu yang kukuh dan

pasti, tidak menyesatkan orang-orang orang yang menganutnya,

Fungsi Nabi dan Rasul 55



bahkan membahagiakannya. Di dalam kebenaran yang dibawa
Nabi Muhammad itu terkandung itikad, hukum, tata cara,
kebiasaan yang baik dan segala hal yang dapat membahagiakan
hidup di dunia dan akhirat.”® Pemilihan beliau sebagai rasul
adalah benar dan haq. Risalah dan ajaran yang disampaikannya
juga benar dan haq, karena semuanya dari Allah. Tugas Nabi
hanyalah membawa berita gembira, dan beliau tidak akan dimintai
pertanggungjawaban tentang keengganan kaumnya untuk
beriman yang menjadi penghuni neraka karena menngingkari

risalahnya dan menolak Al-Qut'an sebagai firman Allah. *°

Mhrr A = Ry z voA s L 1 //'_fjf/ 1{"} 2
deb(.}g-ﬁ@@.;—éﬁi o-;g:l“ln\w s BN MANSE

I e T TS o S T~ R e R WP
N SRS o NN e BN S S 5L 5T
shorr oo ah N L ® o g) oMo sor sl 2 s s, Smhel
I B2 G a3
e b r N e, erpl b e et =,
FELIL JITER SR £35S\ ad
Manusia itu (dabulunya) satn umat. Laly Allah mengutus para nabi
(untuk) menyampaikan kabar gembira dan peringatan. Dan diturunkan-
Nya bersama mereka Kitab yang mengandung kebenaran, untuk memberi
keputusan di antara manusia tentang perkara yang mereka perselisibkan.
Dan yang berselisih hanyalah orang-orang yang telah diberi (Kitab), setelah
bukti-bukti yang nyata sampai kepada mereka, karena kedengkian di antara
mereka sendiri. Maka dengan fehendak-Nya, Allah memberi petunjuk
kepada mereka yang beriman tentang kebenaran yang mereka perselisibkan.
Allabh memberi petunjuk kepada siapa yang Dia kebendaki ke jalan yang

lurus. (al-Baqgarah/2: 213)

Manusia adalah satu umat. Kata wwmah mengandung
arti suatu golongan manusia; setiap kelompok manusia yang
dinisbatkan kepada seorang nabi, misalnya umat Nabi Musa, umat
Nabi Muhammad; setiap generasi adalah umat yang satu seperti

disinggung ayat ini. Satu umat lebih mengacu pada pengertian

56 Fungsi Nabi dan Rasul



setiap generasi manusia yang diikat oleh kesatuan eksistensi
dan kesamaan derajat kemanusiaan atau kesatuan keimanan.
Dalam konteks ayat ini adalah kepercayaan tauhid.”” Setelah
itu mereka tidak demikian karena mereka berselisih. Mereka
tidak mengetahui bagaimana cara memperoleh kemaslahatan
mereka dan mengatur hubungan antar mereka atau bagaimana
menyelesaikan perselisihan mereka. Karena itu Allah mengutus
nabi-nabi untuk menjelaskan ketentuan-ketentuan Allah dan
menyampaikan petunjuk-Nya sambil menugaskan para nabi itu
menjadi pemberi kabar gembira bagi yang mengikuti petunjuk
itu dan memberi peringatan bagi yang enggan mengikutinya.
Allah memberi petunjuk kepada orang-orang beriman kepada
kebenaran tentang hal yang mereka perselisthkan itu dengan
kehendak-Nya. Dengan demikian mereka tidak bingung dan
tidak terpedaya oleh gemerlap duniawi yang dinikmati orang-

orang kafir.>® Allah subhanahu wa ta‘ala berfirman:

/dﬁ/r-'

\...);L-L:'Ywu\ U<J Jj.«\./.:_;j\_.zw Lﬁct_st_—_-YkLL»

Dan Kami tidak mengutus engkan (Mubammad), melainkan kepada semmna
umat manusia sebagai pembawa berita gembira dan sebagai pemberi peringatan,
tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui. (Saba'/34: 28)

Wahyu Allah melalui Nabi Muhammad tidak hanya
untuk satu keluarga, satu suku, satu bangsa atau segolongan
orang, melainkan untuk seluruh umat manusia. Mereka yang
menerimanya dan beriman kepada Allah maka ajaran itu akan
menjadi kabar gembira bagi mereka sebagai rahmat dari-Nya.
Tetapi jika sebaliknya, maka ia akan merupakan peringatan
terhadap segala dosa mereka dan hukuman atas mereka yang tak
dapat dihindari.”

Fungsi Nabi dan Rasul 57



8. Membawa peringatan
Nabi membawa peringatan bagi manusia yang tidak beriman

dan ingkar akan Tuhan dan ajaran-ajaran yang dibawa utusan-
60

Nya. Nabi memperingatkan akan neraka di akhirat.

Engkan tidak lain hanyalah seorang pemberi peringatan. Sungguh, Kami
mengutus engkan dengan menbawa kebenaran sebagai penbawa berita gembira
dan sebagai pemberi peringatan. Dan tidak ada satu pun umat melainkan di
sana telah datang seorang pemberi peringatan. (Fatit/35: 23—24)

27Re mRA e s , - ’,’/,, R F ‘/‘_
oj_a)._u_)ajjw_)) _,.J@ JJA_:_}J._.M_,‘IMLJ ‘lUn
@ EE //5/0 }).}_/},z&j’} vk
yp_uo)_,a_z)_}_y_g

Sesunggubnya Kami mengutus engkan (Mubanmad) sebagai saksi, penbawa
berita gembira dan pemberi peringatan, agar kamu semua beriman kepada
Allah dan Rasul-Nya, menguatkan (agama)-Nya, membesarkan-INya, dan
bertasbib kepada-Nya pagi dan petang. (al-Fath/48: 8—9)

Allah mengutus kepada setiap umat seorang nabi yang
berperan sebagai pembawa dan pemberi peringatan. Dan tak
ada satu umat pun melainkan telah berlalu di kalangan mereka
juru-ingat, agar mereka beriman kepada Allah dan kepada Rasul
utusan-Nya, dan agar mereka membantu dan menghormatinya,

dan agar mereka mensucikan Allah pada waktu pagi dan petang.®!

Tre T & »r ff/ S T ' -
'ij-lsuf%é-abw'loa RISt df"‘“‘ ﬂ‘&wjb)

/ ,)},/

C) SVt ‘ly'(l.nu.a\.ul'n;.:ﬂ: u_:bly.x{d.ﬂ

Sew T8 u ol Refe— = . ) .. }- /...-.v
yu\ﬁpdmf.(w,iw}w.nrwywxdbﬂgu,i_‘ 4

P Aﬂz - - :‘: ATy - s
25350 ﬁwwumu}-w& diz30

rh sy

T ﬁ,_& s AT /gg.f/ 7
piutﬂ—" J ,@J’Jwﬁjﬂ Mu'm...)yu-a.d

\\ M:A\

58 Fungsi Nabi dan Rasul



Para rasul yang Kami utus itn adalah untuk memberi kabar gembira dan
memberi. peringatan. Barang siapa beriman dan mengadakan perbaikan,
maka tidak ada rasa takut pada mereka dan mereka tidak bersedih hati.
Dan orang-orang yang mendustakan ayat-ayat Kami akan ditimpa azab ka-
rena mereka selalu berbuat fasik (berbuat dosa). Katakaniah (Mubanmmad),
Aku  tidak  mengatakan  kepadanm, babwa  perbendabharaan Allah
ada padaku, dan akn tidak mengetabui yang gaib dan aku tidak (pula)
mengatakan kepadanu babwa aku malaikat. Aku hanya mengiknti apa
yang divabhynkan kepadaku.” Katakanlah, “Apakab sama orang yang
buta dengan orang yang melihat? Apakah kamn tidak memikirkan(nya)?”
Peringatkantah dengannya (A-Qur'an) itu kepada orang yang takut akan
dikumpulkan menghadap Tubannya (pada hari Kiamat), tidak ada bagi
mereka pelindung dan pemberi syafaat (pertolongan) selain Allab, agar mereka
bertakwa. (al-An‘am/6: 48—51)

Allah mengutus para rasul dengan tujuan meyampaikan
berita gembira, memberi peringatan, menyampaikan ajaran-
ajaran Allah sebagai pedoman hidup bagi manusia agar tercapai
kebahagiaan di dunia dan akhirat, dan memberi peringatan
manusia agar jangan sekali-kali mempersekutukan Allah dengan

sesuatu apa pun dan jangan membuat kerusakan di muka bumi.®

Sy L1 est ahdsssa J..L.‘ij\(_’,am””dig&;ﬂ\jﬂj”
jjﬁyx\ﬁj&\\ju dl\du :CJ

Dan Kami tidak mengutus rasul-rasul melainkan sebagai pembawa kabar
gembira dan pemberi peringatan; tetapi orang yang kafir membantah dengan
(cara) yang batil agar dengan demikian mereka dapat melenyapkan yang
hak (kebenaran), dan mereka menjadikan ayat-ayat-Ku dan apa yang
diperingatkan terhadap mereka sebagai olok-olokan. (al-Kahf/18: 56)

Allah mengutus rasul dalam keadaan dan saat apa pun se-

bagai pembawa berita gembira kepada mereka yang beriman dan

Fungsi Nabi dan Rasul 59



taat, dan sebagai pemberi peringatan kepada yang kafir da mem-
bangkang; bukan untuk mengabulkan usulan-usulan orang yang
ingkar, apalagi yang berada di luar wewenang dan kemampuan
mereka.”

Para utusan Allah diutus bukan untuk menghibur manu-
sia dengan bermacam-macam logika atau supaya memuaskan
keingintahuan manusia secara murahan dengan mendatangkan
mukjizat-mukjizat atau kejadian-kejadian ajaib. Mereka menyam-
paikan berita gembira kepada manusia mengenai keselamatannya
sendiri supaya tidak terperosok ke dalam dosa dan memberikan
peringatan yang seterang-terangnya sehubungan dengan bahaya
setan.’* Siapa yang mendengarkan dan mengikuti seruan rasul-
Nya niscaya akan selamat dan bahagian di dunia dan akhirat, dan

siapa yang mengingkarinya niscaya sengsara di akhirat.

D. Kesimpulan

Allah Yang Maha Pencipta mengutus para rasul dari zaman
ke zaman. Urgensi rasul ialah untuk memandu kehidupan
manusia di muka bumi dengan bimbingan Allah subhanahn wa
ta‘ala. Nabi-nabi terdahulu diutus kepada kaumnya dengan
membawa ajaran yang pokok-pokoknya sama, yakni mengesakan
Allah dan beribadah kepada-Nya. Adapun rincian syariat antara
satu rasul dengan rasul yang lain berbeda-beda sesuai dengan
situasi, kondisi dan zamannya.

Tugas utama para rasul adalah menjadi saksi, menyampaikan
risalah, menyeru kepada jalan Allah dengan membacakan ayat-
ayat dan mengajarkan kitab suci, menyucikan jiwa, menerangi
jalan hidup; memberi kabar gembira bagi orang beriman dan
beramal kebaikan dan memberi peringatan dahsyatnya azab
akhirat bagi orang yang ingkar.

Tak ada alasan bagi penduduk bumi untuk mengaku tidak

mengenal Allah dan seruan risalah, karena Allah telah mengutus

60 Fungsi Nabi dan Rasul



para rasul pada setiap waktu dan tempat. Kebahagiaan bagi
orang-orang yang beriman dan penyesalan tanpa batas bagi

orang-orang yang ingkar. Wallahu a‘lam bis-sawab.||

Fungsi Nabi dan Rasul 61



Catatan:

! Muhammad Chirzin dan Nur Kholis, Biwbingan Nabi untuk Mengatasi
101 Masalah, (Bandung: Mizania, 2009), h. xiii.

2 Kamns Umnm Babasa Indonesia mengartikan nabi orang yang beroleh
wahyu dari Tuhan sebagai pesuruh-Nya untuk mengajar manusia, memper-
ingatkan kepada manusia mana yang baik dan yang jahat, mana jalan yang lu-
rus dan mana jalan yang sesat; bermula dari Nabi Adam dan berakhir dengan
Nabi Muhammad (menurut kepercayaan Islam). Rasul adalah utusan Tuhan
untuk menyampaikan ajaran agama seperti nabi-nabi, antara lain Nabi Mu-
hammad saw. Lihat J.S. Badudu dan Sutan Mohammad Zain, Kawus Unmnm
Babhasa Indonesia, (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1996), h. 927, h. 1137.

* Sayyid Qutb, F7 Zilalil-Qur'an, juz 3 (Kairo: Darusy-Syurtg, 1992), h.
391.

* Kementeriaan Agama RI, ALQur'an dan Tafsirnya , Jilid 2, (Jakarta:
Kementeriaan Agama RI, 2010), h. 324—326, M. Quraish Shihab, Tafsir A/-
Mishbah, volume 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2000), h. 632—637.

> Kata khalifah berakar darti kata £balafa yang berarti mengganti. Kata
khalifah secara harfiyah berarti pengganti. Khalifah diartikan pengganti kare-
na ia menggantikan yang di depannya. Lihat Kementeriaan Agama RI, A/
Onr'an dan Tafsirnya, Jilid 1, h. 74.

¢ Kementetiaan Agama RI, A~Qur'an dan Tafsirnya, Jilid 1, (Jakarta: Ke-
menteriaan Agama RI, 2010), h. 75.

" Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, tetjemah Ali Au-
dah, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994), h. 1127.

® M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 12, (Jakarta: Lentera
Hati, 2003), h. 132-133.

? Ibnu Jatir at-Tabati, Tafsir at-Tabari, juz 1, (Beirut: Darul-Kutub al-
Tlmiyyah, 1999), h. 235-241, Wahbah az-Zuhaili, arTafsir al-Munir, juz 1,
(Damaskus: Darul-Fikr, 1991), h. 122—124.

1 Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, tetjemah M. Bachrun, (Jakarta:
Darul-Kutub al-Islamiyah, 1979), h. 22.

" Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1352.

2 Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 700.

3 Bukhari dalam [ ahih-nya, Kitab fada'ilil Qut'an, No. 4981

" M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 12, h. 471—472.

5 Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1248.

1 Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 839.

7 Riwayat Al-Baihaqi dalam sunan al-Kubra 10/191 No.21301

8 Ibnu Kasir, Terjemab Singkat Tafsir Ibnu Kasir, jilid 1, terjemah Salim
Bahreisy dan Said Bahreisy (Surabaya: Bina Ilmu, 1987), h. xiv—xv.

Y Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemahan dan Tafsirnya, h. 1087.

62 Fungsi Nabi dan Rasul



20 Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, h. 1495.

2t Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemaban dan Tafsirnya, h. 1522.

22 Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemaban dan Tafsirnya, h. 1320.

# Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemaban dan Tafsirnya. h. 1320.

# Kementetiaan Agama RI, A~Quran dan Tafsirnya Jilid 2, h. 177.

» M. Quraish Shihab, Tafsir A-Mishbah, volume 2, h. 424—A426.

% Kementetiaan Agama R, A/-Quran dan Tafsirnya Jilid 2, h. 177—178.

* M. Quraish Shihab, Tafsir A-Mishbah, volume 2, h. 424—A426.

* Republik Arab Mesir, Al-Azhar, Kementerian Wakaf Majelis Tinggi
Urusan Agama Islam, a/-Muntakhab: Selekta dalam Tafsir al-Quran al-Karim, tet-
jemah Muchlis M. Hanafi, dkk (Mesir: Qalyab, 2001), h. 228.

» Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemab dan Tafsirnya, h. 264.

30 Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, h. 1066.

U Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemaban dan Tafsirnya, h. 1087.

32 Sayyid Qutb, F7 Zilali-Qur'an, juz 1, h. 387.

3 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbab, volume, h. 64—68.

# Kementetiaan Agama RI, A~-Quran dan Tafsirnya Jilid 3, 373.

» Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemaban dan Tafsirnya, h. 357.

% Nabi Nuh tinggal 350 tahun bersama kaumnya setelah peristiwa ban-
jir besar. Kisah tentang Nabi Nuh lainnya di antaranya terdapat dalam Surah
Hud/11: 25—48 dan asy-Syu‘ara'/26: 105—122. Abdullah Yusuf Ali, Qnran
Terjemaban dan Tafsirnya, h. 1012.

7 Sedangkan kanmn (orang-orang kafir) memilih kebidupan dunia, padahal ke-
hidupan akbirat itn lebib baik dan lebil kekal. Sesunggubnya ini terdapat dalam kitab-
kitab yang dabuln, (yaitu) kitab-kitab Ibrabim dan Musa. (al-A‘1a/87: 16—19)

Dan Tubanmn lebih mengetabui siapa yang di langit dan di bumi. Dan sunggub,
Kami telah memberikan kelebihan kepada sebagian nabi-nabi atas sebagian (yang lain),
dan Kami berifan Zabnr kepada Dawnd. (al-Ista'/17: 55)

Sesunggubnya Kami mewahynkan kepadamu (Mubammad) Sebagaimana Kami
telah mewahyukan kepada Nub dan nabi-nabi setelabnya, dan Kami telah mewabyukan
(pula) kepada Ibrabim, Ismail, Ishak, Yakub dan anak cucunya; Isa, Ayyub, Yunus,
Harun dan Sulaiman. Dan Kami telah memberikan Kitab Zabur kepada Dawnd. (an-
Nisa'/4: 163)

(Ingatlah), ketika para malaikat berkata, “Wabhai Maryam! Sesunggubnya Allah
menyampaikan kabar gembira kepadamu tentang sebuah kalimat (fir-man) dari-Nya
(yaitn seorang putra), namanya Al-Masih Isa putra Maryam, seorang terkemutka di du-
nia dan di akbirat, dan termasuk orang-orang yang didekatkan (kepada Allah), dan dia
berbicara dengan manusia (sewaktn) dalam buaian dan ketika sudab dewasa, dan dia ter-
masuk di antara orang-orang saleh.” Dia (Maryam) berkata, “Ya Tubanku, bagaimana
mungkin aku akan mempunyai anak, padahal tidak ada seorang laki-laki pun yang me-
myentubkn?” Dia (Allah) berfirman, “Demikiantalh Allah menciptakan apa yang Dia
kehendaki. Apabila Dia hendak menetapkan sesunatu, Dia hanya berkata kepadanya,

Fungsi Nabi dan Rasul 63



“Jadilah!” Maka jadilal sesuatu itu. Dan Dia (Allah) mengajarkan kepadanya (Isa)
Kitab,) Hikmah, Tanrat, dan Injil. (Ali ‘Imran/3: 45—A48).
*# Kementetiaan Agama R, A/-Quran dan Tafsirnya, Jilid 1, h. 230.
¥ Wahbah az-Zuhaili, ar-Tafsir al-Munir, juz 2, h. 34.
0 Ahmad dalam Musnad-nya 43/15 No.25813, dinilai Sahih oleh
Syu‘aib al-Arna‘at.
' M. Qutaish Shihab, Tasir A-Mishbah, volume 1, (Jakarta: Lentera
Hati, 2000), h. 337—338.
2 Kementetiaan Agama R, A-Qur'an dan Tafsirnya. jilid 1, h. 203.
* Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemaban dan Tafsirnya, h. 1461.
# Kementetiaan Agama RI, A-Qur'an dan Tafsirnya, jilid 2, h. 72—73.
* Kementetriaan Agama R1, ALQur'an dan Tafsirnya jilid 1, h. 511—512.
¢ Bukhati dalam Sahih-nya, Kitab al-Ahadis al-Anbiya', No. 3461
7 Ahmad dalam Musnad-nya 28/410 No.17174, dinilai Sahih oleh Syu
‘aib al-Arna‘at.
*# Kementetiaan Agama R, A~Qur'an dan Tafsirnyajilid 1, h. 230.
¥ Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemaban dan Tafsirnya, h. 1443.
0 Kementeriaan Agama R, ALQur'an dan Tafsirnya, jilid 1, h. 512.
' Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemaban dan Tafsirnya, h. 1087, h. 1504
52 Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, h. 1067.
3 Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, h. 1067.
* Ibnu Kasit, Tafsir al-Qur'an al-Azim, juz 1, (Darul-Thya‘l-Kutubil-
‘Arabiyyah), h. 162.
» Kementerian Agama RI, A~LQur'an dan Tafsirnya, jilid 1, h. 188.
0 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah volume 1, h. 292—293, .
7 Kementetrian Agama RI, ALQur'an dan Tafsirnya, jilid 1, 309—310.
% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 1, 424—426.
? Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemaban dan Tafsirnya, h. 1107.
% Tbnu Kasir, Tafsir al-Qur'an al-“Azim, juz 1, h. 162.
1 Maulana Muhammad Ali, Quran Suci, 1099, h. 1286.
0 Kementetiaan Agama R, A/~Qur'an dan Tafsirnya, h. 119.
% M. Quraish Shihab, Tafsir AFMishbah, volume 8, h. 81—82.
% Abdullah Yusuf Ali, Quran Terjemaban dan Tafsirnya, h. 745.

w

64 Fungsi Nabi dan Rasul



SIFAT-SIFAT RASUL




SIFAT-SIFAT RASUL

Sifat-sifat rasul yang umum diajarkan kepada umat Islam di
Indonesia yaitu ada empat: siddiq, amanah, tablig, dan fatinab.
Term ini termuat dalam Al-Qut'an, baik secara eksplisit maupun
derivasinya. Beberapa penjelasan berikut dapat diperhatikan
terkait sifat para rasul dimaksud.
1. Siddig

Nabi Ibrahim disebut dalam Al-Qur'an sebagai seorang
yang siddiq dan seorang nabi. Sebagaimana firman Allah:

&2

N A% S T <A v
25 G, ob/&sff:e)lg'ig‘ 355

Dan ceritakantab (Mubammad) kisah Ibrahim di dalam Kitab (Al-
Qur'an), sesunggubnya dia adalah seorang yang sangat membenarkan,
seorang Nabi. (Maryam/19: 41)

Orang yang bersifat siddiq adalah orang yang selalu benar
dalam sikap, ucapan dan perbuatannya. Dia yang dengan

66 Sifat-sifat Rasul



pengertian apa pun selalu benar dan jujur, tidak ternoda oleh
kebatilan, tidak pula mengambil sikap yang bertentangan dengan
kebenaran, serta selalu tampak di pelupuk mata mereka yang hagq.
Siddiq juga berarti orang yang selalu membenarkan tuntunan-
tuntunan ilahi, pembenaran melalui ucapan dan pengamalannya.

Selanjutnya ayat ini menyifati Nabi Ibrahim dengan kata
nabiyyan, yakni manusia yang dipilih Allah untuk memperoleh
bimbingan sekaligus ditugasi untuk menuntun manusia menuju
kebenaran ilahi. Ia yang memiliki kesungguhan, amanat,
kecerdasan dan keterbukaan sehingga mereka menyampaikan
segala sesuatu yang harus disampaikan. Mereka adalah orang-
orang yang terpelihara identitas mereka sehingga tidak melakukan
dosa atau pelanggaran apa pun. Kata nabiyyan terambil dari kata
naba' yang berarti berita yang penting, Seorang yang mendapat
wahyu dari Allah dinamai demikian, karena ia mendapat berita
penting dari Allah subhanahii wa ta‘ala. Bisa juga kata nabi terambil
dari kata an-nubmwwwah yang bermakna ketinggian. Ini karena
ketinggian derajatnya di sisi Allah.!

Sementara itu, dalam surah yang sama, yakni Surah
Maryam/19 ayat 56 menerangkan bahwa sifat siddig dimiliki oleh
Nabi Idris. Sebagaimana firman Allah:
2¢ o ke )

2561, 5640 55 01a 555

-
-

Dan ceritakaniab (hai Mubammad kepada mereka, kisah) Idris (yang
tersebut) di dalam Al Quran. Sesunggubnya ia adalah seorang yang sangat
membenarkan dan seorang Nabi. (Maryam/19: 56)

Pada ayat ini dan ayat selanjutnya yaitu ayat 57, Nabi
Muhammaddiperintahkan supayamenerangkan sekelumitberita
tentang Nabi Idris. Menurut sementara riwayat mengatakan
bahwa Nabi Idris adalah nenek Nabi Nuh. Menurut riwayat
yang termasyhur ia adalah nenek bapak Nabi Nuh. Ia adalah

Sifat-sifat Rasul 67



orang yang pertama menyelidiki ilmu bintang-bintang dan
ilmu hisab, sebagai salah satu mukjizat yang diberikan Allah
kepadanya. Ia adalah rasul pertama yang diutus Allah sesudah
Adam dan diturunkan kepadanya kitab yang terdiri atas tiga
puluh lembar. Ia dianggap pula sebagai orang yang mula-mula
menciptakan takaran dan timbangan, pena untuk menulis,
pakaian berjahit sebagi ganti pakaian kulit binatang dan senjata
untuk berperang. Allah menerangkan pada ayat ini posisi yang
tinggi bagi Nabi Idris karena ia adalah seorang yang beriman,
membenarkan kekuasaan dan keesaan Allah dan diangkat-Nya
menjadi nabi dan meninggikan derajatnya ke tingkat yang lebih
tinggi, baik di dunia maupun di akhirat.” Nabi Idris diceritakan
Allah dengan cara memujinya, ‘Sesunggubnya dia adalah seorang
yang sangat membenarkan dan seorang nabi.” Telah dikemukakan
dalam sebuah hadis sahih, bahwa Nabi Muhammad bertemu
dengan Nabi Idris dalam perjalanan m:iragjnya di langit
keempat. Diriwayatkan dari Mujahid bahwa Idris diangkat ke
langit keempat. Dan dari Ibnu ‘Abbas diriwayatkan bahwa Nabi
Idris seorang penjahit, tidaklah dia menusukkan jarum kecuali
membaca kalimat subhanallah. Tidak ada seorang pun pada
masa itu yang paling utama amalnya dari pada dia. Al-Hasan
menafsirkan kata tinggi pada ayat 57 (wa rafa‘nabu makdanan
‘aliyya), dengan surga.’

Kemudian dalam surah yang sama, Surah Maryam/19
ayat 49-50, sifat tersebut dimiliki oleh Nabi Ishaq dan Ya‘qub.

Sebagaimana firman Allah,

T I e S G AT
L e DRS00 5 G A Cn it 30 50 05030 5 A AC L

=
. EE S

OLL el AL S A @

Maka ketika dia (Ibrahim) sudab menjanbkan diri dari mereka dan dari
apa yang mereka sembab selain Allah, Kami anugerabkan kepadanya Ishak

68 Sifat-sifat Rasul



dan Yakub. Dan masing-masing Kami angkat menjadi nabi. Dan Kani
anugerabkan kepada mereka sebagian dari rabmat Kami dan Kami jadikan
mereka buah tutur yang baik dan nulia. Maryam/19: 40—50)

Setelah Nabi Ibrahim menjauhkan diri dari ayahnya dan
kaumnya karena Allah, maka Allah menggantinya dengan orang
yang lebih baik dari mereka. Allah memberinya anak yaitu
Ishak, dan memberinya cucu, yaitu Ya‘qub putra Ishak. Kami
memberinya keturunan yang menjadi nabi guna menyenangkan
hidupnya, keturunan itu ialah Ismail, Ishak dan Ya‘qub. Mengenai
buah tutur yang baik lagi tinggi, Ibnu ‘Abbas menafsirkan, pujian
yang baik. Ibnu Jarir berkata, yang dimaksud dengan yang
tinggi, tiada lain karena seluruh miz/lah dan agama memuji dan
menyanjung mereka.*

Dan selanjutnya dalam surah yang sama pula, Surah
Maryam/19: 54, Allah menyebut Nabi Ismail sebagai seorang

yang benar janjinya. Sebagaimana firman Allah:
R R AT 7 = TR ey o
A3 085 431 5400 B8 Jonl L2501 3 8305

Dan ceritakantah (Mubammad), kisah Ismail di dalam Kitab (Al-
Qur'an). Dia benar-benar seorang yang benar janjinya, seorang rasul dan
nabi. Maryam/19: 54)

Ayat ini merupakan pujian Allah kepada Nabi Ismail,
sebagal seorang yang benar janjinya (sadigul-wa‘d). Ibnu Juraij
berkata, “Tidaklah Ismail menjanjikan sesuatu kepada Tuhannya
melainkan dia menepatinya. Yakni tidaklah dia menetapkan suatu
penghambaan dengan cara bernazar melainkan dia melaksanakan
dan memenuhi kewajibannya.” Ibnu Jarir meriwayatkan dari Sahal
bin Ukail yang menceritakan kepada Jarir bahwa Ismail berjanji
dengan seseorang di suatu tempat, dan orang tersebut lupa.
Ismail tetap berada di tempat tersebut hingga keesokan harinya

orang itu datang dan berkata ia lupa dan bertanya mengapa

Sifat-sifat Rasul 69



kamu tidak pergi saja dari sini, Ismail menjawab bahwa ia tidak
akan pergi sebelum orang tersebut menemuinya. Dan sebagian
ulama mengatakan bahwa Ismail disebut orang yang benar
janjinya karena dia pernah berkata kepada ayahnya,“Engkau
akan mendapatiku sebagai orang yang bersabar insya Allah, dan
Ismail membuktikannya. Ayat 54 mengatakan Ismail sebagai
seorang rasul dan nabi, ini menunjukkan kemuliaannya atas
saudaranya, Ishak yang hanya disifati sebagai nabi.’ Dalam Sahih
Muslim disebut “Innallahastafa min waladi Ibrahima Isma‘il.”
Nabi Ismail disebut sebagai sadigul-wa‘d, yakni seseorang
yang ciri utamanya adalah pemenuhan janji. Ini antara lain
terlihat dalam kesungguhannya menepati janji untuk sabar dan
tabah dalam melaksanakan perintah Allah, terutama dalam
perintah-Nya kepada ayahnya supaya ia disembelih. Pada ayat ini
Allah memerintahkan kepada Nabi Muhammad sallallihn ‘alaibi
wa sallam supaya menceritakan tentang Ismail, nenek moyang
bangsa Arab yang diangkat Allah menjadi nabi dan rasul agar
dapat menjadi contoh teladan bagi mereka pada sifat-sifatnya,
kesetiaan dan kejujurannya, ketabahan dan kesabarannya
dalam menjalankan perintah Tuhannya dan ketaatan serta
kepatuhannya. Salah satu di antara sifat yang sangat menonjol
ialah menepati janji. Menepati janji adalah sifat yang dipunyai
oleh setiap rasul dan nabi, tetapi sifat ini pada diri Ismail
sangat menonjol schingga Allah menjadikan sifat ini sebagai
keistimewaan Ismail.® Di antara janji-janji yang ditepatinya
walaupun janji itu membahayakan jiwanya ialah kesediaannya
disembelih sebagai kurban untuk melaksanakan perintah Allah
kepada ayahnya Ibrahim yang diterimanya dengan perantaraan
ar-ru'yah as-sadigah (mimpi yang benar) yang senilai dengan
wahyu. Tatkala Ibrahim membicarakan dengan Ismail tentang
perintah Allah untuk menyembelihnya, Ismail dengan tegas

menyatakan bahwa dia bersedia disembelih demi untuk menaati

70 Sifat-sifat Rasul



perintah Allah dan dia akan tabah dan sabar menghadapi maut
bagaimana pun pedih dan sakitnya (as-Saffat/37: 102). Karena
keikhlasan dalam menjalankan perintah Allah dari kedua pihak,
Ibrahim dan Ismail, maka ketika itu Allah memanggil Ibrahim
dan mengganti Ismail dengan seekor biri-biri yang besar (as-
Saffat/37: 103—107).

Dalam Al-Qut'an, sifat semisal ini (siddigah) juga diberikan
kepada Maryam. Perhatikan firman Allah:

28 - w - et ” T e e =
s 11"\,3__,)1 ‘_,Aulp-.UJ NS I
;_.\Ji;iwwh’é F el L AR ’wye:ume:
LF S
£ ‘_;g~_31

AEMasih putra Maryam hanyalah seorang Rasul. Sebelunmya pun sudabh
berlalu beberapa rasul. Dan ibunya seorang yang berpegang tegub pada
kebenaran. Keduanya biasa memakan makanan. Perhatikantah bagaimana
Rami - menjelaskan  ayat-ayat (tanda-tanda  fkekuasaan) kepada mereka
(Abli Kitab), kemudian perbatikanlah bagaimana mereka dipalingkan (oleh
keinginan mereka). (al-Ma'idah/5: 75)

Istilah siddigah yang disandangkan kepada Maryam dijadikan
bukti oleh sementara ulama bahwa beliau bukan seorang nabi,
tentu bukan itu yang disebut, karena sifat kenabian melebihi sifat
tersebut. Sedang penyebutan sifat Maryam dalam ayat ini adalah
dalam konteks penyebutan sifat atau gelar beliau yang tertinggi.’

2. Amanal

Amanah yaitu sifat dapat dipercaya, jujur dan terhindar dari
sifat khianat. Menurut istilah; segala sesuatu yang dipercayakan
kepada manusia baik yang menyangkut hak dirinya, hak orang
lain maupun hak Allah subhanahii wa ta‘dla? Semua nabi adalah

orang beriman yang terbaik dan karena itu merupakan contoh

Sifat-sifat Rasul 71



sempurna dari amanah. Untuk menegaskan prinsip ini, Allah
meringkaskan lima kisah nabi dengan redaksi yang sama, znni
lakum rasilun amin.

Dalam Al-Qur'an, sikap amanah dimiliki oleh Nabi Nuh.
Sebagaimana firman Allah:

""f(_‘d\ & S}E ,,5 {L

Kaum Nuby telah mendustakan para rasul. Ketika sandara mereka (INub)
berkata kepada mereka, “Mengapa kammu tidak bertakwa? Sesunggubnya

aku ini seorang rasul kepercayaan (yang dintus) kepadanm. (asy-Syu‘ara' /20:
105—107)

Ayat 107 di atas, menerangkan bahwa Nabi Nuh memberi-
tahu kaumnya bahwa ia adalah seorang utusan Allah yang diutus
kepada mereka. Dia dipercaya untuk menyampaikan perintah
dan larangan Allah tanpa menambah dan mengurangi sedikit
pun.’

Tentang kisah Nabi Nuh dalam Al-Qur'an terdapat 43
ayat di berbagai surah, Nabi Nuh adalah nabi yang terpanjang
umurnya, 950 tahun (al-‘Ankabut/29: 14). Kaumnya bila diseru
di jalan Allah mereka memasukkan jari-jarinya ke telinga, sambil
menutupkan bajunya ke wajah, bahkan mereka menghindar dan
lati dari Nabi Nuh (Nuh/71: 5—7). Kemudian ditenggelamkan
oleh Allah dengan banjir bah (Had/11: 40). Tetapi kaumnya tetap
membangkang dan melawan, bahkan kaumnya mendustakan
nabinya, ketika Nabi Nuh menyeru; “Mengapa kamu tidak
bertakwa? Sesunggubnya aku ini seorang rasul kepercayaan (yang dintus)
kepadamn.”’ (asy-Syu‘ard'/26: 106—107).

Kata amanah dalam Al-Qut'an, terulang sebanyak 8 kali,
yaitu terdapat dalam Surah al-A‘raf/7: 68, asy-Syu‘ara'/26: 107,
125, 143, 162 dan 178, dan asy-Syura/42: 18. Kata amanah sesuai

72 Sifat-sifat Rasul



dengan konteksnya dalam berbagai ayat, antara lain;

a. Larangan menyembunyikan kesaksian (al-Baqarah/2: 283);

b. Amanah dikaitkan dengan keadilan (an-Nisa'/4: 58);

c. Amanah diartikan dengan sifat manusia yang tidak stabil
dalam kerohaniannya, yaitu apabila ditimpa kesusahan, maka
ia akan gelisah. Bila ia ditimpa kebaikan (harta) dia jadi kikir
(al-Ma‘arij/70: 19—21);

d. Amanah yang bersifat umum kaitannya dengan sifat
kemanusiaan (al-Ahzab/33: 72);

e. Amanah kaitannya dengan memelihara amanah, berpegangan
teguh dalam kesaksiannya (al-Ma‘arij/70: 32—33);

f. Amanah kaitannya dengan sifat lawannya yaitu sifat khianat.
Seorang mukmin tidak boleh khianat terhadap Allah dan
Rasul-Nya (al-Anfal/8: 27);

g Amanah harus ditunaikan (an-Nisa'/4: 58)."

Ayat terakhir inilah yang ada kaitannya dengan kejujuran
seorang Nabi, Nabi tidak boleh khianat, Nabi tidak boleh
bohong, Nabi bertanggung jawab atas amanah yang dibebankan
kepadanya.

Selanjutnya, sifat amanah juga dimiliki oleh Nabi Hud.
Diceritakan bahwa mayarakat ‘Ad telah membuat istana-istana di
tanah yang tinggi untuk kemegahan tanpa ditempati, begitu juga
ahli membuat benteng-benteng untuk menjaga dari serangan
musuh, kesemuanya dilakukan dengan anggapan mereka akan
tetap kekal dalam hidup ini. Kenyataannya tidak demikian. Dan
satu lagi dosa mereka yaitu, apabila menyiksa seseorang maka
mereka melakukan dengan kejam dan bengis. (asy-Syu‘ara'/26:
128—130). Akhirnya disiksa oleh Allah swbhanahi wa ta‘dla
berupa suara yang mengguntur memekakkan telinga, tiba-tiba
mereka pingsan lalu mati oleh kejutan suara yang mengguntur
dan dahsyat sekali (al-Haqqah/69: 6—S8). Bahkan mereka
mendustakan para rasul, ketika Nabi Hud menyeru: “Mengapa

Sifat-sifat Rasul 73



kanu tidak bertakwa? Sunggnb, aku ini seorang rasul kepercayaan (yang
dintus) kepadamu.” Sebagaimana firman Allah:

A -,)/,,//
SoAe S

e

{ ENTAL TR, P e 2 AT A0, B
Q_,.c..;'}“_g_,.hr.,m_,p-\;&‘_lh A

(Kaum) “Ad telah mendustakan para rasul. Ketika sandara mereka Hud
berkata kepada mereka, “Mengapa kamu tidak bertakwa? Sunggub, akn
ini seorang rasul kepercayaan (yang dintus) kepadamn. (asy-Syu‘ara'/26:
123-125)

Setelah menjelaskan dan mengingatkan kaumnya tentang
kerasulan dan kepercayaan dan amanatnya maka Sebagaimana
halnya nabi sebelum dan juga sesudah beliau, Nabi Hud
menguatkan pernyataannya itu dengan menampik dugaan
negatif yang boleh jadi terlintas dalam benak kaumnya tentang
motivasi kegiatannya. Beliau berkata: “Dan aku tidak meminta
upah kepadamu atasnya, yakni atas jerih payahku menyampaikan
ajaran agama ini sedikit pun, upahku tidak lain hanyalah dari
Tuhan semesta alam. Maka karena itu bertakwalah kepada Allah
dan taatlah kepadaku.”"!

Ayat ini menerangkan bahwa Allah mengutus Nabi Hud
kepda kaum ‘Ad tetapi mereka mendustakan dan mengingkari
seruannya. Kaum ‘Ad pada mulanya beragama tauhid, akan tetapi
setelah kerajaan mereka meluas mereka menjadi sombong dan
menyembah patung para pemimpin mereka yang semula dibuat
untuk menghormat dan mengenang jasanya namun kemudian
menjadi sembahan mereka. Untuk mengembalikan keyakinan
mereka kepada tauhid, Allah subhanahi wa ta‘ala mengutus Nabi
Hud, dari kalangan mereka sendiri.

Selanjutnya, sifat amin atau amanah juga dimiliki oleh
Nabi Saleh Sebagaimana yang diceritakan dalam Al-Qut'an.
Masyarakat Samud atau kaum Samud, suatu masyarakat yang

maju pada zamannya, di mana mereka mampu membuat rumah

74 Sifat-sifat Rasul



dari gunung yang dipahat dengan seni yang tinggi, menggali
mata air yang mengalir, hingga mampu membuat taman-taman
dari buah-buahan kurma. Namun nikmat itu mereka kufuri,
(asy-Syu‘ara'/26: 147—149). Bahkan berbuat dosa dengan
menyembelih unta yang menjadi mukjizat bagi Nabi Saleh,
karena kezalimannya maka mereka diazab oleh Allah dengan
diratakan tanah tempat tinggal mereka (asy-Syams/91: 11—
15). Bahkan mereka mendustakan para rasul, ketika Nabi Saleh

menyeru; ‘Mengapa kamu tidak bertakwa? Sunggub, akn ini seorang

rasul kepercayaan (yang dintus) kepadamu.” Sebagaimana firman
Allah:

> P /.}b o '/-.’:n’
A L}\,L.ﬁ‘;ayl _‘_1)43 t.-.pll_-\{
N

Raum S amud telah mendustakan para rasul. Ketika sandara mereka Saleh
berkata kepada mereka, “Mengapa kamn tidak bertakwa? Sunggub, akn
ini seorang rasul kepercayaan (yang dintus) kepadanmmn. (asy-Syu‘ara'/26:
141—143).

Kisah Nabi Saleh hampir sama dengan Nabi Hud,
beliau mengajak kaumnya untuk kembali kepada tauhid dan
meninggalkan penyembahan kepada berhala. Nabi Saleh
mengajak kaumnya untuk bertakwa kepada Allah, mengerjakan
perintah dan menjauhkan larangan-Nya, serta mengakui bahwa
Nabi Saleh adalah rasul yang diutus Allah kepada mereka.”
Nabi Saleh mengajak kaumnya menyembah kepada Allah, tanpa
sekutu bagi-Nya dan hendaklah mereka menaati risalah yang
disampaikan kepada mereka, namun mereka membangkang,
mendustakan dan menyalahinya.” Penjelasan tentang Nabi
Saleh yang diutus kepada kaumnya sendiri, yakni Samud, juga
diterangkan dalam Surah Hud/11: 61.

Selanjutnya, informasi tentang sifat amanah juga dimiliki

Sifat-sifat Rasul 75



oleh Nabi Lut (rasslun amin). Dikisahkan dalam Al-Qut'an,
ketika Lut menyeru; “Mengapa kamu tidak bertakwa?” Sunggub, aku

ini seorang rasul kepercayaan (yang dintus) kepadammn.” Sebagaimana
firman Allah:

SQGLIIEE

Kaum Lut telah mendustakan para rasul, ketika sandara mereka Lut
berkata kepada mereka, “Mengapa kamm tidak bertakwa?” Sunggub, akn
ini seorang rasul kepercayaan (yang dintus) kepadamm. (asy-Syu‘ara'/20:
160—162)

Ayat ini menjelaskan bahwa kaum Nabi Lut telah
mendustakan seruan para rasul termasuk Nabi Lut yang diutus
Allah kepada mereka, dan Nabi Lut menyeru mereka supaya
bertakwa kepada Allah, Tuhan pencipta mereka semua. Nabi Lut
adalah putra Haran bin Terah, saudara Nabi Ibrahim, jadi Lut
adalah kemenakan Nabi Ibrahim, dan tinggal bersamanya di kota
Ur, lalu pindah bersamanya ke Palestina dan melawat ke Mesir,
lalu kembali lagi ke Palestina, kemudian Nabi Lut pergi ke kota
Sodom yang penduduknya berperilaku buruk dan menyembah
patung di samping menyembah Allah. Nabi Lut menyeru mereka
supaya bertaobat.!

Ibnu Kasir menyebut Nabi Lut bin Haran bin Azar, anak
saudara laki-laki Nabi Ibrahim, diutus kepada satu kaum yang
tinggal di Sodom, perilaku mereka menyebabkan mereka
dibinasakan Allah, dan menjadikan tempat tinggal mereka danau
yang berbau busuk, tempat ini dikenal di wilayah pegunungan
bergua yang berdekatan dengan wilayah pegunungan Baitul-
Maqdis. Nabi Lut mengajak mereka untuk mengesakan Allah,
menaati rasul-Nya dan melarang mereka bermaksiat yaitu
berbuat sodomi.”” Kata akhihum pada ayat 161 berbeda dengan

76 Sifat-sifat Rasul



ayat-ayat sebelum ini. Persaudaraan di sini bukan persaudaraan
seketurunan, tetapi persaudaraan atas dasar persamaan
pemukiman, sebab Nabi Lut pendatang di kota itu setelah beliau
bersama Nabi Ibrahim hijrah dari Harran. Nabi Lut berasal dari
Kan‘an, satu daerah yang terletak di bagian barat Palestina dan
Suriah sekarang. Bahwa Nabi Lut diutus kepada kaumnya karena
seseorang yang bertempat lama pada satu tempat dapat dinilai
sebagai salah seorang anggota kaum masyarakat itu.'® Perilaku
kaum Nabi Lut dijelaskan dalam Surah an-Naml/27: 54—55,
Hud/11: 78—383, dan asy-Syu‘ara'/26: 160—175.

Kebiasaan buruk dari kaum Nabi Lut adalah gemar melaku-
kan hubungan seks bukan dengan lawan jenisnya (wanita), tetapi
dengan sesama laki-laki (homoseks) (Hud/11: 77, al-A‘raf/7:
80, al-Anbiya'/27: 54, dan al-‘Ankabut/29: 28 dan 33). Selain itu
gemar melakukan perampokan dan pembunuhan di jalan yang
dilalui oleh kafilah pedagang. Barang-barang mereka dirampas,
kemudian pemiliknya dibunuh. Disamping itu, perkataan dan
perbuatan mereka di tempat perkumpulan-perkumpulan mereka
menjijikan, merusak sendi-sendi akhlak dan moral yang mulia
dan pikiran yang sehat. Kemudian mereka diazab berupa gempa
dan guncangan yang keras di tempat tinggal mereka, lalu tanah
dijungkir balikkan. Setelah diserang hujan batu dan gempa bumi
yang dahsyat, negeri itu menjadi hancur berantakan dan rata
dengan bumi. Akhirnya negeri Sodom, bekas kediaman umat
Nabi Lut menjadi lautan mati (a/-baprul-mayyii) yang terletak di
Yordania sekarang,

Selanjutnya sifat amin atau amanah juga dimiliki oleh Nabi
Syuaib. Dijelaskan dalam Al-Qut'an Ketika Syuaib menyeru:
“Mengapa kammu tidak bertakwa? Sunggub, aku adalah rasul kepercayaan
(yang diutus) kepadanm. Sebagaimana firman Allah:

Sifat-sifat Rasul 77



,,///,
;_J‘l._;

g

B

’}/[‘gd\ @ ...’.:”

Penduduk Aikab telah mendustakan para rasul; ketika Syuaib berkata
kepada mereka, “Mengapa kamu tidak bertakwa? Sunggnb, aku adalah
rasul kepercayaan (yang dintus) kepadanm. (asy-Syu‘ara'/26: 176—178)

Nabi Syuaib menyeru penduduk Madyan, dan menerangkan
kepada mereka bahwa tugasnya tidaklah untuk mencari kekayaan,
kekuasaan atau keuntungan duniawi, ia tidak akan mengambil
upah dari mereka untuk seruannya itu. Upahnya akan diberikan
Allah yang telah mengutusnya.'” Dalam Surah Hud/11: 84 juga
menjelaskan tentang tugas Nabi Syuaib.

Masyarakat Madyan atau kaum Nabi Syuaib, terkenal
dengan kecurangan dalam kehidupan ekonomi mereka, mereka
berbuat curang dengan cara mengurangi timbangan ketika terjadi
transaksi jual-beli, mengurangi hak-hak orang lain dan berbuat
kerusakan dan mendustakan para rasul. Mereka diazab berupa
sambaran petir yang dahsyat yang keluar dari awan, disertai
dengan suara yang mengguntur hingga menyebabkan bumi
goncang dan gempa yang dahsyat, sehingga mereka menjadi
mayat-mayat yang bergelimpangan di tempat tinggal mereka (al-
‘Ankabut/29: 27).

Selanjutnya sifat al-amin sebagai gelar yang diberikan kepada
Nabi Muhammad sallallabn ‘alaibi wa sallam, oleh kaumnya
pada saat terjadi krisis kepemimpinan masa itu. Sebelum Nabi
Muhammad diangkat menjadi rasul, perilaku Nabi sudah
mencerminkan sifat jujur, amanah dan terpercaya. Kisah ini dapat
dilihat ketika terjadi perselisihan antara pembesar Quraisy, siapa
yang akan meletakkan kembali Hajar Aswad ke tempat semula,
ketika terjadi banjir, hampir terjadi pertumpahan darah antara

elit suku Quraisy, masing-masing menyatakan dirinya dialah

78 Sifat-sifat Rasul



yang paling mulia dan pantas untuk meletakkan kembali Hajar
Aswad ke tempatnya semula. Ternyata diambil tengahnya, yaitu
akan menunjuk orang yang amanah, jujur dan terpercaya “al-
amin”, siapa yang paling dahulu masuk di Masjidilharam, ternyata
Muhammad sallallahu ‘alaibi wa sallam yang masuk pertama kali
dalam masjid. Maka mereka sepakat, bahwa nanti Muhammad
yang akan meletakkan Hajar Aswad ke tempatnya semula. Setelah
esok harinya, terjadilah peristiwa peletakan kembali Hajar Aswad
ini dengan penuh kearifan dan kebijaksanaan Muhammad, yaitu
mempersilakan kepada setiap kabilah memegang dari empat
sudut surban Nabi. Lalu dengan penuh kejujuran, kepercayaan
dan amanah Nabi meletakkan Hajar Aswad ke tempatnya
semula. Dan perselisihan itu berhasil diatasi dengan sikap Nabi
Muhammad yang diberi gelar dengan “al-amin’.

Akhlak Rasulullah disebutkan dalam Al-Qut'an: “wa innaka
la‘ala kbulugin ‘azim”” juga Nabi Muhammad sebagai #swah
hasanah/ contoh teladan yang baik bagi orang-orang yang beriman
kepada Allah, hari kiamat, dan orang-orang yang mengingat
Allah dengan zikir yang banyak.

3. Tablig

Menurut al-Isfahani, af-fablig sama dengan al-balag, kata
ini terulang sebanyak 16 kali, di antaranya adalah Surah Ali
‘Imran/3: 20, al-Ma'idah/5: 67,92, 99, al-‘Araf/7: 68, ar-Ra‘d/13:
40, Ibrahim/15: 52, an-Nahl/16: 35, 82, an-Nur/24: 54, al-
‘Ankabut/29: 18, Yasin/36: 17, asy-Syura/42: 48, al-Ahqaf/46:
35, dan at-Tagabun/64: 12. Tablg yaitu menyampaikan wahyu
yang telah di terima seorang nabi, baik berupa perintah maupun
larangan kepada umatnya. Lawan sifat zblig adalah sifat &itman,
yaitu menyembunyikan. Sifat ini mustahil dimiliki nabi, yaitu
menyembunyikan kebenaran yang telah diterimanya dari Allah

dan tidak disampaikan kepada umatnya.

Sifat-sifat Rasul 79



Ayat- ayat tersebut di atas sangat terkait dengan sifat nabi
sebagai penyampai wahyu.'® Antara lain:
a. Ali ‘Imran/3: 20

Ayat ini berkaitan dengan Ahli Kitab dan kaum musyrik
yang diajak beriman kepada Allah, apabila mereka beriman,
berarti akan mendapatkan petunjuk, tetapi bila mereka berpaling,
tugas Nabi hanya menyampaikan. Nabi sudah tidak berdosa lagi,
karena tugas Nabi atau rasul hanya menyampaikan. Sebagaimana
firman Allah:
A (T PP e R T et TP NP £t e
Oy CESINS31 A Jo5 adl s dl T2ty Skl S o
iy L T G B B A

G

Kemmudian jika mereka membantah engkan (Mubammad) katakaniah,
Aku berserah diri kepada Allah dan (demikian pula) orang-orang yang
mengikutiken.” Dan katakanlah kepada orang-orang yang telah diberi Kitab
dan kepada orang-orang buta huruf, “Sudabkab kamn masuke Islam?”
Jika mereka masuk Islkam, berarti mereka telah mendapat petunjuk, tetapi
Jtka mereka berpaling, maka kewajibanmu hanyalah menyampaikan. Dan
Allah Maha Melibat hamba-hamba-Nya. (Ali ‘Imran/3: 20)

Ibnu Kasir menjelaskan, kemudian ketika Allah berfirman
kepada hamba dan Rasul-Nya Muhammad sallallabu ‘alaihi
wa sallam agar menyeru Ahli Kitab dan kaum musyrik kepada
Islam. Dia berfirman, “Dan katakanlah kepada orang-orang yang
telah diberi Kitab dan kepada orang-orang buta hurnf, “Sudabkalh kamn
masuk Islam?” Jika mereka masuk Lslam, berarti mereka telah mendapat
petunjuk, tetapi jika mereka berpaling, maka kewajibanmu hanyalah
menyampaikan.” Yakni, kewajiban Allah-lah menghisab mereka,
dan kepada-Nya lah mereka kembali. Dia-lah yang menyesatkan
dan menunjukkan orang yang dikehendaki-Nya, serta kepunyaan
Allah-lah hujjah yang baik. “Allah Maha Melihat akan hamba-

80 Sifat-sifat Rasul



hamba-Nya, Dia mengetahui siapa yang berhak mendapat

hidayah atau kesesatan."

b. al-Ma'idah/5: 67

Dalam Surah al-Ma'idah/5 ayat 67, memberikan informasi
bahwa Nabi diperintah untuk menyampaikan wahyu kepada
umatnya, bila tidak disampaikan berarti dianggap tidak

menyampaikan amanat.

\3“(.1@@5311)01%1, RS UI NI o111

Ve

\r_,.ﬂ'ld.k‘-y‘i.u\s . f.] :,:\_Jl.qg:}_

Wabai Rasull Sampaikaniah apa yang diturunkan Tubannmu kepadamn.
Jika tidak engkan lakukan (apa yang diperintabkan itn) berarti engan
tidak menyampaikan amanat-Nya. Dan Allah memelibara engkan dari
(gangguan) manusia. Sungguh, Allah tidak memberi petunjuk kepada
orang-orang kafir. (al-Ma'idah/5: 67)

Ayat ini menerangkan bahwa Allah menyuruh hamba dan
Rasul-Nya Muhammad supaya menyampaikan seluruh perkara
yang dibawanya dari Allah. Dan, Nabi sa/lallabu ‘alaihi wa sallam:
telah melaksanakan perintah itu dan menjalankan risalah sengan
sempurna. Sehubungan dengan penafisran ayat ini, al-Bukhart
meriwayatkan dari ‘A'isyah dia berkata, “Barang siapa yang
menceritakan kepadamu bahwa Muhammad menyembunyikan
sesuatu dari apa yang diturunkan Allah kepadanya maka
sungguh berdustalah orang itu, dan Dia berfirman, “Waha:
Rasull Sampaikaniah apa yang diturunkan Tubanmn kepadamn.”’
Demikianlah bunyi hadis ini secara ringkas. Firman Allah,
“Sesunggubnya Allah tidak akan member: petunjuk kepada kanm yang
kafir’ sampaikanlah risalah itu olehmu dan Allahlah yang akan
menunjukkan dan menyesatkan orang yang dikehendaki-Nya.

Sebagaimana Allah berfirman, “Bukanah kekuasaanmu untuk

Sifat-sifat Rasul 81



menunjukkan mereka, namun Allahlah yang menunjukkan
orang yang dikehendaki.”” Dan Allah berfirman: “Sesungguhnya
tugasmu hanyalah menyampaikan dan wewenang Kamilah

pethitungannya.””

c. al-Ma'idah/5: 92
Ayat berikut ini menekankan untuk taat kepada Allah dan
Rasul-Nya serta bersikap hati-hati. Namun jika mereka berpaling,

maka tugas Rasul hanya menyampaikan. Sebagaimana firman
Allah:

/Ec)f’ -

Yl e /\’/4"‘"’"":’/’ T2 7 "’,?r Fy T
VG0 40 WETRAEG 25 08 A SN AL Ly

Dan taatlah kamn kepada Allah dan taatlah kamn kepada Rasul serta
berbati-hatilah. [ika kamn berpaling, maka ketabuilah babwa kewajiban
Rasul Kami hanyalah menyanmpaikan (amanat) dengan jelas. (al-Ma'idah /5
92)

M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa untuk menguatkan
kandungan ayat yang lalu, dan perintah-perintah lainnya, ayat
ini menegaskan bahwa: Taatlah kamu kepada perintah-perintah
Allah yang terdapat dalam Al-Qur'an dan taatlah kamu kepada
Rasul, yakni Muhammad Rasulullah, baik perintah beliau yang
sejalan dengan Al-Qut'an maupun yang tidak tercantum dalam Al-
Qur'an, serta berhati-berhatilah melanggar ketentuan-ketentuan
agama, karena jika kamu berpaling, yakni melanggar atau
enggan melaksanakannya, maka ketahuilah bahwa sesungguhnya
kewajiban Rasul Kami, yakni Muhammad sallallabn ‘alaibi wa
sallam Sebagaimana halnya semua rasul, hanyalah penyampaian
tuntunan Allah dengan terang, sedang sanksi akibat pelanggaran
tuntunan-Nya akan ditentukan oleh Allah subhanahi wa ta‘ala

dengan amat adil.

82 Sifat-sifat Rasul



Kata 7%amii (ketahuilah) pada ayat ini, mengandung ancaman
yang cukup berat. Melalui kata itu, seakan-akan Allah berfirman:
“Kalau kamu melanggar, maka itu berarti kamu menduga dapat
melecehkan Rasul Kami, dan ketika itu kamu lupa bahwa dia
adalah Rasul Kami yang hanya berfungsi menyampaikan perintah
Kami, schingga dengan demikian, kamu bukan menghadapi

221

Rasul tetapi menghadapi Aku Yang Mahakuasa.

d. al-Ma'idah/5: 99

Ayat berikut ini menerangkan bahwa rasul tugasnya tidak
lain hanyalah menyampaikan amanah Allah, namun Allah
mengetahui perbuatan yang ditampakkan dan disembunyikan

oleh manusia sendiri. Sebagaimana firman Allah:

’/z//"/"r/,/‘i Ver % e AT, e
Sy 35T LA RN ded

Kewajiban Rasul tidak lain hanyalah menyampaikan (amanat Allah),
dan Allah mengetabui apa yang kamu tampakkan dan apa yang kamm
sembunyikean. (al-Ma'idah/5: 99)

Kata “balag”’ terambil dari kata “balaga” yang berarti sampai.
Dalam konteksiniadalah sampainyasegalaapayangdiperintahkan
Allah kepada manusia. Penyampaian itu dilakukan oleh Rasulullah
sallallabn ‘alaihi wa sallam dengan keteladanan di rumah, di jalan, di
pasar dan di tempat-tempat umum yang didengar ataupun dilihat
langsung oleh para sahabat bahkan oleh masyarakat ketika itu.
Ini tidak hanya dilakukan sekali atau dua kali, tetapi berulang-
ulang dan tanpa jemu. Tuntunan Allah dalam kehidupan rumah
tangga pun—yang sifatnya sangat rahasia—diketahui melalui istri-
istri beliau. Inilah yang merupakan salah satu sebab mengapa
beliau beristri sekian kali (13 orang istri, sembilan diantaranya
dihimpun dalam satu waktu), karena seorang istri saja tidak akan

mampu menampung segala tuntunan itu. Apa yang disampaikan

Sifat-sifat Rasul 83



Rasul itu, disampaikan lagi oleh generasi lalu ke generasi berikut,
hingga dewasa ini. Namun, sekali lagi, harus diingat bahwa tugas
Rasul hanya menyampaikan. Beliau telah berusaha sekuat tenaga
bahkan melebihi apa yang diharapkan dari beliau, sedang untuk
menerima atau menolak ajakan ini kembali kepada masing-
masing, “Siapa yang akan beriman maka silakan beriman dan

siapa yang kafir maka dia sendiri yang menanggung dosanya.””

e. Fatanabh

Sifat rasul yang keempat yaitu fazinah berarti bijaksana, cer-
das, serta terhindar dari sifat a/jabl, bodoh, tolol, apalagi dungu.
Bila dicermati, kata ini, tidak dijumpai dalam Al-Qur'an. Kisah
para nabi dalam Al-Qur'an menggunakan term lain yang mem-
berikan gambaran tentang tingkat kecerdasan mereka, dan yang
dimaksud kecerdasan di sini tidak semata terkait kecerdasan
intelektual tapi multi kecerdasan lainnya termasuk kecerdasan
emosional, sosial, dan kecerdasan spiritual. Seluruh jenis kecer-
dasan yang dimiliki para rasul yang hanya sebagiannya dijelaskan
dalam bahasan ini adalah tentu saja karunia dari Allah subhanahi
wa ta‘dla. Sifat fatanah ini dapat diperhatikan melalui beberapa
contoh antara lain:*
a. Sifat fatanah terkait kisah Nabi Yusuf

Kisah Nabi Yusuf terdapat dalam Surah Yusuf/12; hal-hal
yang mengandung pesan aspek kecerdasan yaitu;
1) Memiliki hubungan dekat dengan orang tuanya dan mau

mendengarkan nasihat mereka;

2) Mampu menjelaskan arti mimpi yang datang dari Allah.

Sebagaimana firman Allah:

/; /J./ /}, Vol T T \J’

AR GO TAADANC P A A ‘,L....A.ll A
i

-

;::,if.,,lmj:;;n' Sz 1 J;L,\&L&ut oy

84 Sifat-sifat Rasul



Dan demikianiah, Tuban memilih engkan (untuk menjadi Nabi) dan
mengajarkan kepadamu sebagian dari takwil mimpi dan menyempurnakan
(nikmat-Nya) kepadamn dan kepada keluarga Yakub, Sebagaimana Dia
telah menyempurnakan nikmat-INya kepada kedna orang kafkekmn sebelum
itu, (yaitn) Ibrahim dan Ishak. Sunggub, Tubannmu Mabha Mengetahu,
Mahabijaksana. (Yusuf/12: 6)

Takwil yang dimaksud oleh ayat ini adalah kenyataan di
lapangan tentang apa yang dilihat dalam mimpi. Menurut Al-
Qur'an, mimpi antara lain merupakan isyarat tentang apa yang
akan terjadi. Takwil mimpi adalah penjelasan tentang apa yang
akan terjadi di dunia nyata menyangkut apa yang dimimpikan
itu. Di sini Nabi Yusuf melihat sebelas bintang, matahari dan
bulan bersujud kepadanya. Puluhan tahun ke depan akan tunduk
kepadanya sebelas orang saudaranya, ibu dan bapaknya yang
akan datang bersama-sama ke Mesir pada saat dia memegang
kekuasaan. Penjelasan inilah yang dinamai takwil. Ini jika kita
memahami kata “@/-apadis” dalam arti mimpi. Tetapi ada juga
yang memahaminya dalam arti peristiwa-peristiwa yang terjadi,
baik dalam bentuk mimpi maupun yang terjadi di dunia nyata.
Ini serupa dengan kemampuan menganalisis suatu peristiwa dan
dampak-dampak yang akan terjadi dari peristiwa itu. Ini dapat
juga dipersamakan dengan para futurologi dewasa ini. Hanya,
tentu saja kemampuan yang dianugerahkan Allah kepada Nabi
Yusuf jauh melebihi kemampuan manusia biasa.*

Dan juga terbukti sewaktu Nabi Yusuf dalam penjara, dapat
menakwilkan mimpi raja Mesir sehingga ia menjadi orang yang
disegani dan diangkat menjadi penguasa tertinggi. Selain itu
dapat mengetahui makanan apa yang akan dibawa oleh pegawai
penjara sebelum makanan itu sampai ke kamar temannya
(Yusuf/12: 37).%

3) Nabi Yusuf mampu menahan diri untuk tidak melakukan

perzinaan, meskipun sangat tergoda dan ada kesempatan untuk

Sifat-sifat Rasul 85



melakukan, namun hal itu dihindari (Yusuf/12: 23—28);

4) Lebihbaikia dipenjara dari pada harus melakukan kemungkaran
dan kekejian (Yusuf/12: 33);

5) Melakukan dakwah dalam situasi apa pun, contohnya di
penjara (Yasuf/12: 41—42);

6) Memilih jabatan berdasarkan kompetensi (Yusuf/12: 55);

7) Melakukan taktik dan strategi tertentu untuk dapat berkumpul
dengan keluarganya (Yasuf/12: 59—063);

8) Memberi maaf terhadap saudaranya yang telah mencelakakan
dan membuat kesengsaraan hidupnya (Yusuf/12: 93);

9) Meminta kepada Allah agar meninggal dalam keadaan Islam
dan disatukan dengan orang-orang saleh di akhirat kelak
(Yusuf/12: 101).

b. Sifat fatinah terkait kisah Nabi Musa
Kecerdasan-kecerdasan yang dimiliki Nabi Musa dapat
dilhat dalam Surah Taha/20 dari ayat 97-98; antara lain;
1) Mampu melihat api yang ternyata adalah tanda keberadaan
Allah subbanabin wa ta‘ala (Taha/20: 10—12). Sebagaimana
firman Allah,

jéi,.’xj 3 ”‘ﬁjﬁﬁtiﬂt;\\?’- AL‘&JLZSL’,L,;\

ub\d.lué,h

‘ﬂ (j_,l’ ‘_)'“.:\.:n.:.“a\_;\a

Ketika dia (Musa) melibat api, laln dia berkata kepada keluarganya,

“Tinggallah kanm (di sini), sesunggubnya aku melihat api, mudab-mudaban
aku dapat membawa sedikit nyala api kepadamn atan aku akan mendapat
petunjuke di tempat api itn.” Maka ketika dia mendatanginya (ke tempat api
itu) dia dipanggil, “Wabai Musa! Sunggub, Aku adalah Tubanmn, maka
lepaskan kedua terompabmun. Karena sesunggubnya engkau berada di lenibab
yang suci, Tuwa. (Taha/20: 10—12)

86 Sifat-sifat Rasul



Nabi Musa dalam ucapannya yang direkam Al-Qur'an
ini sangat berhati-hati. Beliau tidak memastikan akan kembali
membawa nyala api, karena beliau berkata: “mudah-mudahan
aku dapat membawa sedikit darinya.” Memang seorang mukmin
hendaknya tidak memastikan sesuatu menyangkut masa depan,
kecuali dengan mengaikatkannya dengan kehendak Allah (berkata
insya’ Allah) atau dengan menyatakan harapannya tentang bakal
terjadinya sesuatu itu. Ucapan Nabi Musa mendapat petunjuk
dinilai oleh Ibnu ‘Asyir sebagai ilham dari Allah kepada beliau,
karena ternyata petunjuk yang diperolehnya di sana adalah
petunjuk yang sangat agung, bukan saja bagi diri dan keluarganya,
tetapi bagi semua Bani Israil, karena di sanalah beliau memperoleh
wahyu Ilahi dan mendengar secara langsung firman Allah. Api
yang dillihatnya di malam yang gelap itu, merupakan lambang
cahaya penerang petunjuk Ilahi untuk masyarakat Bani Israil.*

Nabi Musa melihat api di tengah perjalanannya menuju Me-
sir, lalu ia minta keluarganya menunggu dan ia mencari sumber
api tersebut. Ketika ia sedang berada di Lembah Tuwa, yaitu lem-
bah suci, Allah memintanya untuk menanggalkan alas kakinya,
maka diwahyukanlah kepadanya hal-hal berikut: Ia dipilih un-
tuk mengemban tugas-tugas kenabian, Tuhan adalah Allah, salat
didirikan sebagai bukti ingat Allah dengan perkataan, perbuatan
dan hati, bahwa kiamat pasti datang, agar Nabi Musa tidak ter-
pengaruh oleh orang-orang yang tidak beriman dan mengikuti

hawa nafsunya saja.”’

2) Kecerdasan lainnya yaitu berdoa meminta dilapangkan dada,
dimudahkan urusan, difasihkan lidah, dan ada pembantu
khusus (nabi Harun) dalam melaksanakan dakwahnya
(Taha/20: 25—32);

3) Berdakwah dan senantiasa berzikir kepada Allah dan berkata
dengan penuh lemah lembut (Taha/20: 43—44);

Sifat-sifat Rasul 87



4) Tidak memiliki rasa takut dalam menyampaikan ayat Allah
(Taha/20: 45—A406);

5) Mampu berdialog dengan Firaun sebagai orang tua angkat,
penguasa berwatak fggit (zalim) dan memiliki kekuasan
absolut yang kejam (Taha/20: 24);

6) Dengan mukjizat yang dimiliki mampu mengalahkan tukang
sthir Fir‘aun (Taha/20: 69—70);

7) Mampu mengatasi rasa takut yang sangat terhadap Fir‘aun
dengan pengikutnya (Taha/20: 67—68);

8) Marah dan bersedih hati karena terhadap orang yang ingkar
kepada Allah (Taha/20: 86);

9) Senantiasa melakukan dialog, meski dalamm kondisi marah
besat sekalipun (Taha/20: 87);

10) Mengusir orang yang menyesatkan kaum beriman (Taha/20:
92—93);

11) Menghancurkan apa yang dijadikan sesembahan selain dari
Allah (T2ha/20: 97).

c. Sifat fatanah terkait kisah Nabi Ibrahim
Kisah Nabi Ibrahim dalam Al-Qur'an, adalah kisah yang
terbanyak mengandung kecerdasan, antara lain;
1) Menemukan Allah melaluli pola berpikir dan pengalaman yang
menyeluruh (al-Anam/6: 74—83). Sebagaimana firman Allah:

/9// -~ ~w Bz .0 A P - i
%GQ}J@)‘QL@\LM‘M\J)‘MQJ il(.]bﬂ\_}
e /,}/ Y \/ e e o"‘“/ ‘v,r A ."':
s S Gsoy ENESL NG LS () ok

= -~ /ff»-'/// At

EAIBHIER S0 I8 G5 Jd e 24 CE@ s 20

-

;‘ijgg;ﬁ;gjﬁﬁiﬂisdjiujuu | \bm@u@w

= P P -
S RAIPYC SRS

88 Sifat-sifat Rasul



e e i e
3 i -:'""_,""ﬁ};r//-

= & fc
31 oo :w‘cé;ékl-éub LHE5

///5, > P 4 - -
ATAMRAR I AT W
’ ;in *’-”‘1’\;&1\_,),91,4 ;’15,;’1(.&1,\

et Ag E - P I
- ' L’lg‘yl’&"dﬁjﬂj‘&bm
—-/1,,\»--}/) -

LS| L_..:-@-uu-’,) S}i:_;:;ij:,.-‘ilr..}. n.l..J_ﬂ,LL.- "VL::'.
ek, -~ z-z & Pl b Tt W \o
Mt it B s el

Dan (ingatlah) ketika Lbrahim berkata kepada ayahnya Azar, “Pantaskah
engkan menjadikan berbala-berhala it sebagai tuban? Sesunggubnya akn
melihat engkan dan kaupmmn dalam kesesatan yang nyata.” Dan demifkianlah
Kami memperlibatkean kepada Ibrahim kekuasaan (Kami yang terdapat) di
langit dan di bumi, dan agar dia termasnk orang-orang yang yakin. Ketika
malam telah menjadi gelap, dia (Ibrabim) melibat sebuab bintang (lalu) dia
berkata, “Tnilah Tubankn.” Maka ketika bintang itn terbenam dia berkata,
Ak tidak suka kepada yang terbenam.” Lalu ketikea dia melihat bulan terbit
dia berkata, “Inilah Tubankn.” Tetapi ketika bulan itu terbenam dia berkata,
Sunggub, jika Tubankn tidak memberi petunjuk kepadakn, pastilah aku
termasuke orang-orang yang sesat.” Kemmudian ketika dia melibat matabari
terbit, dia berkata, “Inilah Tubanfku, ini lebih besar.” Tetapi ketika matabar:
terbenam, dia berkata, “Wahai kaumbkn! Sunggub, aku berlepas diri dari
apa_yang kamun persekutukan.” Aku hadapkan wajabkn kepada (Allab)
yang menciptakan langit dan bumi dengan penub kepasrahan (mengikuti)
agania yang benar, dan aku bukanlah termasuk orang-orang musyrik. Dan
kaunmnya membantabnya. Dia (1brabim) berkata, “Apakal kanm hendak
membantabku tentang Allah, padabal Dia  benar-benar telah memberi
petunjuk kepadaku? Aku tidak takut kepada (malapetaka dari) apa yang
kamu persekutukan dengan Allah, kecuali Tubankn menghendaki sesuatn.
Limn Tubankn meliputi segala sesuatn. Tidakkal kammn dapat mengambil
pelajaran? Bagaimana aku takut kepada apa yang kammn persekutukan
(dengan Allah), padabal kanmu tidak takunt dengan apa yang Allab sendiri
tidak mennrunkan keterangan kepadammn untuk mempersekutukan-INya.

Sifat-sifat Rasul 89



Manakah dari kedua golongan itu yang lebih berbak mendapat keamanan
(dari malapetaka), jika kamn mengetahui?” Orang-orang yang beriman dan
tidak mencampuradukkan iman mereka dengan syirif, mereka itulah orang-
orang yang mendapat rasa aman dan mereka mendapat petunjuk. Dan itnlab

keterangan Kami yang Kami berikan kepada Tbrabinm untuk menghadapi
kaumnya. Kami tinggikan derajat siapa yang Kami kehendafki. Sesunggubnya
Tubanmn Mahabijaksana, Maha Mengetahui. (al-An‘am/6: 74—83)

Inti dari ayat-ayat di atas adalah bahwa menyembah berhala
adalah bertentangan dengan pikiran yang benar, dengan melihat
keindahan ciptaan Allah, manusia akan mendapatkan bukti ke-
Esaan-Nya. Benda-benda langit termasuk, bintang, bulan dan
matahari bukanlah Tuhan tetapi makhluk-Nya, maka tidak
pantas jika manusia mendewakan makhluk yang tidak kekal dan
mengalami perubahan. Nabi Ibrahim mengajak kaumnya untuk
beragama tauhid dengan cara yang logis, diajaknya kaumnya
untuk menggunakan pikiran, memperlihatkan ciptaan Allah agar

terbuka pikirannya untuk mengakui ke-Esaan-Nya.*®

1) Membersihkan Baitullah dari berhala untuk orang-orang yang
tawaf, iktikaf, rukuk dan sujud (al-Baqarah/2: 124);

2) Memohon agar negara aman dan bahagia penduduknya (al-
Baqarah/2: 126);

3) Meminta agar diri dan keluarganya termasuk orang-orang
yang patuh dan meminta petunjuk tentang beribadah yang
baik (al-Baqarah/2: 128);

4) Meminta didatangkan seorang rasul (Nabi Muhammad)
yang mengajarkan ayat-ayat Allah, hikmah dan mensucikan
manusia (al-Bagarah/2: 129);

5) Taat dan patuh kepada Allah (al-Bagarah/2: 131);

6) Berwasiat kepada segenap keturunannya untuk memilih dan
mati dalam keadaan Islam (al-Baqarah/2: 132);

7) Mengurung niat untuk memohon ampun bagi bapaknya (at-

90 Sifat-sifat Rasul



Taubah/9: 114);

8) Menghancurkan berhala-berhala menjadi berkeping-keping
(al-Anbiya'/21: 58);

9) Menjelaskan tentang keberadaan Allah subbanabu wa ta'ala
dengan pelbagai aspeknya (asy-Syu‘ara'/26: 78—82);

10) Meminta diberikan hikmah, bertutur kata yang baik,
dimasukan dalam golongan saleh (asy-Syu‘ara'/26: 83-89);

11) Datang kepada Allah dengan hati yang lapang dan senang (as-
Saffat/37: 84);

12) Berani menghadapi resiko dalam menunjukkan ketauhidan
kepda Allah (as-Saffat/37: 95—97);

13) Hanya mengharapkan petunjuk dari Allah (as-Saffat/37: 99);

14) Untuk mendapatkan keridaan Allah, siap mengorbankan
anaknya sekalipun. (as-Saffat/37: 101—105).

d. Sifat fatanah terkait kisah Nabi Dawud
Sejumlah kecerdasan yang dimiliki Nabi Dawud antara lain;
1) Mengikuti Talut dan memerangi Jalut dan berhasil
membunuhnya (al-Baqarah/2: 249—250). Sebagaimana
firman Allah:

Aw Ry P e ,u _< })' 5 //I-:/f
Muﬂwﬁnr&lmn alZ _..Jdlair-'a.l L..a_,on
2p 45E o Zoed 27 7 -y g._:‘g},/ ,,.’.,,C’f s

P -

"'u:'?_’j ‘/’r’-"\ : p.;h;;ii;;ujw' e W]
r.é_—»ﬁ\ba_br:g‘a\u,ju\/_:}_\udl;;g;;-_;:) :,j"L/j
un_.,al\éi’u'gm\uahf A._4_—=uu.lc"”4}_da”' 23

"l 5 Wy = -
4 :/:j "g.’l/|/'.f:fi &':—’lq /"’) ?}r) P /)u a-)/"

ﬂ ot

et

Sifat-sifat Rasul al



Martka ketika Talut membawa bala tentaranya, dia berkata, “Allah akan
menguji kamn dengan sebuah sungai. Maka Barang siapa meminum
(airnya), dia bukanilah pengikutken. Dan Barang siapa tidak meminumnya,
maka dia adalah pengikutkn kecuali menciduk seciduk dengan tangan.”
Tetapi mereka meminumnya kecuali sebagian fecil di antara mereka.
Ketika dia (Talut) dan orang-orang yang beriman bersamanya menyeberangi
sungai itu, mereka berkata, “Kami tidak kuat lagi pada hari ini melawan
Jalut dan bala tentaranya.” Mereka yang meyakini bahwa mereka akan
menemui Allah berkata, “Betapa banyak kelompok kecil mengalabkan
kelompok besar dengan izin Allah.” Dan Allah beserta orang-orang yang
sabar. Dan ketika mereka majn melawan Jalut dan tentaranya, mereka
berdoa, “Ya Tuban kami, limpabkaniah kesabaran kepada kani,

kukubkanlah langkah kami dan tolonglah kami menghadapi orang-orang
kafir.” (al-Baqarah/2: 249—250)

Menurut Ibnu ‘Abbas yang dimaksud dengan suatu sungai
di sini adalah sungai syari‘ah yang terletak antara Yordania dan
Palestina sekarang. Menurutnya juga barang siapa yang meminum
dengan cidukan tangannya, maka ia akan merasa segar. Dan
barang siapa yang meminumnya langsung dari sungai, maka
tidak akan merasa segar. Maka minumlah sebanyak 76 ribu orang
sehingga sisanya hanya 4 ribu orang. Talut dapat mengalahkan
Jalut dengan izin Allah, Dawud dapat membunuh Jalut dan
kerajaan pun kembali kepadanya berikut kenabian yang agung.”

2) Memuji Allah ketika mendapatkan karunia (an-Naml/27: 15);

3) Dapat menundukkan gunung-gunung untuk bertasbih bersa-
ma-sama (Sad/38: 24);

4) Meminta ampun kepada Allah dengan bersujud dan bertobat
(Sad/38: 24);

5) Sebagai khalifah memutuskan perkara dengan adil dan tidak
mengikuti hawa nafsu (Sad/38: 20).

92 Sifat-sifat Rasul



e. Sifat fatanah terkait kisah Nabi Sulaiman
Kecerdasan-kecerdasan yang dimiliki nabi Sulaiman, antara

lain;

1) Bersyukur kepada Allah ketika dibetikan nikmat (an-Naml/27:
15);

2) Mengerti pembicaraan sejumlah bintang dan burung (an-
Naml/27: 16, 17 dan 18);

3) Meminta diberi jalan untuk bersyukur terhadap nikmat Allah
(an-Naml/27: 19);

4) Mampu menjadikan jin dan manusia yang berilmu menjadi
pengikutnya (an-Naml/27: 39—40);

5) Mampu membangun istana besar (an-Naml/27: 44);

0) Mampu menundukkan angin dan menguasai tegnologi logam,
dan mengatur jin (Saba'/34: 12—13). Sebagaimana firman Allah:

e § AP - - /}}}/, oy -
u,aw,uwizmb ved iy fu)xc..)\ 2is
=N s K2 > gz = /’JI - a.///-:-/}/o/
J\J..n“ L...:\Ac‘_,ﬁ u.hbw\&r;.a & ey 41) d’h‘}i“\’ du&...ﬂ

VLA

e

MJJ_}JSJQ_;;\-{QL&_}J&L;} 'L_’: J ;L/_.SL:‘;J;;LZ;
jﬁm@u;:j’ﬁ} G (s i

Dan Kami (tundukkan) angin bagi Sulaiman, yang perjalanannya pada
waktu pagi sama dengan perjalanan sebulan dan perjalanannya pada waktn
sore sama dengan perjalanan sebulan (pula) dan Kami alirkan cairan tenibaga
baginya. Dan sebagian dari jin ada yang bekerja di hadapannya (di bawab
kekuasaannya) dengan izin Tubannya. Dan siapa yang menyimpang di antara
mereka dari perintalh Kami, Kami rasakan kepadanya azab neraka yang
apinya menyala-nyala. Mereka (para jin itn) bekerja untuk Sulaiman sesuai
dengan apa yang dikehendakinya di antaranya (membuat) gedung-gedung yang
1inggt, patung-patung, piring-piring yang (besarnya) seperti kolam dan perinf-
perink yang tetap (berada di atas tungkn). Bekerjalah wabai keluarga Dawnd
untuk bersynkur (kepada Allah). Dan sedikit sekali dari haniba-hamba-Kn
yang bersynkanr. (Saba'/34: 12—13)

Sifat-sifat Rasul 93



7) Kecerdasan nabi Sulaiman lainnya yaitu lebih memilih berzikir
kepada Allah daripada menikmati kesenangan duniawi (Sad/38:
31—33);

8) Ketika diberi kekuasaan senantiasa ingat untuk beistigfar
(Sad/38: 35).

t. Sifat fatanah terkait kisah Nabi Ayyub
Kecerdasan Nabi Ayub disebutkan dalam Al-Qur'an, antara
lain:
1) Memahami bahwa kepayahan dan penderitaan berasal dari
setan (Sad/38: 41);
2) Menggunakan air sejuk untuk mandi dan minum (Sad/38: 42).
Sebagimana firman Allah:

[

Gt & GBrrsd £ E s AR
o __,.g)'l;‘_}..m".Lbdﬂqj Y
-~ -

(Allah berfirman), “Hentakkanlah kakimu; inilah air yang sejuk untuk
mandi dan untnk minum.” (Sad/38: 42)

3) Nabi Ayyub tidak melanggar sumpah dan beliau adalah sangat
sabar (Sad/38: 44). Sebagaimana firman Allah:

ﬁ;’-‘?ﬁ‘ig’n b o rg Beres 2o L, . s Fr i
olsl 4.':1} _’ '1[..:; Tbeas o glsl c;.x-‘s’; ﬁuﬁb Lh..gil,\;.h-_;

- -

Dan ambillah seikat (rumput) dengan tanganmu, lalu pukullah dengan itu
dan janganlah engkan melanggar sumpabh. Sesunggubnya Kami dapati dia
(Ayyub) seorang yang sabar. Dialah sebaif-baik hamba. Sunggub, dia sangat
taat (kepada Allah).” (Sad/38: 44)

Nabi Ayub terhindar dari melanggar sumpah dan diberi
keringanan dalam melaksanakan apa yang ia ikrarkan dalam
sumpahnya dengan pelaksanaan yang lebih ringan karena

kemurahan Allah untuk dirinya dan istrinya, dan juga karena

94 Sifat-sifat Rasul



kesabaran nabi Ayub dan kebaikan istri yang merawatnya ketika
sakit.”!

g. Sifat fatinah terkait kisah Nabi Muhammad

Kecerdasan Nabi Muhammad terlihat dalam perilakunya
yang terekam dalam sejarah hidupnya. Pendidik beliau adalah
Allah subpanabi wa ta‘ala Sebagaimana dalam sabdanya: “addabani
rabbi fa ahsana tadibiy” (Allah yang mendidik aku dan memba-
guskan pendidikannya untukku). Contoh nyata kecerdasan Nabi
Muhammad sallallabu ‘alaibi wa sallam ketika terjadi perjanjian
Hudaibiyah, Al-Qur'an menyebut perjanjian itu sebagai “ke-

menangan yang nyata”. Sebagaimana firman Allah:

£ wr O e

B A

Sunggub, Kami telah memberikan kepadanmu kemenangan yang nyata.” (al-
Fath/48: 1)

Beberapa bukti dari kemenangan itu, antara lain:

1) Dengan menandatangani perjanjian ini pada tahun pasca-kon-
flik, kaum Quraisy mengakui bahwa muslim sederajat dengan
mereka. Ketika penduduk Mekah mengadakan perjanjian de-
ngan Nabi sebagai penguasa yang sederajat, maka terjadilah
gelombang orang-orang yang masuk Islam mengalir ke Medi-
nah dati seluruh penjuru Arab (an-Nasr/110: 1 — 4)

2) Banyak orang Quraisy memperoleh kesempatan untuk me-
renungi kembali apa yang sudah dan sedang terjadi. Para
pemuka Quraisy seperti: Khalid bin Walid, Amr bin ‘As
dan ‘Usman bin Talhah, semuanya terkenal karena memiliki
keahlian politik dan militer, akhirnya masuk Islam. Kekuatan
Islam bertambah kokoh dengan Islamnya mereka. ‘Usman
bin Talhah dahulunya dipercayakan memegang dan menjaga
kunci Ka‘bah, tugas itu pun tetap diberikan kepadanya setelah

Sifat-sifat Rasul 95



3)

4)

5)

penaklukan (an-Nisa'/4: 58).
Pada saat itu ada muslim pria maupun wanita yang tinggal
di Mekah. Tak semua orang di Medinah tahu siapa mereka.
Beberapa di antaranya bekerja untuk Rasulullah sebagai mata-
mata. Jika perang pecah di Mekah, tentara Muslim mungkin
membunuh beberapa diantara mereka. Ini akan menyebabkan
kesedihan personal besar, perjanjian tersebut mencegah
kemungkinan buruk itu. (al-Fath/48: 24—25)
Kemudian pada tahun berikutnya Nabi melakukan umrah.
Pernyataan “Tiada tuhan selain Allah dan Muhammad adalah
utusan Allah” bergema di Mekah. Kaum Quraisy yang berdiam
di gunung Abi Qubays mendengar isyarat kemenangan Islam
kelak. Ini sesungguhnya adalah pemenuhan visi yang diberikan
Allah kepada Rasul-Nya lewat mimpi (al-Fath/48: 27)
Perjanjian ini membuat Rasulullah sallallabn ‘alaibi wa
sallam berkesempatan mengadakan hubungan dan perjanjian
dengan pihak-pihak lain (al-Fath/48: 29).%
Dapat pula disebutkan bahwa dalam Piagam Medinah (47 poin)
yang dibuat dengan rinci menjelaskan tentang sifat fazanah yang
dimiliki Rasulullah, antara lain terdapat sikap toleransi di satu
sisi dan sikap tegas di sisi lain. Piagam Medinah mengandung
nilai sosiologis dan psikologis yang positif ketika suku-suku
yang ada di Medinah disebut secara eksplisit dalam piagam
tersebut.

Demikianlah uraian terkait sifat-sifat rasul yang diberitakan

dalam Al-Qut'an. Wallahu a‘lam bis-sawab.||

96

Sifat-sifat Rasul



Catatan:

! Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, vol. 8, (Jakarta: Lentera
Hati, 2007), h. 192.

? Kementerian Agama Republik Indonesia, A/~-Qur'an dan Tafsirnya, jilid
6,h. 74.

> Muhammad Nasib al-Rifai, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 3, h. 203.

¢ Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Lafsir Lbnu Katsir, jilid 3, h. 199.

> Muhammad Nasib al-Rifai, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 3, h. 201.

¢ Kementerian Agama Republik Indonesia, A/~-Qur'an dan Tafsirnya, jilid
6, h. 71—72.

7 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, vol. 3, h. 169. Sifat
tersebut dijelaskan dalam konteks mukjizat yang diberikan Allah kepada Nabi
Musa dan Isa. Kita juga mengetahui bahwa as-siddiq yang dilekatkan kepada
sahabat Nabi yaitu Abu Bakar, menunjukkan sifat beliau yang selalu mem-
benarkan segala informasi yang diberitakan oleh Rasulullah.

§ Dasuki, H.A, (Editot), Ensikloped; Islam, Ichtiar Baru van Hoeve, Ja-
karta, 1994, jilid V, h 33.

’ Kementerian Agama Republik Indonesia, A~LQur'an dan Tafsirnya, Jilid
7,h.110.

" Dasuki, H.A. (Editor), Ensiklopedi Islam, Ichtiar Baru Van Hoeve,
Jakarta, 1994, jilid 1, h 25.

""" Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbab, vol. 10, h. 100.

12 Kementerian Agama Republik Indonesia, A~Qur'an dan Tafsirnya, Ji-
lid 7, h.127.

% Muhammad Nasib al-Rifa’i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 3, h. 598.
Kaum Samud hidup setelah kaum ‘Ad dan sebelum masa Nabi Ibrahim. Me-
reka bangsa Arab, tinggal di al-Hijr terletak antara Wadi al-Qura dan Syiria.

" Kementerian Agama Republik Indonesia, A~Qur'an dan Tafsirnya, Ji-
lid 7, h.134—135.

5 Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 3, h. 601.

¢ Muhammad Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbab, vol. 10, h. 119—120.

7 Kementerian Agama Republik Indonesia, A~Qur'an dan Tafsirnya, Ji-
lid 7, h. 143.

'8 Al-Isfahani, Mufradat Alfazil-Qur'an, Darul-Qalam, Damaskus, 2002,
h. 90.

¥ Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 1, h. 497.

* Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Karsir, jilid 2, h. 123
dan 120.

2 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 3, h. 197—
198.

2 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 3, h. 213.

Sifat-sifat Rasul 97



# Mohamad Jarot Sensa, Quranic Quotient, Kecerdasan-kecerdasan Bentukan
Al-Quran, Hikmah, 2004, Jakarta, h. 33—39.

% Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 6, h. 399.
Pada ayat 100 dalam Surah Yusuf berisi pernyataan Yusuf pada ayahnya,
Ya‘qub bahwa peristiwa itulah (sebelas saudaranya terpedaya setan sehingga
merusak hubungan antara mereka dan kemudian mereka tunduk pada Yusuf)
yaitu takwil mimpinya dahulu. Lihat juga Kementerian Agama Republik In-
donesia, A~Qur'an dan Tafsirnya, Jilid 4, h. 500.

» Kementerian Agama Republik Indonesia, A~Qur'an dan Tafsirnya, Ji-
lid 4, h. 501.

% Muhammad Quraish Shihab, Tafsir A-Mishbah, volume 8, h. 280.

# Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, volume 8, h. 280.

# Kementerian Agama Republik Indonesia, A/~Qur'an dan Tafsirnya, Ji-
lid 3, h. 164.

# Muhammad Nasib al-Rifa‘i, Ringkasan Tafsir Ibnu Katsir, jilid 1, 415—
416.

% Nabi Ayyub menderita penyakit kulit beberapa waktu lamanya dan
dia memohon pertolongan kepada Allah. Kemudian Allah memperkenankan
doanya dan memerintahkan agar dia menghentakkan kakinya ke bumi. Ayyub
menaati perintah itu maka keluarlah air dari bekas kakinya atas petunjuk Allah,
Ayyub pun mandi dan minum dari air itu sehingga sembuhlah dia dari penya-
kitnya dan dia dapat berkumpul kembali dengan keluarganya. Maka mereka
kemudian berkembang biak sampai jumlah mereka dua kali lipat dari jumlah
sebelumnya. Pada suatu ketika Ayyub teringat akan sumpahnya, bahwa dia
akan memukul istrinya bilamana sakitnya sembuh disebabkan istrinya pernah
lalai mengurusinya sewaktu dia masih sakit. Akan tetapi timbul dalam hatinya
rasa iba dan sayang kepada istrinya schingga dia tidak dapat memenuhi sum-
pahnya. oleh sebab itu turunlah perintah Allah seperti yang tercantum dalam
ayat 44 di atas, agar dia dapat memenuhi sumpahnya dengan tidak menyakiti
istrinya yaitu memukulnya dengan seikat rumput.

! Kementerian Agama Republik Indonesia, A~Qur'an dan Tafsirnya, Ji-
lid 8, h. 380—382.

* Menurut pendapat sebagian ahli tafsir yang dimaksud dengan ke-
menangan itu ialah kemenangan penaklukan Mekah, dan ada yang me-
ngatakan penaklukan negeri Rum dan ada pula yang mengatakan perdamaian
Hudaibiyah. tetapi kebanyakan ahli tafsir berpendapat bahwa yang dimaksud
di sini ialah perdamaian Hudaibiyah.

¥ M. Fethullah Gulen, Versi Terdalam Kebidupan Rasulullah saw, Murai
Kencana, Jakarta, h. 286—287.

98 Sifat-sifat Rasul



MUK]JIZAT, KARAMAH DAN ISTIDRA]J




N

(A
e dhe

: >
1

MUK]JIZAT, KARAMAH DAN ISTIDRA]J

Setiap muslim percaya sepenuhnya bahwa tata kerja alam raya
dan seluruh makhluk berjalan konsisten sesuai dengan hukum-
hukum yang ditetapkan oleh Allah subhanahn wa ta‘ala. Tetapi pada
saat yang sama tidak tertutup kemungkinan terjadi peristiwa-
peristiwa yang berbeda dengan kebiasaan yang terlihat sehari-
hari, karena baik yang terlihat sehari-hari maupun yang tidak
biasa terlihat keduanya sama ajaib dan mengagumkan. Apalagi
sekian banyak hal yang oleh generasi masa kini dinilai “biasa”,
padahal oleh generasi terdahulu itu disebut sesuatu yang “luar
biasa”. Sekadar menyebut contoh: puluhan tahun yang lampau
kalau ada yang menyatakan bahwa seseorang dapat bertatap
muka dan berbicara secara langsung dengan orang lain padahal
mereka berada di tempat yang saling berjauhan adalah sesuatu
yang luar biasa bahkan mustahil. Namun dengan perkembangan
teknologi sekarang hal tersebut adalah sesuatu yang biasa saja.

Demikian juga apabila ada orang yang sakit, secara medis ti-

100 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



dak ada lagi harapan untuk hidup kemudian dengan cara tertentu
di luar kebiasaan yang berlaku dalam dunia kedokteran orang
tersebut dapat sehat kembali, maka ketika itu orang-orang akan
menyebut sebagai mukjizat. Tulisan ini akan menjelaskan ten-

tang seputar mukjizat, karamah dan istidraj.

A. Pengertian Mukjizat

Dalam Kawmmus Besar Bahasa Indonesia, kata mukjizat diartikan
sebagai ‘kejadian ajaib yang sukar dijangkau oleh kemampuan
akal manusia”.! Pengertian ini tidak sepenuhnya sama dengan
pengertian kata tersebut dalam istilah agama Islam. Pengertian
dalam kamus tersebut merupakan padanan dari kata miracl dalam
bahasa Inggris yang mengandung arti an effect or extraordinary event
in the physical world that surpasses all known human or natural powers
and is ascribed to a supernatural canse’ (petistiwa luar biasa dalam
dunia fisik yang melampaui kekuatan manusia atau alam yang
dikenal dan dianggap berasal dari sumber supranatural).

Dalam istilah agama Islam, kata mukjizat berasal dari kata
ajaza yang mengandung arti “melemahkan atau menjadikan

3

tidak mampu”.” Dalam Al-Qur'an kata ini dengan segala

perubahannya disebut sebanyak 26 kali, di antara contohnya
adalah Surah al-Jinn/72: 12:

//‘/ ,» ,7 ,—'://’

J_}&_}Y'IGAHL)_MJJILHLU)

Dan sesunggnbnya kami (jin) telah menduga, babwa kami tidak akan manpu
melepaskan diri (dari keknasaan) Allah di bumi dan tidak (pula) dapat lari
melepaskan diri (dari)-Nya. (al-Jinn/72: 12)

Surah al-Hajj/22: 5:

g,L.u RN APOAE R @\,;;;;j\

Tetapi orang-orang yang bernsaba menentang ayat-ayat Kami dengan mafksud

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 101



melemabkan  (kemanan untuk beriman), mereka itn adalah penghuni-
penghuni neraka Jahim. (al-Hajj/22: 51)

Ayat-ayat lain adalah Surah al-Ma'idah/5: 31, Fatir/35: 44,
al-Anfal/8: 59, Hud/11: 72, az-Zariyat/29, asy-Syu‘ara'/26:
171, as-Saffat/36: 135, al-Qamar/54: 20, al-Haqqah/69: 7, al-
Hajj/22: 51, Saba'/34: 5 dan 38, al-Ahqaf/46: 32, at-Taubah/9:
2 dan 3, al-An‘am/6: 134, Yanus/10: 53, Had/11: 20 dan 33, an-
Nahl/16: 46, an-Nur/24: 57 al-‘Ankabut/29: 22, az-Zumar/39:
51, asy-Syura/42: 31.

Menurut para ulama, seperti yang dikutip oleh M. Quraish
Shihab, mukjizat didefinisikan sebagai “sesuatu atau peristiwa
luar biasa yang terjadi melalui seorang yang mengaku nabi,
sebagai bukti kenabiannya yang ditantangkan kepada yang
ragu, untuk melakukan atau mendatangkan hal serupa, namun
mereka tidak mampu melayani tantangan tersebut.”* Az-Zarqani
menambahkan bahwa mukjizat para rasul tersebut bukan
sekadar untuk melemahkan atau mengalahkan yang meragukan
melainkan setelah menjadi nyata bahwa mereka tidak dapat
melayani tantangan mukjizat tersebut maka benarlah bahwa
pembawa mukijizat tersebut adalah benar sebagai seorang nabi/

rasul.’?

B. Unsur-unsur Mukjizat

Dari definisi di atas maka dapat dirinci tentang unsur-
unsur yang harus ada, sehingga peristiwa atau sesuatu tersebut
dinamakan sebagai mukjizat dalam pandangan Islam. Unsur
tersebut adalah:
1. Hal atau peristiwa yang luar biasa

Yang dimaksud dengan luar biasa adalah sesuatu yang
berada di luar jangkauan sebab dan akibat yang diketahui secara
umum hukum-hukumnya. Peristiwa-peristiwa alam, misalnya

yang terlihat sehari-hari walaupun amat menakjubkan tidak

102 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



dinamakan sebagai mukjizat karena ia telah merupakan sesuatu
yang biasa. Karena berada di luar jangkauan itulah seringkali
dianggap sebagai sesuatu yang mustahil. Keluarbiasaan tersebut
sebenarnya bukan sesuatu yang mustahil menurut pandangan
akal yang sehat dan tidak pula bertentangan dengannya. Yang
sebenarnya terjadi adalah bahwa keluarbiasaan itu hanya sukar,
tidak atau belum dapat dijangkau hakikat atau cara kejadiannya
oleh akal.®

Secara umum sesuatu yang disebut mustahil dapat dibagi
menjadi dua; mustahil menurut akal dan mustahil menurut
kebiasaan. Mustahil menurut akal artinya akal yang sehat tidak
dapat menerima hal tersebut karena jelas bertentangan dengan
logika. Contohnya adalah jika seseorang berkata bahwa 100 itu
lebih banyak dari 1000 maka jelas itu adalah pernyataan yang
mustahil menurut akal. Sedangkan mustahil menurut kebiasaan
adalah sesuatu itu disebut mustahil hanya karena tidak terbiasa
terjadi. Sebagai contoh “matahari terbit dari sebelah barat”. Ini
merupakan sesuatu yang mustahil menurut kebiasaan saja.

Seringkali seseorang menilai sesuatu itu mustahil karena
akal telah terpaku dengan kebiasaan atau dengan hukum-hukum
alam atau hukum sebab akibat yang telah diketahui, sehingga
apabila ada sesuatu yang tidak sejalan dengan hukum-hukum itu,
segera diberi penilaian sebagai sesuatu yang mustahil.

Mukjizat para nabi adalah sesuatu yang luar biasa dan
bukan sesuatu yang mustahil menurut akal, melainkan mustahil
menurut kebiasaan. Karena boleh jadi peristiwa mukjizat tersebut
sebenarnya memiliki hukum-hukumnya tersendiri yang apabila
faktor-faktor penyebabnya terhimpun maka lahirlah apa yang
disebut sebagai “luar biasa”. Di sisi lain dapat juga dikatakan
bahwa peristiwa luar biasa tersebut sering dikatakan bertentangan

dengan akal karena keterbatasan akal atau pengetahuan manusia.

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 103



2. Terjadi atau dipaparkan oleh seorang nabi

Banyak peristiwa yang disebut luar biasa dan dapat dialami
oleh siapa pun. Namun apabila bukan dari seorang nabi maka
peristiwa luar biasa tersebut tidak dinamai sebagai mukjizat. Para
ulama membedakan istilah peristiwa luar biasa dari sudut pandang
siapa penerimanya. Apabila peristiwa luar biasa tersebut dialami
atau tampak pada diri seseorang yang kelak ternyata menjadi
nabi maka ini disebut z7hds. Salah satu contoh 7rhds adalah apa
yang terjadi pada diri Rasulullah sa/lallabu ‘alai wa sallam ketika
masih usia anak-anak (ada yang menyebut sekitar 12 tahun),
dalam perjalanan menuju Syam bersama Abu Talib. Ketika itu
seorang Rahib bernama Bahira melihat tanda-tanda kenabian
pada diri seorang anak kecil dalam rombongan tersebut yaitu
berupa naungan awan dan juga pohon dan batu yang mereka
lewati bersujud kepada anak tersebut.”

Sedangkan peristiwa luar biasa yang terjadi pada diri seorang
yang taat dan dicintai Allah subhdnabn wa ta'ala maka disebut
karamah. Bahkan boleh jadi ada peristiwa luar biasa yang dialami
atau diperoleh seseorang yang durhaka kepada Allah maka ini
disebut iszdra. Kedua istilah dibahas secara tersendiri dalam

tulisan ini.

3. Mengandung tantangan terhadap yang meragukan

Seorang yang mengaku nabi dituntut untuk dapat membuk-
tikan kenabiannya dengan menyampaikan kepada kaumnya khu-
susnya yang meragukan risalahnya. Terhadap yang ragu tersebut
diberikan tantangan agar menandingi atau bahkan kalau bisa
mengalahkan mukjizat tersebut. Tantangan tersebut harus meru-
pakan sesuatu yang sejalan dengan ucapan sang nabi. Tantangan
yang diajukan oleh para nabi kepada yang ragu selalu disesuaikan
dengan aspek yang mereka paling ketahui. Ini adalah hal yang
logis, karena tidaklah adil dan juga tidak bermakna apabila suatu

104 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



tantangan yang tujuannya adalah membuktikan keunggulan, se-
mentara di sisi lain yang ditantangkan tersebut tidak dikuasai
apalagi dimengerti oleh yang ditantang;

Sebagai contoh, mukjizat Nabi Musa yaitu beralihnya tong-
kat menjadi ular yang dihadapkan kepada kaumnya yang amat
mengagumi dan mengandalkan sihir. Demikian juga dengan
nabi-nabi lain yang secara khusus akan diuraikan dengan lebih

rinci dalam pembahasan berikutnya.

4. Tantangan tersebut tidak mampu atau gagal dilayani.

Setelah disampaikan tantangan dan yang ditantang itu mera-
gukan risalah kenabian bahkan berhasil untuk melakukan hal
yang serupa maka ini berarti bukanlah mukjizat, karena berarti
pengakuan kenabian tersebut tidaklah terbukti. Suatu mukjizat
pastilah tantangan yang disodorkan oleh para nabi tidak dapat

dilayani oleh kaum yang meragukannya.

C. Tujuan dan Fungsi Mukjizat
Di antara fungsi mukjizat yang paling utama adalah sebagai

bukti kebenaran para nabi. Mukjizat walaupun dari segi bahasa
berarti melemahkan Sebagaimana telah disinggung di atas,
namun dari segi agama, mukjizat sama sekali tidak dimaksudkan
untuk melemahkan atau membuktikan ketidakmampuan yang
ditantang, Dan tujuan utama diturunkannya mukjizat adalah
untuk membuktikan kebenaran risalah Allah subhanabu wa ta‘ala
yang dibawa oleh masing-masing nabi.® Jika demikian halnya,
maka mubkjizat ini paling tidak mengandung dua konsekuensi:

1. Bagi yang telah percaya kepada nabi, maka ia tidak lagi
membutuhkan mukjizat. Karena bagi yang sudah percaya
maka tidak lagi ditantang untuk melakukan hal yang sama.
Mukjizat yang dilihat atau dialaminya hanya berfungsi untuk

memperkuat keimanan, serta menambah keyakinan terhadap

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 105



kekuasaan Allah subhanahu wa ta'‘ala.

2. Para nabi sejak Nabi Adam, hingga Nabi Isa diutus untuk
suatu kurun tertentu serta masyarakat tertentu. Tantangan
yang mereka kemukakan sebagai mukjizat pasti tidak dapat
dilakukan oleh kaumnya. Namun apakah ini berarti peristiwa
luar biasa yang terjadi melalui mereka itu tidak dapat dilaku-
kan oleh selain kaum mereka pada generasi sesudah generasi
mereka? Menjawab pertanyaan tersebut para ulama berargu-
men bahwa jika tujuan utama mukjizat hanya untuk meya-
kinkan kaum setiap nabi, maka boleh jadi kaum yang lain
dapat melakukannya. Kemungkinan ini lebih terbuka bagi
yang berpendapat bahwa mukjizat pada hakikatnya berada
dalam jangkauan hukum-hukum Allah yang berlaku di alam
semesta. Pada saat peristiwa luar biasa/mukjizat tersebut tet-
jadi hukum-hukum tersebut belum lagi diketahui oleh ma-

syarakat nabi yang bersangkutan.’

D. Macam-macam Mukjizat

Secara garis besar mukjizat dapat dibagi dalam dua bagian

pokok, yaitu:

1. Mukjizat yang bersifat material indrawi lagi tidak kekal.

2. Mukjizat immaterial, logis, lagi dapat dibuktikan sepanjang
masa.

Mukjizat para nabi terdahulu kesemuanya merupakan jenis
pertama. Mukjizat mereka bersifat material dan indrawi dalam arti
keluarbiasaan tersebut dapat disaksikan atau dijangkau langsung
lewat indra oleh masyarakat tempat nabi tersebut menyampaikan
risalahnya. Ini berbeda dengan mukjizat yang sifatnya bukan
indrawi seperrti yang diterima oleh Nabi Muhammad sa/lallahn
‘alai wa sallam, namun dapat dipahami oleh akal. Karena sifatnya
yang immaterial maka mukjizat tersebut tidak dibatasi oleh suatu

tempat atau masa tertentu. Mukjizat Al-Qur'an dapat dijangkau

106 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



oleh setiap orang yang menggunakan akalnya di mana pun dan
kapan pun. Perbedaan ini disebabkan oleh dua hal pokok:

Pertama, para nabi sebelum Nabi Muhammad sa/lallibn ‘alai
wa sallam ditugaskan untuk masyarakat dan masa tertentu, maka
mukjizat mereka hanya berlaku untuk masa dan masyarakat
tersebut, tidak untuk masyarakat sesudah mereka. Ini berbeda
dengan Nabi Muhammad yang diutus untuk seluruh umat ma-
nusia hingga akhir zaman, sehingga bukti kebenaran ajarannya
harus selalu siap dipaparkan kepada setiap orang yang ragu di
mana dan kapan pun berada. Jika demikian halnya tentu mukjizat
tersebut tidak mungkin bersifat material, karena kematerialan
membatasi ruang dan waktunya.

Kedua, manusia mengalami perkembangan dalam pemi-
kirannya. Dengan alasan itulah kaum para nabi sebelum Nabi
Muhammad sallallabn ‘alai wa sallam amat membutuhkan bukti
kebenaran yang harus sesuai dengan tingkat pemikiran mereka.
Bukti (mukjizat) tersebut haruslah sedemikian jelas dan langsung
terjangkau oleh indra mereka. Namun setelah manusia mulai
menanjak ke tahap kedewasaan berpikir, maka bukti yang bersi-
fat indrawi tidak dibutuhkan lagi. Itu sebabnya Nabi Muham-
mad ketika dimintai bukti yang bersifat demikian oleh mereka
yang tidak percaya maka Allah pun menegaskan dalam Surah
al-‘Ankabut/29: 50—51:

-bﬂm “)IL.:U;» «;j{é;uw_ﬁj{zj)uj

3’}

st =a = St st
(o) \.’:J_;JJ:)JA}(_;J_%:‘JJL{.»)

Dan  mereka (orang-orang kafir Mekah) berkata, “Mengapa tidak
diturunkan mukjizat-nukjizat dari Tnbannya?” Katakanlah (Mubammad),
"Mukjizat-mukjizat itu terserah kepada Allah. Akn hanya seorang pemberi

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 107



peringatan yang jelas.” Apakah tidak cukup bagi mereka babwa Kami
telah menurunkan kepadamu Kitab (ALQur'an) yang dibacakan kepada
mereka? Sunggub, dalam (A-Qur'an) itu terdapat rabmat yang besar dan
pelajaran bagi orang-orang yang beriman. (al-‘Ankabut/29: 50—51)

Rasulullah diperintahkan dalam ayatiniuntuk menyampaikan
bahwa persoalan mukjizat termasuk apakah material atau
immaterial adalah urusan Allah swbhanahun wa ta‘ala. Kemudain
Allah menegaskan bahwa apakah mereka masih membutuhkan
lagi bukti setelah mereka mengenal kepribadian Nabi sallallahn
‘alai wa sallam dan apakah juga belum cukup bagi mereka bahwa
Allah telah menurunkan al-Kitab (Al-Qur'an) yang berisi
petunjuk dan rahmat."” Ayat ini sekaligus penegasan bahwa Al-
Qur'an adalah mukjizat abadi.

Pada ayat yang lain Al-Qur'an juga mengemukakan alasan
lain mengapa mukjizat utama Nabi Muhammad bukan yang
bersifat indrawi dan material. Allah subhanabn wa ta'alid menjelas-
kan dalam Surah al-Isra'/17: 59:

A

LR et

R I ’,U‘f > -
R (v I ORI Pt e

Dan tidak ada yang menghalangi Kami untuk mengirintkan (kepadanin)
tanda-tanda (keknasaan Kami), melainkan karena (tanda-tanda) itn telah
didustakan oleh orang terdabulu. (al-Isra'/17: 59)

Ketika menafsirkan ayat ini M. Quraish Shihab menyatakan
bahwa apa yang disampaikan Allah melalui Rasul-Nya seringkali
ditolak oleh kaum musyrik, termasuk menolak dan melecehkan
ancaman-ancaman-Nya. Mereka selalu meminta bukti-bukti yang
bersifat indrawi, padahal sekian banyak bukti indrawi (mukjizat)
yang telah diturunkan, termasuk kepada umat-umat sebelumnya
namun mereka tidak juga menerima." Ini berarti permintaan
mereka tersebut hanyalah bentuk penolakan dan sikap keras

kepala.

108 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



Memaparkan bukti-bukti indrawi adalah logis dan dapat
dibenarkan apabila yang dihadapi adalah masyarakat yang belum
mencapal usia kedewasaan berpikir. Hal inilah yang terjadi pada
masyarakat para nabi sebelum Nabi Muhammad sa/lallabn ‘alai
wa sallam. Ketika Rasulullah datang dan membawa risalah, beliau
menemukan masyarakat manusia sudah mulai menginjak kede-
wasaannya. Dari hari ke hari mereka semakin dewasa, sehingga
pembuktian kebenaran ajaran beliau tidak lagi mengandalkan

mukjizat yang bersifat indrawi tetapi akliah.

D. Mukjizat para Nabi Sebelum Nabi Muhammad

Di bawah ini akan diuraikan sekelumit tentang mukjizat
para nabi sebelum Nabi Muhammad sa/lallabu ‘alai wa sallam yang
disebut oleh Al-Qur'an. Tidak semua nabi, namun hanya para
nabi yang popular disebut dengan #/u/ ‘azmi yaitu Nuh, Ibrahim,
Musa dan Isa. Itu pun hanya dilihat dari aspek kemukjizatannya
saja. Untuk uraian yang lebih detail tentang kelebihan dan
keutamaan para nabi ulul ‘azmi diuraikan dalam bab tersendiri.
1. Nabi Nuh

Nabi Nuh disebut dalam Al-Qur'an pada 18 surah, bahkan
ada surah tersendiri yang dinamakan Surah Nuh yaitu surah
nomor 71 dalam urutan mushaf. Mukjizat Nabi Nuh adalah
memiliki kemampuan untuk membuat kapal laut, di mana
pada masa itu, hal tersebut adalah sesuatu yang amat mustahil.
Keterangan selengkapnya disebut dalam Surah Hud/11: 25—49.
Sedangkan yang secara khusus menyebut tentang pembuatan
kapal disebut dalam ayat 37—38:

:_3_;'9”"’” ,..Um.d\a;;.!ou ’L;,;}Eﬁlﬂtt,a[,

rhr oZ - z/// <L 4 "J-’)r >

hbﬁduidbujﬂw u"DL: fu_;___,“} DA C""’J
CRreli

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 109



Dan mulailah dia (Nub) membuat kapal. Setiap kali pemimpin kannmnya
berjalan melewatinya, mereka mengejelenya. Dia (Nub) berkata, “Jika kamn
mengejek. kami, maka kami (pun) akan mengejekmn Sebagaimana kanin
mengejek. (kamii). Matka kelak kamn akan mengetabui si-apa yang akan
ditimpa azab yang menghinakan dan (siapa) yang akan ditimpa azab yang

kekal” (Hid/11: 37—38)

Pada ayatini Allah subhanabu wa ta‘ald memerintahkan kepada
Nabi Nuh supaya membuat kapal yang akan dipergunakan untuk
menyelamatkan Nabi Nuh dan pengikutnya yang beriman dari
banjir besar yang akan melanda dan menenggelamkan para
pendurhaka. Pembuatan kapal oleh Nabi Nuh dinilai sebagai
mukjizat karena kaumnya bahkan juga Nabi Nuh belum sama
sekali mengenal kapal dan cara pengoperasionalannya. Maka
dalam ayat di atas ditegaskan bahwa pembuatan kapal tersebut
atas bimbingan Allah melalui wahyu.

Kehebatan kapal tersebut ditekam dalam Surah Hud/11
ayat 42:

Dan kapal itu berlayar membawa mereka ke dalam gelombang laksana
gnung-gunung. .. (Hud/10: 42)

Ada banyak riwayat yang menerangkan tentang profil kapal
tersebut, baik dari segi bentuk dan ukurannya. Sesuatu yang
tidak terlalu penting untuk mengetahui bagaimana kondisi kapal
tersebut secara detail, termasuk kalau ada usaha-usaha untuk
mencoba merekonstruksi bahkan mencari bangkai kapal Nabi
Nuh tersebut. Yang menjadi fokus Al-Qur'an adalah bagaimana
manusia menyadari kelemahannya dan tidak bersikap durhaka
terthadap perintah-perintah Allah subbanabu wa ta‘dla.

110 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



2. Mukjizat Nabi Ibrahim
Di antara mukjizat Nabi Ibrahim adalah diselamatkan oleh
Allh subbanabn wa ta‘ala meskipun dibakar dalam kobaran api

yang menyala-nyala. Informasi ini dijelaskan dalam Surah al-

Anbiya'/21: 68—069:
U\ M“.——)} f}- 'l ‘)ng
i, ¥ —

WY CART O R

Mereka berkata, “Bakarlab dia dan bantulah tuban-tuban kamn, jika kanm
benar-benar hendak berbuat.” Kami (Allab) berfirman, “Wabai api! Jadilah
kanit dingin, dan penyelamat bagi Ibrahim!” (al-Anbiya'/21: 68—69)

Mengomentari ayat ini Sayyid Qutub menyatakan bahwa
mengapa manusia meragukan peristiwa tersebut? Padahal kata
kzni yang disebut oleh ayat ini adalah kata yang digunakan
untuk menggambarkan cepatnya penciptaan seluruh alam raya,
penetapan sistem dan hukum-hukumnya? Bukankah bagi-
Nya—jika Dia menghendaki sesuatu—hanya berkata &u7/jadilah
maka jadilah sesuatu? Karena itu tidak sewajarnya bertanya
“bagaimana api tidak membakar Nabi Ibrahim, padahal dikenal
dan disaksikan bahwa api membakar jasmani yang hidup?'

Lebih lanjut Sayyid Qutub menegaskan bahwa Dia yang
memerintahkan kepada api untuk membakar, Dia juga yang
memerintahkan untuk menjadi dingin dan menyelamatkan.
Kalimat yang satu itulah (###) dengan makna yang dikandungnya
yang terjadi dalam kenyataan, baik kenyataan itu merupakan
sesuatu yang lumrah bagi manusia maupun tidak. Hanya orang-
orang yang membandingkan perbuatan Allah dan perbuatan
manusia yang bertanya: “bagaimana ini dapat terjadi?” Tetapi
yang menyadari perbedaan yang demikian jauh—bahkan tanpa
perbandingan sama sekali—maka dia tidak akan bertanya, dan

tidak pula akan memaparkan analisa baik ilmiah maupun bukan

Mukjizat, Karamah dan Istidraj m



ilmiah, karena hal tersebut bukan bukan dalam wilayah analisa

yang menggunakan tolok ukur manusia.”"?

3. Mukjizat Nabi Musa
Kisah Nabi Musa disebut dan diulang dalam banyak ayat Al-
Qur'an. Di antara nabi yang membawa mukjizat cukup banyak
adalah Nabi Musa. Tidak kurang dari Sembilan mukjizat seperti
yang disebut dalam Surah al-Isra'/17: 101:
RAT NI N A G COR S P Gk
- P L] SR o)
Bl (5an LN

Dan sunggub, Kami telah memberikan kepada Musa sembilan mukjizat yang
nyata mafka tanyakanlah kepada Bani Israil, ketika Musa datang kepada
mereka lalu Fir'aun berkata kepadanya, “Wahai Musa! Sesunggubnya aku
benar-benar menduga engkan terkena sibir.” (al-Isra'/17: 101)

Menurut Ibnu ‘Abbas, Mujahid dan Muhammad bin Ka‘ab,
seperti yang dikutip oleh Ibnu Kasir yang dimaksud sembilan
mukjizat tersebut adalah tongkat, tangan, belalang, kutu, katak,
darah, topan, laut dan gunung (Sinai)."

Di antara mukjizat Nabi Musa yang popular adalah berupa
tongkat. Di antaranya disebut dalam Surah al-A‘raf/7: 115—119:

g - :f Lk P At E A T
® SL U EE L Az Fidizinmd)
TS

", > » 812 - <
@ S RN I

P

P P

Mereka (para pesibir) berkata, “Wabai Musa! Engkankab yang akan ne-
lemparkan lebib dabulu, atan kami yang melemparkan?”. Dia (Musa) nen-
Jawab, “Lemparkantab (lebib dabuln)!” Matka setelah mereka melemparkan,

112 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



merekea menyihir mata orang banyak dan menjadikan orang banyak itu takut,
karena mereka memperlibatkan sibir yang hebat (menakjubkan). Dan Kami
wahynkan kepada Musa, “Lemparkanlal tongkatmn!” Maka tiba-tiba ia
menelan (habis) segala kepalsuan mereka. Maka terbuktilah kebenaran, dan
Segala yang mereka kerjakan jadi sia-sia. Maka mereka dikalabkan di tem-
pat itu dan jadilah mereka orang-orang yang hina. (al-A‘raf/7: 115—119)

Dengan tongkat itu pula Nabi Musa membelah lautan, hal
ini diisyaratkan di antaranya dalam Surah asy-Syu‘ara'/26: 61—063:

R e
[ P P ] - Syt 4 -y L /C - - /-f{
&J:fn.‘:u—d(_:}_)(_i-‘ ul}b/dlke OR) _).,Lijbl‘_g‘"_’ﬂ :.._;-r_...a"l J\S—u_‘-.n;ﬂ »;_ll:'i s

- et ) St o m /a/,/t - e - A T s T aEm
VALY 3-SR I A N A [ S

Maka ketika kedna golongan itn saling melibat, berkatalah pengikut-
pengikut Musa, “Kita benar-benar akan tersusul.”  Dia (Musa) menjawab,
“Sekali-kali tidak akan (tersusul); sesunggubnya Tubankun bersamakn, Dia
akan memberi petunjuke kepadakn.” Laln Kani wahynkan kepada Musa,
“Puknllah lant itn dengan tongkatmmn.” Maka terbelablah launtan itn, dan
setiap belahan seperti gunung yang besar. (asy-Syu‘ara'/26: 61—63)

4. Mukjizat Nabi Isa
Diantara mukjizat Nabi Isa dipaparkan dalam Surah Ali
‘Imran/3: 49:

s (R e B O A NN T
Rt TR R i 30 s

Dan sebagai Rasul kepada Bani Israil (dia berkata), “Akn telah datang
kepada kanm dengan sebuab tanda (mukjizat) dari Tubanmm, yaitu akn

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 13



membuatkan bagimmn (sesuatn) dari tanah berbentuk seperti burung, laln aku
meninpnya, maka ia menjadi seekor burung dengan izin Allah. Dan aku
menyembubkan orang yang buta sejak dari labir dan orang yang berpenyafkit
kusta. Dan akn menghidupkan orang mati dengan izin Allah, dan aku
beritabukan kepadanmn apa yang kamu makan dan apa yang kani sinpan
di rumabmu. Sesunggubnya pada yang demikian itn terdapat suatu tanda
(kebenaran kerasnlanku) bagimm, jika kanm orang beriman. (Ali ‘Imran/3:

49)

F. Perbedaan Karamah dengan Mukjizat

Term karamah merupakan bentuk masdar dari kata kerja ka-
ra-ma yang secara etimologis artinya “kemuliaan”."® Dalam Al-
Qur'an, turunan term ini diulang sebanyak 47 kali: &arimz (27 kali),
akrimi (1 kali), karramta (1 kali), karramna (1 kali), mukramin/ min
(5 kali), mukrim (1 kali), kiram (3 kali), akrama (3 kali), ikranm (2
kali), mukarramah (1 kali), tukriman (1 kali), akram (1 kali). Dilihat
dari pola-polanya, semua obyek yang berkaitan dengan term
ka-ra-ma adalah hamba. Ini menunjukkan bahwa kemulian yang
diperoleh seseorang murni merupakan pemberian dari pemilik
kemuliaan yang sejati (al-kariz) melalui perbuatan-perbuatan
baik berupa menjauhi dosa-dosa besar (al-Baqarah/2: 31),
bertutur kata yang baik (al-Isra'/17: 23), penguasaan ilmu (al-
Isra'/17: 62), pengelolaan alam semesta dengan baik (al-Isra'/17:
70), ketaatan kepada Allah subhanahi wa ta‘ala (al-Anbiya'/21:
26), betiman dan beramal saleh (al-Hajj/22: 50, al-Ahzab/33: 31,
Saba'/34: 4), tidak memberikan persaksian palsu (al-Furqan/25:
72), mengikuti peringatan dan takut kepada Allah (Yasin/36: 11),
bertakwa kepada Allah (al-Hujurat/49:13), dan meminjamkan
kepada Allah pinjaman yang baik (al-Hadid/57: 11), bersedekah
(al-Hadid/57: 18). Semua ini menjelaskan bahwa karamah selalu
berkaitan dengan kebaikan. Berdasarkan inilah sepertinya para
ulama mendefinisikan term “karamah” secara terminologis,

Sebagaimana dirumuskan oleh banyak ulama, yakni “kemuliaan

114 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



berupa kejadian luar biasa yang diberikan Allah kepada seseorang
yang saleh tanpa disertai pengakuan sebagai nabi atau rasul”.'s
Penelusuran terhadap turunan term “karamah” dalam Al-
Qur'an Sebagaimana dijelaskan di atas belum menunjukkan
perbedaan yang jelas antara term tersebut dengan term
“mukjizat” karena keduanya sama-sama menunjukkan pemuliaan
Allah terhadap seseorang. Perbedaan tersebut ditemukan setelah
menelusuri beberapa kisah yang diabadikan dalam Al-Qut'an
berikut ini:
1. Kisah Maryam

Allah subpanahii wa ta‘ala berfirman:

/ o f:f’ Ed 3. -fa f/ e //"I‘ / ”
~ '—’//t/ = & 8 o / LAY

uL...og\m q-LAgﬂg_;j ﬂ‘g‘ldﬂ‘l“m_’bdb Uun__,n

=

Dan menyerabkan pemelibaraannya kepada Zakaria. Setiap kali Zakaria
masuk menemuinya di mibrab (kamar khusus ibadah), dia dapati makanan
di sisinya. Dia berkata, Wabai Maryam! Dari mana ini engkau peroleh?
‘Dia (Maryam) menjawab, Ttn dari Allah.” Sesunggubnya Allah memberi
rexeki kepada siapa yang Dia kehendafki tanpa perhitungan. (Ali ‘Imran/3:
37)

Beberapa mufasir, seperti Abus-Su‘ad (w. 982 H.),
Isma‘dl Haqqt (w. 1.127 H.), dan al-Alast (w. 1.270 H.), dalam
kitab tafsirnya masing-masing, menegaskan bahwa ayat ini
menunjukkan keberadaan karamah bagi para wali karena—
berdasarkan riwayat yang mashur—Maryam bukanlah seorang

nabi."”

2. Kisah Ashabul-Kahfi

Allah subbanahii wa ta‘ala berfirman:
L::.J_ﬂ.)b_)b ML‘ML‘*LJ@W_,

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 115



Dan mereka tinggal dalam gua selama tiga ratus tabun dan ditambah sembilan
tabun. (al-Kahf/18: 25)

Kisah keberadaan Ashibul-Kahfi yang tertidur dalam gua
selama ratusan tahun tanpa makan dan minum merupakan
sebuah peristiwa luar biasa. Ini menunjukkan karamah yang Allah
berikan kepada kelompok pemuda yang memiliki keteguhan
iman tersebut. Sebagaimana Maryam, Ashabul-Kahfi bukanlah
termasuk para nabi dan rasul. Ayat ini dijadikan oleh ar-Razi (606

H.) sebagai argumentasi keberadaan karamah bagi para wali.'®

3. Kisah Sahabat Nabi Sulaiman (Asif bin Barkhiya)

Allah subbanahi wa ta‘ala berfirman:

T L Lt

b S35 1 I3 4 ST 2T ble S5 e 106

Seorang yang mempunyai ilmn dari Kitab berkata, “Aku akan membawa
singgasana it fkepadaniu sebelum matamu berkedip.” (an-Naml/27: 40)

Ada perbedaan pendapat di antara mufasir tentang siapa
orang yang dimaksud “Seorang yang mempunyai ilmu dari Kitab”.
Ada yang mengatakan bahwa ia adalah Nabi Sulaiman sendiri,
tetapi ada pula yang mengatakan bahwa ia adalah seorang alim
bernama Asif bin Barkhiya. Al-Qurtubi (w. 671 H.) memaparkan
perdebatan ini dalam kitabnya seraya mengatakan bahwa
mufasir yang berpendapat seperti yang pertama mengatakan
bahwa kejadian luar biasa tersebut itu adalah mukjizat bagi Nabi
Sulaiman, sedangkan mufasir yang berpendapat seperti yang
kedua mengatakan bahwa kejadian luar biasa tersebut itu adalah
karamah bagi Asif. !’

Wawasan Al-Qur'an tentang tiga peristiwa luar biasa di atas
setidaknya memberikan perbedaan antara “karamah” dengan
“mukjizat” dari sisi siapa yang mendapatkan kemulian dari Allah

berupa pemberian peristiwa luar biasa tersebut. Jika peristiwa

16 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



luar biasa itu berasal dari orang yang mengaku nabi, itu namanya
mukjizat, tetapi jika berasal dari orang saleh yang bukan nabi atau
rasul, maka namanya karamah. Dari sini dapat diformulasikan
beberapa syarat karamah, yaitu peristiwa luar biasa, berasal dari
orang saleh, dan orang tersebut tidak mengaku sebagai nabi atau
rasul, berbeda dengan mukjizat yang harus berasal dari orang
yang mengaku nabi atau rasul. Berkaitan dengan persyaratan
yang ketiga ini, ar-Razi menjelaskan:
Para nabi diutus untuk mengajak manusia agar meninggalkan
kekafiran menuju keimanan, meninggalkan maksiat menuju
ketaatan. Seandainya mereka tidak menunjukkan klaim kena-
bian, maka orang-orang pun tidak akan mempercayainya. Ini
berbeda jika para nabi menunjukkannya dan juga memperli-
hatkan mukjizat. Dengan demikian, tujuan utama penunju-
kan itu bukanlah untuk pamer, tetapi memperlihatkan kasih
sayang kepada sesama agar meninggalkan kekafiran. Adapun
kewalian seseorang bukanlah sesuatu yang harus diimani oleh
orang lain atau orang lain menjadi kafir karena mengingkar-
inya. Oleh karena itu, klaim kewalian pastilah berangkat dari

hawa nafsu.®

Di samping diperkuat oleh Al-Qut'an, keberadaan karamah
dijelaskan pula oleh beberapa hadis, di antaranya hadis yang
diriwayatkan dari sahabat Anas:

Sy aalls ald 3 g <l ) o pd e B i G0
(N g ) o g g o) BT B8 £ gl G

i

Dua orang lelaki keluar dari (kediaman) Nabi di suatu malam yang gelap
gulita. Tiba-tiba sebuab cabaya menerangi mereka. Tatkala mereka berpisab,
cabaya itu pun ikut berpisah mengiringi masing-masing dari mereka.
(Riwayat al-Bukhart dari Anas)

»

Dalam beberapa kitab syarah hadis disebutkan bahwa

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 117



kedua orang sahabat ini adalah Usaid bin Hudair dan ‘Ibad
bin Bisyr.”> Selain dimiliki kedua sahabat ini, karamah ini
dimiliki pula oleh beberapa sahabat lainnya, seperti Umar bin
al-Khattab. Diceritakan bahwa ‘Umar mengangkat Sariyah
bin Zanim sebagai pemimpin salah satu angkatan perang
Sewaktu berkhutbah (di Medinah), ‘Umar berseru dengan suara
lantang, “Hai Sariyah, berlindunglah ke gunung! Hai Sariyah,
berlindunglah ke gunung! Hai Sariyah, berlindunglah ke gunung!”
Setelah itu, utusan pasukan yang dipimpin Sariyah melapor
kepada ‘Umar. Ia melaporkan bahwa pasukannya dihadang oleh
musuh dan terdesak. Tiba-tiba terdengar teriakan, “Hai Sariyah,
berlindunglah ke gunung!” Mendengar teriakan itu, pasukan
muslimin berlindung ke gunung. Salah seorang tentara berkata,
“Itu suara Khalifah ‘Umar.”” Akhirnya mereka selamat dan
memperoleh kemenangan.”

Mempertegas adanya karamah, ar-Razi memperkuatnya de-
ngan beberapa dalil aqli di samping dalil naqli di atas, di antara-
nya: pertama, hamba yang saleh adalah kekasih Allah (Yunus/10:
63) dan Allah adalah kekasih hamba yang saleh (al-Baqarah/2:
257). Tatkala seorang hamba sudah sedemikian dekatnya dengan
Allah, maka Allah pun akan memberikan berbagai kemuliaan ke-
padanya.

Kedna, jika karamah tidak ada, maka itu terjadi karena dua
hal: Allah tidak berkuasa untuk mewujudkannya, atau Allah
mampu mewujudkannya, tetapi seorang mukmin tidak mampu
menerimanya. Alternatif pertama tidak mungkin terjadi karena
berarti Allah memiliki kekurangan. Alternatif keduanya pun
mustahil terjadi, karena kemampuan mengenal Allah dengan
sebenar-sebenarnya jauh lebih berat daripada sekadar menerima
karamah.

Ketiga, biasanya orang yang memiliki hak istimewa untuk

memiliki akses mudah dengan penguasa umumnya dikarenakan

18 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



faktor kedekatan. Orang ini biasanya diberikan fasilitas khusus
oleh penguasa yang tidak mungkin dimiliki orang lain.

Keempat, menurut hukum akal, subtansi ruh bukanlah
cksistensi raga yang fana, rusak, dapat dipisah-pisah, dan di-
potong-potong. Ruh adalah sejenis substansi malaikat, penghuni
langit, dan sesuatu yang disucikan. Hanya saja ketika ruh terikat
dengan tubuh dan terbelenggu dengan kehendaknya, maka ia
akan melupakan negeri asal dan tempat tinggalnya yang lama.
Oleh karena itu, jadilah ia serupa dengan tubuh sehingga
rusak, kekuatannya melemah, dan kekokohannya lenyap hing-
ga tidak kuasa melakukan apa-apa. Namun, ketika ruh senang
dengan ma'rifah dan mahabbah kepada Allah, serta jarang
mengikuti kehendak tubuh, maka ruh-ruh penghuni langit dan
‘arsy akan memancarkan kilauan cahaya mereka atasnya dan
menyelubunginya, kemudian ia akan diberi kekuatan hingga
mampu menguasai alam materi, seperti ruh-ruh penghuni langit.
Inilah yang disebut karamah.**

Sebagaimana dipaparkan di muka, karamah merupakan
pemberian Allah subhanahi wa ta‘ala atas ketaatan seorang hamba
kepada-Nya. Ini sekaligus berisi penegasan bahwa karamah hanya
dimiliki oleh orang-orang yang taat kepada-Nya. Itu sebabnya,
para ulama menjelaskan bahwa pemilik karamah itu adalah para

wali. Allah menjelaskan karakter wali sebagai berikut:

| \_/'.‘:/ ; -‘ [v-iy_},s-@-n-b ‘—-9_’5'-3! ILM ¢L.J_;'I \___)l .:'! 1
i, & -}’ -~ ,).

m' Lé-_s_,

Ingatlah wali-wali Allab itn, tidak ada rasa takut pada mereka dan mereka

tidak  bersedih hati. (Yaitn) orang-orang yang beriman dan senantiasa
bertakwa. (Yanus/10: 62—G63)

Beberapa karakter yang dimiliki wali dalam penjelasan

ayat ini adalah tidak merasa takut, tidak bersedih hati, beriman,

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 119



dan senantiasa bertakwa. Penjelasan ini menjadi penting untuk
membedakan antara karamah dengan is#idraj Sebagaimana akan
dijelaskan nanti. Berkaitan dengan ini, Abu Yazid pernah berkata,
“Jika ada orang yang dapat salat di atas air dan terbang di udara,
janganlah engkau terpedaya oleh kehebatannya. Perhatikanlah,
apakah orang itu termasuk orang yang taat kepada Allah atau

bukan.”*

G. Perbedaan Istidraj dengan Mukjizat

Term istidraj merupakan bentuk masdar dari kata istadraja
(da-raja). Secara etimologis, al-Fairiz Abadi mendefinisikan-
nya dengan “menipu”, “mendekatkan”, dan “mencampak-
kan di anak tangga sampai terjatuh ke tanah.”*® Ibnu Manzur
mendefinisikannya dengan “menaikkan secara bertahap pada
anak tangga”.”” Al-Jurjani mendefinisikannya dengan “pembe-
rian Allah subhanahi wa ta‘ala atas segala permintaan seseorang
dari waktu ke waktu sampai penghujung hidupnya untuk diganti
dengan siksa”.?® Al-Kafawi mendefinisikannya dengan “pembe-
rian Allah atas setiap permintaan seseorang di dunia agar sema-
kin bertambah kesesatan dan pengingkarannya, sehingga setiap
hari semakin jauh dengan-Nya.””

Dalam Al-Qut'an, turunan term “Zs#idraj” diulang sebanyak
dua kali. Keduanya menggunakan redaksi “sanastadrijubum” yaita

pada firman Allah subbanabii wa ta‘dla:
AV IO Bt AR A 5415

Dan orang-orang yang mendustakan ayat-ayat Kamu, akan Kami biarkan

mereka  berangsur-angsur (ke arah kebinasaan), dengan cara yang tidak
mereka ketabui. (al-A‘raf/7: 182)

[ ¥ RPN

2t d.)-\’

’.l-,.r ” - - A5 -fw//-l——' » I,“’\ A

120 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



Maka  serabkanlah  kepada-Ku (urusannya) dan orang-orang yang
mendustakan perkataan ini (Al-Qur'an). Kelak akan Kami hukum

mereka berangsur-angsur dari arah yang tidak mereka ketabui. (al-

Qalam/68: 44)

M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat ini melukiskan
bahwa mereka meminta naik/turun melalui anak-anak tangga
(ad-darajah) mencapai suatu tingkat yang tidak dapat dicapainya
kecuali dengannya. Mereka menggunakan tangga itu dengan
tenang menuju satu tempat atau arah yang mereka tidak ketahui
dan sadari bahwa tempat dan arah itu membinasakan mereka
atau tangga itu mengantar kepada kebinasaan. Penafsirannya
ini sejalan dengan paparan M. Quraish Shihab pada bukunya
Mukjizat Al-Qur'an yang menjelaskan bahwa #s#idraj adalah
kejadian luar biasa yang terjadi pada seseorang yang durhaka.’
Hakikat zstidraj, demikian al-Fasi menjelaskan, adalah tenggelam
dalam eforia kesenangan dunia sampai lupa konsekuensi siksa di
balik itu semua.’® Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan ‘Ugbah
bin ‘Amir, Rasulullah sa/lallih ‘alaibi wa sallam bersabda:

Fiun 34 GB E4 U aolan Lo AN e S L A &3 1)

reletad g S s wl) dag ol i Joo b 006 %

{o245 HhOBE AR AGART 14 G125 15 Es oo S O]
33(}4\5« o iae O&J\.&\ o\j))

Jika Allah memberi seorang hamba apa yang diinginkannya, padabal
hamba itu selaln berbuat maksiat, maka sesunggubnya itu adalah istidray
dari Allah untuknya’. Lalu, Nabi membacakan ayat: ‘Maka ketika
mereka melupakan peringatan yang telah diberikan kepada mereka, Kani
pun membukakan semna pintu (kesenangan) untuk mereka. Sehingga ketika
mereka bergembira dengan apa yang telah diberikan kepada mereka, Kani

)

Siksa mereka secara tiba-tiba, maka ketika itn mereka terdiam putus asa.’
(al-An'‘am/ 6: 44). (Riwayat Ahmad dari ‘Ugbah bin ‘Amir)

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 121



Bila mukjizat dan karamah muncul dari orang yang taat,
maka Zs7idragj muncul dari orang yang durhaka. Pemaknaan seperti
ini disimpulkan dari konteks kedua ayat di atas yang sama-sama
bertutur tentang orang yang mendustakan ayat Allah/Al-Qut'an.

Berkaitan dengan korelasi term “stidraj” dengan term-term
lain dalam Al-Qur'an yang memiliki korelasi makna, ar-Razi
mengemukakan empat term lainnya:**

1. al-Makr

Allah subbanahi wa ta‘ala berfirman:

Bl - Pyl

Srrenid\ 2330 Y1 b T2 SR b sl

Atau apakab mereka merasa aman dari siksaan Allah (yang tidak terdnga-
duga)? Tidak ada yang merasa aman dari siksaan Allah selain orang-orang
yang rugi.” (al-A‘raf/7: 99)

2. al-Kaid (Tipu Daya)
Allah subbanahi wa ta‘ala berfirman,

bl

Y % i W o0 Tl RS P VA op ) gt =
JUSTAB 3, LB JVGAE 515 485 ATl 53 2 Gaar V)

o

z =% ) > TG Dy < v AR
SeEN DY A s SENG 50

-

Sesunggubnya orang munafik itu hendak menipn Allab, tetapi Allabh-lah
yang menipu mereka. Apabila mereka berdiri untuk salat, mereka lakukan
dengan malas. Mereka bermaksud ria (ingin dipuji) di hadapan manusia.
Dan mereka tidak mengingat Allah kecnali sedikit sekali. (an-Nisa'/4:
142)

3. al-Imla’ (memberi tempo)

Allah subbanahii wa ta‘ala berfirman:

I# T B e ] W 2w Y@ 2] ) AR 5P E P
Lal\}a\:drl‘}»blm:fm'i#r,}&u i'g_,.nfqv Va2
g, 24 4- 4t~

Agolie

122 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



Dan jangan sekali-kali orang-orang kafir itu mengira babwa tenggang waktu
yang Kami berikan fepada mereka lebib baik baginya. Sesunggubnya tenggang
waktu yang Kami berikan kepada mereka hanyalah agar dosa mereka
semakin bertambab; dan mereka akan mendapat azab yang menghinakan.”
(Ali “Imran/3: 178)

4. al-lblak (penghancuran) Sebagaimana dijelaskan dalam Surah
al-An‘am/6: 44

Setelah menuturkan term-term di atas, ar-Razi menjelaskan
bahwa tercapainya segala yang diinginkan di dunia tidak selalu
mengindikasikan kemuliaan. Boleh jadi, itu semua adalah Zs#idraj
yang Allah timpakan kepada seseorang yang durhaka.”

Keempat term di atas memiliki korelasi makna dengan is#zdraj
dilihat dari sisi bahwa keempat term ini sama-sama memiliki
makna pemberian tempo kepada orang lain tanpa disadari ekses
negatif di balik itu semua.

Setelah menuturkan term-term ini ar-Razi memberikan
pemaparan tentang perbedaan itidrigj dengan karamah. Ia
bertutur:

Pemilik karamah tidak membanggakan diri dengan karamah
yang dimilikinya, bahkan itu membuatnya semakin takut kepada
Allah. Kewaspadaannya terhadap siksa Allah semakin kuat
karena khawatir seandainya hal tersebut merupakan istidraj.
Adapun pemilik Zs#idraj sangat bangga dengan hal-hal luar biasa
yang ada pada dirinya dan mengira bahwa itu adalah karamah
yang berhak dimilikinya. Itu sebabnya, ia memandang rendah
orang lain, membanggakan diri sendiri, merasa aman dari tipu
daya dan siksaan Allah, dan tidak takut kepada siksa Allah. Jika
sikap seperti ini muncul pada diri seorang yang mengklaim
memiliki karamah, maka yang dimilikinya itu bukanlah karamah,
tetapi Zstidraj. >

Penelusuran lain yang dapat dilihat dari wawasan Al-Qur'an

mempetrlihatkan beberapa macam Zstidray:

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 123



Pertama, istidraj individual. Bentuknya ada dua macam:

1. Istidraj yang muncul dari orang-orang kafir dan ahli maksiat,
Sebagaimana diterangkan Al-Qut'an Surah al-Mu'minan/23:
55 dan al-Qalam/64: 44—45. Berkaitan dengan penafsiran
terhadap ayat ini, az-Zamakhsyari (w. 538 H.) menjelaskan
bahwa Allah membiarkan mereka secara pelan-pelan menuju
ke titik kehancurannya dan ke arah yang menyebabkan siksa
mereka berlipat-lipat. Bersamaan dengan itu, mereka tidak
menyadari bahaya tersebut. Bahkan, mereka menyangka
bahwa nikmat Allah yang diberikan kepada mereka secara
melimpah merupakan sebuah karunia. Yang terjadi adalah
bahwa setiap nikmat Allah bertambah, maka bertambah pula
kedurhakaannya kepada Allah.”’

2. Istidraj yang muncul dari orang-orang yang mendustakan Al-
lah subpanahn wa ta‘ala, Sebagaimana diterangkan Al-Qur'an
pada Surah al-A‘raf/7: 182 dan al-Anbiya'/21: 18. Berkaitan
dengan penafsiran terhadap ayat ini, al-Maragt (w. 1952 M.)
menjelaskan bahwa Allah akan membiarkan mereka teng-
gelam dalam kesesatannya. Mereka tidak menyadari sedikit
pun konsekuensi perbuatannya karena ketidak-tahuannya ter-
hadap sunnatullah tentang pertarungan antara kebenaran dan
kebatilan, bahwa kebenaran pasti akan unggul.”®

Kedna, istidraj kolektif, yakni dari satu umat, Sebagaimana
diterangkan Al-Qut'an pada Surah al-An‘am/6:42—A45:

-

APl N /,}{/,,,}f// 2R oy eCorts
&

g i —ts \ T ey, AR

5 Ky U A (AT TN H W R
> - % L E PR LS I A S Rl F W
HERAA ST ARG vtes N S NI o de S|

. ok 5 L E s, \g//.-,: ),.’ i -
I RFA A FIRASAL M F e
Ly prs

(@ Gl &5 a1k

-

124 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



Dan sunggub, Kami telah mengutus (para rasul) kepada nmat-umat sebelum
engkan, kemudian Kanii siksa mereka dengan (menimpakan) kemelaratan
dan kesengsaraan, agar mereka menwohon (kepada Allah) dengan kerendaban
hati. Tetapi mengapa mereka tidak memohon (kepada Allah) dengan
kerendaban hati ketika siksaan Kami datang menimpa mereka? Babkan
hati mereka telah menjadi keras dan setan pun menjadikan terasa indab bagi
mereka apa yang selalu mereka kerjakan. Maka ketika mereka melupakan
peringatan yang felah diberikan kepada mereka, Kami pun menmbukakan
Semuta pintu (Resenangan) untuk mereka. Sehingga ketika mereka bergembira
dengan apa yang telah diberifean kepada mereka, Kami siksa mereka secara
tiba-tiba, maka ketika itn mereka terdiam putus asa. Maka orang-orang
yang alim itu dimusnabkan sampai ke akar-akarnya. Dan segala puji bagi
Allah, Tuban selurub alam. (al-An‘am/6: 42—45)

H. Kesimpulan

Berdasarkan paparan di atas, kita dapat melihat dengan
jelas perbedaan antara karamah dengan istidraj serta perbedaan
keduanya dengan mukjizat. Mukjizat harus berasal dari nabi atau
rasul, sedangkan karamah dan zs#draj berasal dari selain nabi dan
rasul. Di sisi lain, karamah berasal dari ahli ketaatan, sedangkan
istidraj berasal dari ahli maksiat atau orang kafir. Wallabu a'lam

bis-sawab.||

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 125



Catatan:

v Kamus Besar Bahasa Indonesia, h. 760.

2 AS Hornby, Oxford Advance Learner’s Dictionary of Current English, h.
539.

* Ibnu Faris, Mujam Magayisul-Lngah, h. 712.

* M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur'an, Bandung: Mizan, 1997), h. 23.

> ‘Abdul ‘Azim az-Zarqani, Mandbilu/-Trfan, 11, h. 238.

¢ M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur'an, h. 27.

Riwayat-riwayat yang menguraikan peristiwa tersebut sedemikian ba-
nyak dan panjang lebar, namun oleh para ulama hadis diperselisihkan kualitas
kesahihannya. Akram Diya’ al-‘Umari dalam Szab-nya seperti dikuti Quraish
Shihab menilai bahwa riwayat yang paling kuat tentang peristiwa tersebut
adalah bersumber dari at-Tirmizl yang menyatakan bahwa hadis tersebut
adalah berstatus garib. Sedangkan al-Hakim menilainya sahih. (lihat Quraish
Shihab, Membaca Sirah Nabi SAW dalam Sorotan Al-Qur'an dan Hadis-Hadjs Sa-
hib, h. 258).

8 Syauqi Daif, Mukjizatn! Qur'an, Kairo: Darul-Ma‘atif, h. 5.

? M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur'an, h. 29.

" Wahbah az-Zuhaill, Mausi'‘al) al-Qur'aniyyah al-Muyassarab, h. 403.

" M. Quraish Shihab, a/-Mishbah, V11, h. 96.

12 Sayyid Qutab, F7 Zilalil-Qur'an, V1, h. 242.

3 Sayyid Qutab, F7 Zilalil-Qur'an, V1, h. 243,

" Ibnu Kasit, Mukkbtashar Tafsir Ibni Kasir, 11, h. 403.

5 Ibn Manzur, Lisanul-Arab, (Beirut: Darus-Sadr, cet. 1, t.t.), Jilid XII,
h. 510.

16 Sadr al-Di, ‘All ibn “Ali, Syarh at-Tabbawiyyah fil-Aqidah wasy-Syari‘ab,
tahqiq oleh Ahmad Syakir, (Saudi Arabia: Wazarah asy-Syu’un al-Islamiyyah
wal-Augaf wad-Da‘wah wal-Irsyad, 1418), Jilid III, h. 207: al-Munawi, az
Taugif ‘Al Mubimmatit-Ta'aruf, (Beirut: Darul-Fikr, 1410), cet. 1, h. 601;
al-Jurjani, ar-Ta'rifat, (Beirut: Darul-Kitab al-‘Arabi, cet. I, 1405), h. 235; az-
Zubaidi, Tajul-Aris min Jawadhiri-Qamiss, (Beirut: Darul-Hidayah, t.t.), Jilid
XXXIII, h. 350.

" Abus-Su‘ud, Irsyadul-Aqglis-Salim ila Mazayal-Qur'anil-Karim, (Beirut:
Dar IThya'it-Turasil-"Arabi, t.t.), Jilid II, h. 30; Isma'l Haqqi, Tafsir Ruhil-
Bayan, (Beirut: Dar Thya'it-Turasil-"Arabi, t.t.), Jilid 11, h. 24; Al-Alasi, Raijul-
Ma’ani, (Beirut: Dar Thya'it-Turasil-"Arabi, t.t.), Jilid II1, h. 140.

8 Ar-Razi, Mafatipul-Gaib, (Beirut: Dar Thya'it-Turasil-‘Arabi, t.t.), Jilid
I, h. 2885.

Y Al-Qurtubi, al-Jami* li Apkamil-Qur'an, tahqiq oleh Hisyam Samir al-
Bukhari, (Riyad: Dar ‘Alamil-Kitab, 1423), Jilid X111, h. 206.

? Ar-Razi, Mafatipul-Gaib, Jilid XXI, h. 79.

7

126 Mukjizat, Karamah dan Istidraj



2 al-Bukhati, Salipul-Bukbar, Kitab Manaqib al-Ansar, Bab Mangibah
Usaid Bin Hudair, No. 3805.

2 Tbnu Hajr al-‘Asqalani, Fazjul-Bar, tahqiq oleh Abul-Fadl al-‘Asqalani,
(Beirut: Darul-Ma‘rifah, 1379), jilid 1, h. 300.

# Kisah ini banyak dikemukakan dalam kitab-kitab sejarah, di antaranya
Ibnu Hibatillah, Tarikh Madinah Dimasq, tahqiq oleh Ibn Garamah al-‘Umari,
(Beirut: Darul-Fiks, 1995), jilid XX, h. 24.

% Ar-Razi, Mafitipul-Gaib, Jilid XXI, h. 76.

» Ibnu ‘Abbad an-Nazafi, Syarful-Hikam al-Ata’iyyah, h. 126.

2 Pairtiz Abadi, A~-Qdimis al-Mubit, (Beirut: Mu'assah ar-Risalah, 1407),
h. 240.

7 Ibnu Manzur, Lisanul-Arab, Jilid 11, h. 266.

% Al-Jutjani, at-Ta'‘rifat, h. 24.

» Al-Kafami, Mujam fil-Mustalahat wal-Furigil-Ingawiyyah, — (Beirut:
Darun-Nasyr, 1419), h. 157.

%0 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-
Qur'an, (Jakarta, Lentera Hati, 2004), cet. i, vol. V, h. 184.

' M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur'an, (Bandung, Mizan, 1997), h.
24.

2 Al-Fasi, a/-Babrul-Madid, (Beirut: Darun-Nasyr, 1423), jilid VIIL, h.
172.

3 Ahmad bin Hanbal, Musnad Ajmad, dinilai hasan oleh Syu‘aib al-
Arna‘Gt (Beirut: Mu'assasatur-Risalah, 1420), jilid IV, h. 145.

% Ar-Razi, Mafitipul-Gaib, Jilid XXI, h. 79.

% Ar-Razi, Mafitipul-Gaib, Jilid XXI, h. 79.

% Ar-Razi, Mafitipul-Gaib, Jilid XXI, h. 79.

7 Az-Zamakhsyati, al-Kasysyaf ‘an Haqa qit-Tanzil, tahqiq oleh ‘Abdur-
Razzaq al-Mahdi, (Beirut: Dar Thya'it-Turasil-‘Arabi, t.t.), Jilid II, h. 171.

# Al-Maragi, Tafsir al-Marag, (Mesit: Syirkah Maktabah wa Matba‘ah
Mustafal-Babil-Halabi, t.t.), Jilid I, h. 195.

Mukjizat, Karamah dan Istidraj 127






AL-QUR'AN SEBAGAI
MUK]JIZAT TERBESAR




(o)
e dhe

: >
1

AL-QUR'AN SEBAGAI
MUKJIZAT TERBESAR

A. Pendahuluan

Al-Qur'an sebagai suatu mukjizat yang terbesar maksudnya
adalah karena ia kekal abadi. Mukjizat yang pernah diberikan
Allah subhanabu wa ta‘dla kepada rasul-rasul-Nya, semenjak Nabi
Adam sampai Nabi Muhammad sa/lallabu ‘alai wa sallam sudah
berlalu dan tidak dapat dilihat. Mukjizat-mukjizat itu sudah ada
dan sudah pernah terjadi, tetapi kita tidak dapat merasa dan
menghayatinya serta mengalaminya.

Lain halnya dengan Al-Qur'an, ia adalah sebagai mukjizat
terbesar, ia kekal abadi. Umat Islam dan umat lainnya dapat
memegang, membaca, menghayati, memahami, mengamalkan
isinya untuk mencapai kebahagiaan dunia dan keselamatan di
akhirat nanti.!

Al-Qur'an adalah mukjizat yang paling besar dari segala
mukjizat yang pernah diberikan Allah kepada seluruh nabi-nabi

dan rasulnya karena Al-Qur'an bukan saja untuk mematahkan

130 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



segala bantahan dan argumen kaum musyrik kepada kebenaran
wahyu yang dibawa Rasulullah Muhammad sa/lallibn ‘alai wa
sallam, tetapi ia juga ditujukan kepada seluruh umat manusia.

Kemukjizatan Al-Qur'an pada dasarnya berpusat pada
dua segi: pertama, segi isi atau kandungan Al-Qutr'an, dan kedua,
segi bahasa Al-Qur'an. Berkenaan dengan isi Al-Qut'an telah
dikemukakan bahwa Al-Qut'an yang diwahyukan oleh Allah
kepada Nabi Muhammad 14 abad yang telah lalu itu, banyak
membawa ayat-ayat ilmiah yang kemudian diakui kebenarannya
oleh ilmu pengetahuan modern dewasa ini.”

Al-Qur'an sebagai mukjizat terbesar Nabi Muhammad,
isinya tidak bertentangan dengan teknologi modern, bahkan
mengungkapkan kebenaran Al-Qur'an. Di antara ayat-ayat Al-
Qur'an yang mengungkapkan tentang masalah teknologi modern
adalah:

1. Angin disebut Al-Qur'an, mengawinkan tumbuh-tumbuhan
dan lain-lain.
oy e IO QAT OB il ety

Dan Kami telah meniupan angin untuk mengawinkan dan Kami turunkan

hujan dari langit, laln Kani beri niinum kamu dengan (air) itn, dan bukanlah
kamu yang menyimpannya. (al-Hijr/15: 22)

2. Segala sesuatu dijadikan Allah berpasangan. Tumbuh-

tumbuhan, hewan dan manusia berpasangan.

- <z {'{"f}:,” };’f‘: ~%a /’n:”/// ,"5 Vo
ey sgendi) s 02N s s LA =¥ Gl sl oo
T T -

Mabasuci (Allah) yang telah menciptakan semuanya berpasang-pasangan,
baik dari apa yang ditumbubkan oleh bumi dan dari diri mereka sendiri,
manpun dari apa yang tidak mereka ketabui. (Yasin/36: 30)

Ilmu dan teknologi yang sedang berkembang pesat akan

Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 131



menambah terungkapnya isi yang terkandung di dalam Al-

Qur'an. Bukan isi Al-Qur'an yang harus tunduk kepada

ilmu dan teknologi, tetapi sebaliknya. Jika kekeliruan terjadi

pada ilmu dan teknologi, harus dicari kebenarannya dalam

Al-Qutr'an.

Dari segi kandungan isi, mukjizat Al-Qur'an dapat dilihat
dari tiga aspek:

a. Merupakan isyarat ilmiah. Al-Qur'an banyak berisi informasi
ilmu pengetahuan walaupun hanya dalam bentuk isyarat ilmiah,
seperti informasi mengenai ilmu pengetahuan alam. Antara
lain dikatakan bahwa bumi dan langit sebenarnya merupakan
suatu yang padu dan setelah terpisah dijadikan segala sesuatu
yang hidup berasal dari air.

,-p,,-, ,-} \- e ég—rr//

4 »h P T s
u}nﬁﬁb\@'ﬁwu‘{tw'

Dan apakah orang-orang kafir tidak mengetabui babwa langit dan bumi
keduanya dabulunya menyatu, kemudian Kami pisabkan antara keduanya;
dan Kami jadikan segala sesuatu yang hidup berasal dari air; maka mengapa
mereka tidak beriman? (al-Anbiya'/21: 30)

Dan bahwa alam semesta terbentuk dari gumpalan gas (ad-

dnfkhan,).

Kemndian Dia menuju ke langit dan (langit) itn masib berupa asap, laln Dia
berfirman kepadanya dan kepada bumi, “Datanglab kanm berdua menurut
perintah-Ku dengan patuh atan terpaksa.” Kednanya menjawab, “Kami
datang dengan patnh.” (Fussilat/41:11)

132 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



b. Merupakan sumber hukum. Al-Qur'an telah memberikan andil
yang kuat dalam pertumbuhan hukum, bahkan Al-Qur'an
tetap merupakan produk hukum yang ideal hingga masa kini.

c. Menerangkan suatu %brah dan teladan serta kabar gaib, baik yang
terjadi pada masa lalu, sekarang maupun yang akan datang, Al-
Qur'an banyak mengandung berita-berita tentang hal-hal yang
gaib, seperti surga, neraka, hari kiamat, dan hari perhitungan.
Selain itu, Al-Qur'an juga banyak mengungkapkan kisah-kisah
para nabi dan umat masa lampau, seperti kisah Fir‘aun, kisah
kaum ‘Ad dan Samuad, kisah Nabi Yusuf, dan Nabi Ibrahim.
Al-Qur'an banyak pula menyinggung masalah-masalah yang

belum terjadi di masanya, seperti kemenangan bangsa Romawi.

3”;1;_‘. i .,G,Alc.k_mL,ﬂP-h_) u{;ﬂd-’l'd® u.lo@ ).H

Alif Lam Mim. Bangsa Romawi telah dikalabkan, di negeri yang ferdefeat
dan mereka setelal) kekalabannya itn akan menang. (as-Rum/30: 1—23)

Dari segi bahasa, Al-Qur'an merupakan bahasa bangsa Arab
Quraisy yang mengandung sastra Arab yang sangat tinggi mutu-
nya. Ketinggian mutu sastra Al-Qur'an ini meliputi segala segi.
Kaya akan perbendaharaan kata-kata, padat akan makna yang
terkandung, sangat indah dan sangat bijaksana dalam menyu-
guhkan isinya sehingga sesuai dengan orang yang tinggi maupun
rendah daya intelektualnya.

Al-Qur'an memiliki #s/ib (gaya bahasa) yang tinggi, fasabab
(ungkapan kata yang jelas), dan baligah (ketasihan lidah) yang
dapat mempengaruhi jiwa pembacanya dan pendengarnya yang
mempunyai rasa bahasa Arab yang tinggi. Aba Bakar Muhammad
al-Bagillani (ahli fikih) menyebutkan bahwa sesungguhnya Al-
Qur'an itu sangat indah susunan kata-katanya dan sangat unik
serta istimewa susunannya. Syekh Muhammad Rasyid Rida ber-
pendapat bahwa salah satu bukti ketinggian us/ub Al-Qut'an

Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 133



ialah bahwa seluruh maksud Al-Qur'an itu bercampur baur
dan terpencar dalam banyak surah, baik yang pendek maupun
yang panjang, dengan munasabah (hubungan atau kaitan) yang
berbeda-beda sehingga menjadi %barah (ungkapan) yang
sempurna dan menyenangkan hati. Mukjizat Al-Qur'an dari segi
bahasa ini hanya dapat dihayati oleh mereka yang mengetahui
dan mendalami bahasa Arab.’

Kemukjizatan Al-Qur'an dari segi bahasa telah diakui oleh
ahli sastra Arab, baik di masa Nabi sa/lallahu ‘alai wa sallam, mau-
pun masa sesudahnya. Selanjutnya Muhammad ‘Abduh menge-
mukakan bahwa Al-Qur'an diturunkan pada suatu masa yang
terkenal dengan banyaknya ahli-ahli syair dan ahli-ahli pidato
Arab. Akan tetapi, sejarah membuktikan bahwa tidak seorang
pun di antara sastrawan-sastrawan Arab itu yang mampu mem-
buat suatu gubahan yang seindah gubahan Al-Qur'an. Ini meru-
pakan bukti bahwa Al-Qur'an itu benar-benar mukjizat.

B. Beberapa Keistimewaan Gaya Bahasa Al-Qut'an
Al-Qur'an memiliki gaya bahasa yang sangat menakjubkan

dan berbeda dengan #s/ib (susunan) ucapan manusia. Didalamnya

terdapat beberapa keistimewaan yang dapat disimpulkan sebagai
berikut:*

1. Kelembutan Al-Qur'an secara lafziyah terdapat dalam susunan
suara dan keindahan bahasanya.

2. Keserasian Al-Qur'an ditujukan bagi kaum yang awam,
maupun kaum cendekiawan. Dalam arti, semua orang dapat
merasakan keagungan dan keindahan Al-Qur'an.

3. Kandungan isinya sesuai dengan akal dan perasaan, karena
Al-Qur'an memberikan doktrin pada akal dan hati serta
merangkum kebenaran dan keindahan sekaligus.

4. Keindahan sajian Al-Qur'an serta susunan bahasanya, bagai-

kan suatu bingkai yang dapat memukau akal untuk memberi-

134 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



kan tanggapan serta perhatian.

Keindahannya dalam liku-liku ucapan, atau kalimat serta
beraneka ragam dalam bentuknya. Dalam arti bahwa satu
makna diungkapkan dalam beberapa lafal dan susunan yang
semuanya indah dan halus.

Muhammad ‘Alf as-Sabuni, menyatakan bahwa kemukjizatan

Al-Qur'an dapat dilihat dari sepuluh aspek pokok, yaitu:

1.

10.

Susunannya yang indah yang berbeda dengan susunan yang
ada di dalam bahasa Arab.

Gaya bahasanya yang menarik yang berbeda dengan gaya
bahasa yang ada.

Kepadatan isinya yang tidak mungkin dapat dibuat yang lain
yang sama dengannya.

Penetapan hukum yang mendalam dan lengkap yang tidak
dapat dicapai oleh penetapan hukum yang dibuat oleh
manusia.

Pemberitaannya tentang hal-hal yang gaib yang kesemuanya
tidak diketahui kecuali melalui Al-Qut'an.

Tidak bertentangan dengan ilmu-ilmu pengetahuan kealaman
yang ada.

Pelaksanaan terhadap janji dan ancaman yang diberitakan Al-
Qutr'an.

Pengetahuan-pengetahuan yang dikandungnya mencakup
pengetahuan-pengetahuan hukum dan kauniyah.

Memenuhi kebutuhan manusia.

Menimbulkan pengaruh di dalam hati manusia, baik pengikut
maupun musuhnya.’

Tegasnya, Al-Qur'an adalah mukjizat terbesar Rasulullah

sallallabn ‘alai wa sallam, tidak saja dari segi isinya yang membawa

angin segar bagi kehidupan manusia, tetapi juga dari segi nilai

sastranya yang berada di luar jangkauan kemampuan manusia.

Mukjizat ini kekal abadi, karena ia selalu dalam lingkungan dan

Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 135



pemeliharaan Allah. Dia abadi, tidak seperti mukjizat-mukjizat
lain yang diberikan kepada nabi-nabi terdahulu. Mukjizat-
mukjizat mereka telah tidak ada, sejalan dengan berakhirnya
hidup mereka menjalankan misi kenabian. Al-Qur'an adalah
mukjizat terbesar dari semua mukjizat nabi-nabi terdahulu, dan
ia pun terbesar dari sejumlah mukjizat Muhammad sendiri yang
bersifat fissi (nyata).

Itulah wahyu samawi yang disampaikan kepada Nabi-Nya
al-Amin agar menjadi cahaya dan rahmat bagi alam semesta. Dia
merupakan mukjizat Islam yang abadi sebagai saksi kebenaran
Rasul, yang sekaligus membuktikan keagungan Islam dan
kelanggengannya.

Betapa menakjubkan rangkaian Al-Qur'an dan betapa indah
susunannya. Tidak ada kontradiksi dan perbedaan di dalamnya,
padahal ia menerangkan banyak segi yang dicakupnya, seperti
kisah dan nasihat, argumentasi, hikmah dan hukum, tuntutan dan
peringatan, janji dan ancaman, kabar gembira dan berita duka,
serta akhlak mulia, perilaku baik dan lain sebagainya. Sementara
itu kita dapatkan kalam pujangga pentolan, penyair ulung dan
orator agitator akan berbeda-beda dan berlainan sesuai dengan
perbedaan hal-hal tersebut. Di antara penyair ada yang hanya
pandai memuji, tetapi tidak pandai mencaci. Ada yang unggul
dalam kelalaian, tetapi tidak pandai dalam peringatan. Ada
pula yang hanya pandai melukiskan unta dan kuda, memerikan
perjalanan malam, menggambarkan peperangan, taman, khamar,
senda gurau, cumbuan dan lain-lainnya yang dapat dicakup
dalam syair dan dituangkan dalam kalam. Oleh karena itu maka
dijadikanlah Umru'ul-Qais sebagai contoh dalam berkendaraan,
an-Nabigah sebagai contoh dalam mengancam dan Zuhair dalam
membujuk. Demikian ini pun akan berbeda-beda pula dalam hal
pidato, surat menyurat dan jenis-jenis kalam lainnya.®

Setelah merenungkan sistem jalinan dan susunan Al-Qur'an,

136 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



kita akan mendapatkan bahwa semua aspek dan segi yang
ditangani dan dikandungnya, Sebagaimana telah disebutkan,
berada dalam satu batas keindahan sistem dan keelokan susunan,
tanpa perbedaan dan penurunan dari tingkat yang tinggi dengan
demikian kita yakin Al-Qurt'an adalah sesuatu hal di luar

kemampuan manusia.

C. Al-Qur'an Sejalan dengan Ilmu Pengetahuan Modern

Di antara segi kemukjizatan Al-Qur'an adalah adanya bebe-
rapa petunjuk yang detail mengenai sebagian ilmu pengetahuan
umum yang telah ditemukan terlebih dahulu dalam Al-Qut'an
sebelum ditemukan oleh ilmu pengetahuan modern. Teori Al-
Qur'an itu sama sekali tidak bertentangan dengan teori-teori
ilmu pengetahuan modern. Dari segi kemukijizatan ini, Al-Qut'an

telah menunjuk salah satu firman Allah:

BT IR S A e s 1 A2

RKami akan memperlibhatkan kepada mereka tanda-tanda (kebesaran) Kanri

di segenap penjuru dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslab bagi mereka
babwa AL-Qur'an itu adalah benar. Tidak cnkupkab (bagi kammn) babwa
Tuhanmu menjadi saksi atas segala sesuatu? (Fussilat/41: 53)

Al-Qur'an yang mulia itu bukanlah kitab ilmu alam, arsitek
dan fisika, melainkan kitab petunjuk, atau pembimbing dan kitab
undang-undang serta perbaikan. Ayat-ayatnya tidak terlepas dari
petunjuk-petunjuk yang detail, kebenaran-kebenaran yang samar
terthadap beberapa masalah alami, kedokteran, dan geografi,
yang kesemuanya menunjukkan kemukjizatan Al-Qur'an serta
kedudukannya sebagai wahyu dari Allah. Al-Qur'an bukanlah
ciptaan Nabi Muhammad sallallahn ‘alai wa sallam karena beliau

adalah seorang wmmi, tidak bisa membaca dan menulis.

Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 137



Selain itu, beliau lahir dalam lingkungan yang jauh dari ke-
budayaan dan beliau tidak mendapatkan ilmu-ilmu pengetahuan
dari sekolah, karena bangsa dan keluarganya adalah orang-orang
ummi. Di samping itu, teori-teori ilmiah yang diberitakan Al-
Qur'an pada masa itu belum dikenal dan ilmu pengetahuan mo-
dern pun belum menemukan rahasia-rahasianya dan menemu-
kan bukti-buktinya.

Semua itu adalah bukti yang sangat jelas bahwa Al-Qur'an
bukan ciptaan Muhammad, tidak seperti apa yang diduga
golongan orientalis, sesungguhnya Al-Qur'an adalah wahyu dari
Allah, diturunkan kepada seorang pemimpin utusan, dengan
bahasa Arab yang kuat.

Prof. Tabbarah dalam kitabnya Rujud-Din al-Islkimi telah
membahas masalah ini dengan baik, dan ia menguraikan sebagian
kebenaran-kebenaran ilmiah dengan terperinci,” antara lain:

1. Manunggalnya Alam/Cosmos

Teori ilmiah modern telah membuktikan bahwa bumi
adalah sebagian dari gas yang panas yang memisahkan diri dan
mendingin (membeku) kemudian menjadi tempat yang dapat di-
huni manusia.

Tentang kebenaran teori ini, mereka berargumentasi dengan
adanya vulcano-vulcano, benda-benda berapi yang berada di
dalam perut bumi, dan sewaktu-waktu bumi memuntahkan lahar
atau benda-benda vulcano yang berapi. Teori modern ini sesuai
dengan apa yang ditunjukkan Al-Qut'an dalam firman Allah
sebagai berikut:

A NBET e e
e

AT e G R |52 e

Dan apakah orang-orang kafir tidak mengetabui babwa langit dan buni

keduanya dabulunya menyatu, kemudian Kami pisabkan antara keduanya.
(al-Anbiya'/21 : 30)

138 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



Prof. Tabbarah menyatakan, “Ini adalah mukjizat Al-Qur'an
yang dikuatkan oleh ilmu pengetahuan modern yang menyatakan
bahwa alam adalah suatu kesatuan benda yang berasal dari gas,
kemudian memisahkan diri menjadi kabut-kabut, dan matahari
terjadi akibat dari pecahan bagian itu.”

Bagian kedua ayat itu berbunyi:

LG T LT
Eﬁ';qﬂygukﬂwj
=

Dan  Kami  jadikan  segala  sesuatn  yang hidup  berasal dari  air
(al-Anbiya'/21 : 30)

2. Asal Kejadian Cosmos

Seorang ahli astronomi bernama Jean mengatakan bahwa
alam ini pada mulanya adalah gas yang berserakan secara teratur
di angkasa luas. Sedangkan kabut-kabut, atau kumpulan cosmos-
cosmos itu tercipta dari gas-gas tersebut yang memadat.

Dokter Gamu berkata, “Sesungguhnya alam pada mula ke-
jadiannya itu penuh dengan gas yang terbagi-bagi secara teratur,
dan dari gas itulah timbul reaksi. Teori ini kita dapatkan isyaratnya
dalam Al-Qur'an. Seandainya Al-Qur'an tidak memberitahukan
hal tersebut, tentu kita tidak langsung membenarkan teoti ini.””

Allah subbanahu wa ta‘ala berfirman:

v B a2 o om R T P A TR TR o 5;‘
CHTIE RS B30 G oy (LG 283 (5 10 E«sfw*f

Kemmundian Dia mennju ke langit dan (langit) itu masibh bernpa asap, laln Dia
berfirman kepadanya dan kepada bumi, “Datanglab kanm berdua menurut
perintah-Ku dengan patuh atan terpaksa.” Kednanya menjawab, “Kami
datang dengan patnb.” (Fussilat/41: 11)

Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 139



3. Pembagian Atom

Anggapan yang telah berurat akar sampai dengan abad
XIX adalah bahwa atom merupakan bagian terkecil dari semua
unsur. Atom tidak bisa dibagi-bagi lagi. Namun, anggapan ini
tidak berlaku lagi, karena para cendekiawan telah mencurahkan
perhatiannya terhadap masalah ini dan mereka berpendapat
bahwa atom mengandung unsur-unsur yang lebih kecil, yaitu: a)
Proton, b) Neutron, c) Elektron. Dengan perantaraan pembagian
ini, mereka dapat menciptakan bom atom dan bom hidrogen

schingga menyebabkan terjadinya kehancuran.'

4. Berkurangnya Oksigen/Zat Asam

Sejak ditemukannya pesawat terbang, para cendekiawan
menemukan gejala alamiah, bahwa manusia yang berada dalam
ketinggian tertentu akan mengalami kekurangan oksigen. Ke-
tika itu ia akan merasakan sempitnya dada dan sulit untuk
bernafas, sehingga ia merasa tercekik. Itulah sebabnya, kru
pesawat memberikan pengumuman kepada para penumpang
untuk menggunakan oksigen buatan apabila pesawat berada
pada ketinggian lebih dari 35.000 kaki. Gejala ilmiah ini telah
ditunjukkan oleh Al-Qur'an sebelum diciptakannya penerbangan

sebelum empat belas abad yang lalu.'" Perhatikanlah firman
Allah:

‘”/LL.AMJ\S_;:;;F)LJ g;i,agubm.q:o/\ 119 _u:fe
Fospinias A ies Fan g AL S EE L G

C_:';-‘;\' & 33 {

Barang siapa  dikehendaki Allah akan mendapat hidayah (petunjuk),
Dia akan membukakan dadanya untuk (menerima) Islam. Dan Barang

siapa dikebendaki-Nya menjadi sesat, Dia jadikan dadanya sempit dan
sesak, seakan-akan dia (sedang) mendaki ke langit. Demikianlah Allah

140 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



menimpakan siksa kepada orang-orang yang tidak beriman. (al-An‘am/6:
125)

Para tokoh ilmuwan terdahulu memberikan interpretasi
pada ayat ini menurut pengertian yang sesuai dengan masanya.
Mereka mengatakan seolah-olah seperti orang yang berusaha
naik ke langit atau seperti orang yang berusaha mengerjakan
suatu hal yang mustahil terbukti adanya kecocokan ayat Al-
Qur'an dengan realita ilmiah.

Demikianlah antara lain kemukjizatan Al-Qur'an sebagai
mukjizat terbesar yang dianugerahkan kepada Rasulullah Mu-

hammad sallallahu ‘alai wa sallam.

D. Fungsi dan Kedudukan Al-Qurt'an Terhadap Kitab-
kitab Sebelumnya

Al-Qur'an mempunyai fungsi dan kedudukan yang sungguh
mulia, serta mendapatkan tempat yang agung di hati sanubari
kaum muslim, karena kejadian-kejadian yang beruntun dengan
turunnya kitab suci tersebut, membuatnya bersanding pada
kedudukan yang paling mulia dan teratas, dibanding kitab-kitab
samawi lainnya.

Al-Qur'an mencakup seluruh wahyu yang disampaikan
kepada para nabi dan rasul yang terdahulu, baik berupa petunjuk,
perbaikan, pendidikan, pengajaran peluruhan budi pekerti dan
undang-undang. Al-Qut'an sebagai kitab suci Allah yang terakhir,
ia merupakan kitab Allah yang telah lengkap sempurna, di mana
pokok-pokok atau prinsip-prinsip ajaran dari kitab-kitab suci
Allah yang terdahulu yaitu Taurat, Zabur dan Injil telah dibawa
juga oleh Al-Qut'an, bahkan dibawakan dalam bentuknya yang
sempurna. Ini adalah sesuai dengan kenyataan, bahwa agama
Islam yang dibawa oleh Nabi terakhir yaitu Nabi Muhammad
sallallabn ‘alai wa sallam merupakan puncak kesempurnaan dari

agama Allah yang telah diwahyukan kepada para nabi sejak nabi-

Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 141



Nya yang pertama.

Sebagian ulama mengatakan, bahwa Al-Qur'an adalah
kitab suci Allah yang lengkap dan sempurna itu mengandung
tiga pokok ajaran, yaitu:

1. Ajaran keimanan;

2. Ajaran akhlak (budi pekerti);

3. Ajaran berbagai rupa hukum yang bersangkutan dengan
pergaulan hidup masyarakat bani insan di dunia.

Ada juga sebagian ulama yang lain mengatakan, bahwa Al-
Qur'an itu mengandung dua pokok peraturan, yaitu:

1. Peraturan yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan,
inilah yang disebut ibadah;

2. Peraturan yang mengatur hubungan manusia dengan alam
semesta termasuk manusia, hewan dan benda-benda lainnya,
inilah yang disebut muamalah.'?

Kandungan atau isi Al-Qur'an yang bernama ibadah dan
yang bernama muamalah ini, kedua-duanya apabila diamalkan
dengan sungguh-sungguh ia sanggup membawa manusia kepada
kemajuan dan kesejahteraan, atau kebahagiaan hidup lahir dan
batin, dunia dan akhirat.

Dalam masalah akidah; Al-Qur'an mengajak pada akidah
yang suci dan tinggi, jelas dan terang, tiangnya adalah keimanan
kepada Allah dan keimanan kepada semua nabi dan rasul serta
mempercayai semua kitab samawi, sebagai realisasi dari firman
Allah:

L —sr W £ 5 - ‘e )
JA.(._‘L:JA.“I\J‘_}-‘\‘_K 3:-“_34:-‘_)0‘,‘,_1 J ‘)\QA'I

-
P - - ob s B Ao /} A - -
Lu_ﬁ, L,n.c-L...nL"-_,L':A..m\_,lb_, AL_.{H_;JA:-'I\__}UG}J 'U
M\_‘_t}l}

Rasul (Mubanmad) beriman kepada apa yang diturunkan kepadanya (A/-
Qur'an) dari Tubannya, demikian pula orang-orang yang beriman. Senma

142 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



beriman  kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya dan
rasul-rasul-Nya. (Mereka berkata), “Kami tidak membeda-bedakan

seorang pun dari rasul-rasul-Nya.”” Dan mereka berkata, “Kami dengar dan
kami taat. Ampunilah kami Ya Tuban kanmi, dan kepada-Mu tempat
(kami) kembali.” (al-Baqarah/2: 285)

Al-Qur'an mengajak pula para Ahli Kitab (Yahudi dan
Nasrani) untuk kembali kepada kalimat yang sama, yang di

dalamnya tidak terdapat penyelewengan dan sesuatu yang
berbelit-belit. Allah berfirman:

P 7 //9/ b i s R 1 it tie ”:
Yianh sy fag s @th)&uﬂwby
yyu}yglaﬂ‘u:;::;;@:’;‘LﬂZw 5 H E':fnu..if-a

! > 4 L‘JL} II’ P E
Katakanlah, “Hai Abli Kitab, marilah (berpegang) kepada suatu kalimat
(ketetapan) yang tidak ada perselisiban antara kami dan kamm, babwa tidak
kanii sembab, kecnali Allah dan tidak fkami persekutukan Dia dengan
sesuaty pun, dan tidak (pula) sebagian kami menjadikan sebagian yang lain
sebagai tuhan selain Allah. Jika mereka berpaling, maka katakanlah pada

mereka,” Saksikanlah babwa kami adalah orang-orang yang berserab diri
kepada Allah.” (Ali Tmran/3 : 64)

Al-Qur'an datang dengan membawa akidah yang penuh
toleran, murni, suci dan bersih tentang Zat Allah subhanabu wa
ta‘dld dan hak-hak rasul-rasul-Nya yang mulia. Allah pengatur
semesta alam adalah Satu, Fsa, dan Tunggal. Ia tidak berayah
dan tidak beranak. Ia memiliki sifat yang sempurna, bersih dari
sifat-sifat kekurangan (Allah bukan Zat yang disamai oleh zat-zat
lain, dan sifat-sifat-Nya tidak bisa ditiru oleh sifat-sifat lain)."

Setelah Nabi Musa tiada, orang-orang Yahudi menjadi ter-
sesat dan menyembah berhala. Mereka menduga bahwa Allah
mempunyai anak laki-laki, yaitu Uzer, dan menyamakan Allah

dengan manusia dengan beranggapan bahwa Allah setelah men-

Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 143



ciptakan langit dan bumi, Ia merasa lelah, kemudian beristirahat
pada hari Sabtu sambil menelentang;

Mereka berpikir, kemudian mengatakan bahwa Allah nam-
pak dalam bentuk seorang manusia dan bergulat dengan orang
Israil, tetapi Ia tidak bisa mengalahkannya. Akhirnya, Tuhan itu
tidak bisa lepas dari orang Israil sehingga memberi berkah ke-
pada orang itu beserta keturunannya, kemudian dijelaskan oleh
Nabi Ya‘qub.

Mereka menganggap bangsa Israil sebagai bangsa pilihan di
antara bangsa-bangsa lain. Mereka adalah cucu-cucu Allah dan
kekasih-Nya. Akhirnya diciptakan khusus untuk mereka belaka,
bukan untuk orang lain, dan bahwa mereka tidak akan terjilat
api neraka, kecuali hanya beberapa hari saja, yaitu sama dengan
masa penyembahan mereka pada anak sapi selama 40 hari.
Mereka juga mendustakan Nabi Isa dengan menganggap bahwa
ia adalah anak zina, dan ibunya adalah seorang pezina. Mereka
menyalibnya dengan maksud untuk menyucikan keturunan Israil
dari perbuatan jahat yang sangat keji itu.

Semuanya adalah kebatilan dan kesesatan orang-orang
Yahudi, sedangkan Al-Qur'an datang untuk mengikis perbuatan-
perbuatan itu. Maka, mana bisa mereka menganggap bahwa Al-
Qur'an salinan dari kitab Taurat.

Orang-orang Nasrani pun tersesat, mereka menganggap
bahwa Allah mempunyai anak. Mereka berpegang pada akidah
dan dogma tentang kepercayaan trinitas (Tuhan Ayah, Tuhan
Anak, dan Ruhul Qudus), dan mereka namakan dengan oknum.
Isa adalah oknum kedua dari trinitas yang sekaligus sebagai
esensi oknum pertama dan ketiga. Masing-masing keduanya itu
merupakan esensi yang lain, yang tiga itu adalah satu, dan satu
adalah tiga.

Tokoh-tokoh Pendetanya memberi hak yang menjadi milik

Allah semata, yang berupa perundangan, penerapan hukum halal

144 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



dan haram. Mereka anggap bahwa anak Tuhan disalib untuk
menyelamatkan manusia dari kesalahan dan menyucikannya
dari dosa. Yang lebih aneh lagi, bahwa kebanyakan mereka
beranggapan bahwa Isa bin Maryam adalah Allah yang turun ke
bumi dalam bentuk manusia, dan banyak lagi kebatilan-kebatilan
serta kehinaan-kehinaan lain yang mereka nisbatkan kepada
Allah subbanahn wa ta‘ala. Allah berfirman:

/#}/.‘} “1/‘,‘,)

S Hlepmbe s

Mabasuci dan Mahatinggi Dia dari apa_yang mereka katakan, lubur dan
aging (tidak ada bandingannya). (al-Isra'/17: 43)

Perhatikanlah, sejauh mana perbedaan antara hak yang
didatangkan Al-Qut'an dan kebatilan yang dibawa mereka. Al-
Qur'an tidak menganggap cukup dengan menampilkan kebatilan-
kebatilan dan berita-berita tentang penyelewengan ahli kitab itu
saja, tetapi juga membantah mereka dengan argumen-argumen
yang jelas dan dalil-dalil yang mematikan. Cobalah perhatikan,
firman Allah yang ditunjukkan kepada Ahli Kitab (golongan

Nasrani) dengan firman-Nya:

u;;’.j\-ﬁmwu-’ y}f&a.; alEY Lee=ll Jal
iﬁ@fﬁ?ﬁd\wtw’” = Jﬁl-ﬂ;ij?;i;\s’ﬁe o]
g mu;‘ezng‘*;\@@” 3 i il
“Léf 2 AT Yl R e O EEe
}\/- 2 ‘Sf’_;a.ﬁ‘-j:.;-\.___) \}' i) 'N/—::"Jtﬁﬁ.é_—n_,

€9 s o) ’(i” A S (R ASEES ”";ﬁ

Wabai Abli Kitab! Janganlah kanm melampani batas dalan agamamn,
dan _janganilah kamun mengatakan terbadap Allah kecuali yang benar.

Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 145



Sunggub, Al-Masib Isa putra Maryam itu adalah utusan Allab dan (yang
diciptakan dengan) kalimat-Nya yang disampaikan-Nya kepada Maryam,
dan (dengan tinpan) rob dari-INya. Matka berimanlah kepada Allab dan rasul-
rasul-Nya dan janganlah kanm mengatakan, “(1uban itu) tiga,” berhentilah
(dari ucapan itn). (Itu) lebibh baik bagimn. Sesunggubnya Allah Tuban Yang
Maha Esa, Mahasuci Dia dari (anggapan) menpunyai anak. Milik-Nyalah
apa yang ada di langit dan apa yang ada di bumi. Dan cukuplah Allah
sebagai pelindung. Al-Masih sama sekali tidak enggan menjadi hantba Allab,
dan begitu pula para malaikat yang terdekat (kepada Allah). Dan Barang
siapa enggan menyembah-Nya dan menyontbongkan diri, maka Allah akan
mengumpullean mereka semna kepada-Nya. (an-Nisa'/4: 171—172)

Perhatikan pula firman Allah subhanabn wa ta‘ala, ketika
membicarakan Ahli Kitab (Yahudi):

rELue we Rmaes g o efe Vo 3N the afifiwe 05w
Mﬁ)&@imﬁ‘;g—?@n”‘éé\gr—ﬁ 5 e lia i
. 4 - ,:"'/,_ 22,77 » f)‘ e l///’/-iﬁ__ AL
A3 @ SLL 153 B8 1a S G b Gl
T e N G55 @) e 2 252 o ryl555
R A AR 7 /%}’f.»{ A T SRV L i #58) woa
L (L0810l ) I GLy AR T 55 Lol glia Uy il S
o gnly Fo < Anbel & - o A >,
S8 S @ CE B U S e el 4 AU
@ S22

Matka (Kami bukum mereka), karena mereka melanggar perjanjian itu,
karena  kekafiran  mereka  terhadap  keterangan-eterangan Allah, dan
karena mereka telah menbunub nabi-nabi tanpa hak (alasan yang benar) dan
karena mereka mengatakan, “Hati kami tertutup.” Sebenarnya Allab telah
mengunci hati mereka karena kekafirannya, karena itu hanya sebagian kecil
dari mereka yang beriman, dan (Kanii hukun: juga) karena fekafiran mereka
(terbadap Isa), dan tuduban mereka yang sangat keji terhadap Maryam, dan
(Kami buknm juga) karena ucapan mereka, ‘Sesunggubnya kanmi telah
membunuh Al-Masib, Isa putra Maryam, Rasul Allah,” padahal mereka
tidak membunubnya dan tidak (pula) menyalibnya, tetapi (yang mereka
bunulb adalah) orang yang diserupakan dengan Isa. Sesunggnbnya mereka

oS g AP

146 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



yang berselisib pendapat tentang (pembunuban) Isa, selalu dalam keragu-
raguan tentang yang dibunub itu. Mereka benar-benar tidak tabu (siapa
sebenarnya yang dibunub itn), melainkan mengikuti persangkaan belaka,
Jadi mereka tidak yakin telah membunubnya. 1etapi Allab telah mengangkat
Isa ke hadirat-Nya. Allah Mahaperkasa, Mahabijaksana. (an-Nisa'/4:
155—158)

Al-Qur'an telah menjelaskan perubahan (penyelewengan)
yang terjadi di kalangan Ahli Kitab (kitab Taurat dan Injil), ke-
mudia Al-Qur'an menerangkan kedatangan seorang utusan (Mu-
hammad) untuk memperbaiki perbuatan dusta yang dilakukan
Ahli Kitab, serta menjelaskan ayat-ayat Allah yang dirahasiakan
mereka dalam kitab Taurat dan Injil:

L.uu’—_——»pﬁ QAL e s S Al JAT
- Py Ay

,_L_mu. i°_}3&uc-\_,MJg__.§_—-qJ\w.____;}@r..._é_-.

§s -7 sV 4§+ 2 & z Gt

‘*"ﬁ")t‘ e PREROAL ) N RS S hh
W.ngju,u)yu\ﬂ\;’,:r’.;;i_,;éj At
A \ el _lg!_rp J‘l

Wabai Abli Kitab! Sunggub, Rasul Kami telah datang kepadanm, menjelas-
kan kepadamm banyak hal dari (isi) kitab yang kamu sembunyikan, dan
banyak (pula) yang dibiarkannya. Sunggub, telah datang kepadammn cahaya
dari Allah, dan Kitab yang menjelaskan. Dengan Kitab itulah Allah menberi
petunjuk kepada orang yang mengikuti keridaan-INya ke jalan keselamatan,
dan (dengan Kitab itn pula) Allah mengeluarkan orang itu dari gelap gulita
kepada cabaya dengan izin-INya, dan menunjukkan ke jalan yang lurus. (al-
Ma'idah/5: 15—16)

Dari ayat-ayat Al-Qur'an yang telah disebutkan, nampak
dan jelas sekali bahwa Al-Qur'an datang membawa petunjuk-
petunjuk yang sempurna, fleksibel lagi luwes dan dapat memenuhi

segala kebutuhan manusia yang berpedoman kepadanya, pada

Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 147



setiap tempat, masa dan keadaan, di samping berfungsi untuk
menyempurnakan kitab-kitab suci sebelumnya, Taurat, Zabur
dan Injil.

Dari uraian di atas dapat disimpulkan, bahwa fungsi dan
kedudukan Al-Qur'an terhadap kitab-kitab sebelumnya, anta-
ra lain adalah menyempurnakan ajaran-ajaran yang ada dalam
kitab-kitab suci sebelumnya dan meluruskan penyimpangan-pe-
nyimpangan akidah serta ajaran-ajaran yang telah diselewengkan
oleh para pengikut nabi-nabi sebelumnya, dengan menyampai-
kan petunjuk dan bimbingannya sebagai berikut:

Perbaikan akidah, akhlak dan ibadah
Perbaikan individu dan masyarakat
Perbaikan hukum dan politik
Perbaikan urusan keuangan
Perbaikan urusan perang

Perbaikan kebudayaan ilmiah

® Mmoo o TP

Membebaskan akal dan pikiran dari segala macam khurafat

E. Kesimpulan
Demikianlah pokok-pokok pikiran tentang “Al-Qut'an

sebagai Mukjizat Terbesar” yang dapat disimpulkan sebagai

berikut:

1. Al-Qut'an sebagai mukjizat terbesar, maksudnya adalah
karena Al-Qur'an kekal abadi. Mukjizat-mukjizat yang pernah
diberikan Allah subhanabu wa ta‘ala kepada rasul-rasul-Nya
sudah berlalu dan tidak lagi dapat dilihat dan menghayatinya.
Lain halnya dengan Al-Qur'an sebagai mukjizat terbesat,
ia kekal abadi. Umat Islam dan umat lainnya, masih dapat
memegang, membaca, menghayati, memahami, mengamalkan
isinya untuk mencapai kebahagiaan dunia dan keselamatan di
akhirat.

2. Al-Qut'an mempunyai fungsi dan kedudukan yang mulia,

148 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



karena Al-Qur'an tersebut menyempurnakan ajaran-ajaran
yang ada dalam kitab-kitab suci sebelumnya, yaitu Taurat,
Zabur dan Injil dan meluruskan penyimpangan-penyimpangan
akidah serta ajaran yang telah diselewengkan oleh para pengikut
nabi-nabi sebelumnya dengan menyampaikan petunjuk dan

bimbingannya. Wallahu a'lam bis-sawab.||

Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar 149



Catatan:

' Said Agil Husin Al Munawwat, A-Qur'an Membangun Tradisi Kesalehan
Hakiki, h. 37.

2 Said Agil Husin Al Munawwat, A/~-Qur'an Membangun ....., h. 38.

3 'Tim Penulis, Ensikloped Islam, Jilid IV, h. 138—139.

* As-Sabuni, Studi Umu Al-Qur'an ..., h. 143—144.

5 lihat: as-Sabuni, Studi Imn Al-Qur'an ....., h. 137—138.

¢ Manna® Khalil al-Qattan, Studi Lmn-llmu Al-Qur'an, Tetjemahan
Mudzakir As, Bogor: Lentera Antar Nusa, 2009, h. 385.

" As-Sabuni, Studi Imn Al Qur'an ...., h. 186

8 As-Sabuni, Studi Iimn Al Qur'an ....., h. 187.

 As-Sabuni, Studi Imn Al Qur'an ....., h. 188.

10 As-Sabuni, Studi Imn Al Qur'an...., h. 189—190.

" As-Sabuni, Studi Imn Al Qur'an...., h. 192.

12 Said Agil Husin Al Munawwar, A4/ Qur'an Membangun ........, h. 40—41.

3 Surah asy-Syura/42: 11, Taha/20: 6, 98, Maryam/19: 93, as-Saffat/37:
3—4, al Isra'/17 : 110—111 dan Fatir/35: 15—17.

150 Al-Qur’an sebagai Mukjizat Terbesar



KEMAKSUMAN RASUL




(e

YR

i

KEMAKSUMAN RASUL

Posisi seorang rasul dalam konteks penyebaran dan penyampaian
pesan-pesan Ilahi adalah sangat strategis dan menentukan. Ia
scharusnya bukan “sekadar” manusia biasa, yang secara umum
dipahami sebagai makhluk yang terbiasa melakukan dosa dan
kesalahan. Sebab, kesalahan dan dosa yang dilakukan seorang
rasul berbeda dengan kesalahan dan dosa manusia biasa. Ia
tentunya memiliki konsekuensi yang cukup serius menyangkut
keberlanjutan sebuah risalah dan akan mencederai kesucian
risalah ilahiyah itu sendiri. Dari sinilah kemudian munculnya
keyakinan bahwa seorang rasul harus maksum. Bahkan, dari
kalangan Syi‘ah, bukan saja Rasulullah yang maksum, tetapi
para imam dua belas, yang menurut mereka, telah ditetapkan
penciptaannya oleh Allah, juga harus maksum. Namun, dalam
pembahasan ini tidak dijelaskan secara detail menyangkut
argumentasi Syi‘ah dalam penetapan kemaksuman imam. Yang

menjadi fokus pembicaraan adalah apa yang dimaksud dengan

152 Kemaksuman Rasul



maksum? Kenapa rasul harus maksum? sampai batas mana
kemaksuman rasul? Inilah hal-hal penting yang akan dijelaskan

dalam bab ini.

A. Pengertian Maksum

Kata “maksum” berasal dati bahasa Arab masin/ s sass
yang akar katanya adalah ‘asama-ya‘simn. Kata ini sudah diserap
ke dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia dengan pengertian “terpe-
lihara dati dosa dan kesalahan; bebas dari dosa dan kesalahan™.!
Sementara di dalam Al-Qut'an kata wa si7 dalam bentuk aslinya,
#sase, tidak ditemukan. Namun, dalam bentuknya yang lain di-
ulang sebanyak 13 kali. Menurut al-Isfahani, jika mengikuti pola
fa'ala, yakni ‘asama-ya ‘simn-‘asm, maka berarti al-zmsak (menahan
atau mencegah), dan jika mengikuti pola iffa‘ala, yakni i‘tasama-
ya'tasinn-i‘tisam, maka berarti al-istimsak (berpegang teguh). Mi-
salnya dalam firman Allah:

s B L e el (PG TEETE T - e
w-ﬁ‘}m e ‘ll ,LG‘YJLS '!u-::g-:-«a-ﬂ_d.o- ‘l_ LZJG
- [0}

.:JI":::!"(,J‘ \_JKECJ‘jI'LfJ:JLJ)-’;j

Dia (anaknya) menjawab, “Aku akan mencari perlindungan ke gunung
_yang dapat menghindarkan aku dari air bah!” (Nub) berkata, “Iidak ada
yang melindung dari siksaan Allah pada hari ini selain Allab yang Maha
Penyayang.” Dan gelombang menjadi penghalang antara kednanya; maka dia

(anafk itn) termasuk orang yang ditenggelambkan. (Hud/11: 43)

Ayat ini berkenaan dengan kisah Nabi Nuh dengan
putranya yang menolak ajakan bapaknya untuk naik perahu
ketika dihantam banjir bandang, Dalam hal ini, anaknya berkata,
“aku akan naik ke atas gunung yang bisa mwenghindarkankn dari
air bah”, lalu Nuh berkata, “tidak ada yang bisa melindung:
dari azab Allah pada hari ini”. Pada ayat di atas, term ya simu

diterjemahkan dengan “menghindarkan” dan “melindungi”.

Kemaksuman Rasul 153



Kedua penerjemahan tersebut meski berbeda tetapi substansinya
sama, yakni a/-imsak (menahan dan mencegah), beda subjeknya
saja, antara Allah dan gunung. Memang ada yang mengartikan
‘asim pada ayat tersebut dengan ma'sim, hanya saja, menurut
al-Isfahani pendapat itu tidak tepat. Yang benar adalah bahwa
antara yang melindungi (“@sizz) dengan yang dilindungi (#za ‘siim)
adalah menyatu.?

Sementara yang berarti 7%sam (berpegang teguh) dapat
dilihat pada firman-Nya:

(‘5 ¥l a\;;.’.ﬂgsm\; _’,f'sj;:ﬂ,wa.uu.;
W e IR — )o, w’-’ 222 er
_)U‘l,_wﬁ,n-o-\.n—-»&s-” Jl’l”"w("""“" ,\ad\:uﬂu‘n,\p\

S e

555 Kl K% "”J.SLF.. vﬁnu

Dan berpegangtegublah kamn semnanya pada tali (agama) Allah, dan
Janganiah kanmu bercerai berat, dan ingatlah nikmat Allab kepadamn ketika
kanm dabulu (masajabiliah) bermusuban, lalu Allah mempersatukean batimm,
sehingga dengan karunia-Nya kanm menjadi bersandara, sedangkan (ketika
itu) kamn berada di tepi jurang neraka, laln Allah menyelamatkan kanm
dari sana. Demikianlah, Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadammn agar
kanmm mendapat petnnjuk. (Ali Tmran/3: 103)

Penekanan ayat di atas pada kalimat 7 aszni bi hablillah yang
berarti berpegang teguhlah pada tali Allah, yakni agama Allah.
Dengan demikian, ayat-ayat yang berakar dari kata 7%asama ti-
dak dimasukkan dalam pembahasan kemaksuman rasul. Namun
begitu, dari kata yang berasal dari ‘asama-ya simu, yang memung-
kinkan bisa dijadikan sebagai pintu masuk dalam pembahasan ini
ternyata hanya satu ayat, yaitu:

) sres T W ,r, ko ag, Ao
3 m,wug;.m,.lgt_,d. \_s,ul RIS

Vo T -

sy i E) e L5

154 Kemaksuman Rasul



Wabai Rasull Sampaikaniah apa yang diturunkan Tubannmu kepadamn.
Jika tidak engkan lakukan (apa yang diperintabkan itn) berarti engan
tidak menyampaikan amanat-Nya. Dan Allah memelibara engkan dari
(gangguan) manusia. Sungguh, Allah tidak memberi petunjuk kepada
orang-orang kafir. (al-Ma'idah/5: 67)

Penekanan ayat ini pada kalimat “dan Allah memelihara
engkau dari gangguan manusia”. Dalam sebuah riwayat at-Tirmiz1
dari jalur ‘A'isyah dinyatakan, “Bahwa sejak hijrah di Medinah,
para sahabat bergilir untuk menjaga keselamatan Rasulullah dari
kemungkinan serangan dari kaum kafir Mekah. Namun, setelah
turun ayat ini, Rasulullah mengeluarkan kepalanya seraya berkata,
“Pergilah, Allah telah memberikan perlindungan kepadaku”.
Meski riwayat ini digaribkan oleh at-Tirmizi, namun al-Hakim
mensahihkannya, dan riwayat ini juga banyak dikutip oleh para
mufasir dalam kitab-kitabnya.’

Menilik ayat di atas, maka yang dimaksudkan dengan redaksi
“Allah memeliharamu” adalah bahwa Rasulullah sa/lallahu ‘alaibi
wa sallam dilindungi secara fisik. Hanya saja, ini akan kontradiktif
dengan kenyataan yang pernah dialami oleh Rasulullah ketika
dalam perang Uhud, di mana saat itu kaum muslim mengalami
kekalahan. Menurut beberapa riwayat, Rasulullah mengalami
cedera fisik sampai keluar darah. Karenaitu, ada yang menafsirkan
bahwa orang-orang kafir Mekah tidak akan mampu membunuh
beliau.* Jika demikian, pembahasan tentang kemaksuman rasul
tidak bisa merujuk langsung kepada ayat dengan menggunakan
kata kunci ‘asama-ya‘simu.

Meski tidak ditemukan ayat yang secara spesifik dan tekstual
yang bisa dijadikan pijakan dalam pembahasan kemaksuman
rasul, yakni dengan merujuk kepada term ‘asama-ya ‘simn, namun
dengan merujuk kepada Kamus Besar Babasa Indonesia, bahwa
maksum adalah terpelihara dari dosa dan kesalahan atau bebas

dari dosa dan kesalahan, misalnya dalam sebuah ungkapan,

Kemaksuman Rasul 155



“kita bukan seperti para rasul yang maksun/’. Dengan demikian,
penetapan kemaksuman rasul bukan didasarkan atas nas tetapi

melalui logika.

B. Keniscayaan Kemaksuman Rasul

Dengan merujuk kepada makna kebahasaan, di mana kata
Zsmah berarti terpelihara, terjaga dan terhindar, maka kata ssmab
ar-rasi/ berarti terpelihara seorang rasul dari hal-hal yang bisa
menjatuhkan atau mencederai kesucian risalahnya. Dalam hal
ini, ulama sepakat bahwa seorang rasul maksum dalam kaitannya
dengan tablignr-risalab (penyampaian risalah) dan dosa-dosa besar.
Ini bersifat pasti, schingga ingkar terhadap hal ini berarti kufur
terhadap rasul dan risalah yang dibawanya. Bahkan, seorang rasul
tidak mungkin melakukan perbuatan dosa besar secara mutlak.
Sebab, mengerjakan suatu dosa besar berarti telah terjerumus
dalam “kemaksiatan”. Kenapa demikian? Karena ketaatan
kepada Allah itu tidak dapat dipisah atau harus utuh, begitu
juga kemaksiatan tidak bersifat parsial. Sebab, jika kemaksiatan
telah mewarnai suatu perbuatan, maka ia akan merambat pada
masalah lain, termasuk zabligur-risilah (penyampaian risalah). Hal
ini jelas bertentangan dengan hakikat risalah itu sendiri.

Secara logis bisa dilihat lebih jauh dalam konteks “perintah

menaati rasul secara mutlak”. Seperti dalam firman-Nya,

> A AT EATNET ST AR I e T b BN (et Pt o
o) Fyelds leﬁ-’uj PURESH t&éyigj}*—v e LG
-~ T P ,I,) /,{?/, -

y l < ,.1. Pl i o v
W50 i, S 2 S50 i 55206 T

Dan Kami tidak mengutus seorang rasul melainkan untuk ditaati dengan
izin Allah. Dan sunggub, sekiranya mereka setelah menzalimi dirinya datang
kepadamn (Mubammad), laln menohon ampunan kepada Allah, dan Rasul
pun memohonkan ampunan untuk mereka, niscaya mereka mendapati Allah

Mabha Penerima tobat, Maba Penyayang. (an-Nisa'/5: 64)

156 Kemaksuman Rasul



Ayat di atas, penekanannya pada kalimat “Dan Kami tidak
mengutus seorang rasul melainkan untuk ditaati dengan igin Allah”. Ini
menunjukkan bahwa seorang rasul harus ditaati secara mutlak,
bahkan umatnya tidak berhak untuk memeriksa apa yang harus
ditaati dan apa yang tidak perlu ditaati. Ayat di atas secara teks-
tual tidak memberi jalan kepada siapa pun untuk memeriksa apa
saja yang telah ditetapkan oleh beliau, melalui sunahnya. Apa-
bila seseorang merasa ragu atas sejumlah perbuatan nabi, misal-
nya, maka keraguan ini bisa menyebabkan semua perintah dan
hukumnya yang telah ia sampaikan juga bisa dipertanyakan. Ini
menunjukkan bahwa para rasul bebas dari kesalahan risalahnya,
baik yang menyangkut perintah maupun larangan. Jika tidak, nis-
caya Allah subbanahn wa ta‘ala tidak akan memerintahkan manu-
sia untuk mematuhi rasul-Nya tanpa syarat.

Bahkan, pada ayat lain dinyatakan, bahwa Allah memberikan
hak khusus kepada rasul-Nya, Sebagaimana dalam firman-Nya:

T T T A P N =PI U R AR SCANS - f 0 o
S 8 A A B b A S G 358 55 3 SIS

Apa yang diberikan Rasul kepadamn, maka terimalah dia! Dan apa yang
dilarangnya bagimu, maka tinggalkanlah! (al-Hasyr/59: 7)

Ayat ini secara tegas menyatakan agar mengikuti segala apa
saja yang datang dari seorang rasul dan meninggalkan segala apa
saja yang dilarangnya. Bahkan seandainya Allah secara jelas tidak
melarang atau memerintahkan-Nya sekalipun. Ayat tersebut
menurut asy-Sya‘rawl, menunjukkan bahwa Rasulullah diberi
hak khusus untuk membuat “syari‘at”.”

Dengan demikian, setiap muslim harus menerima apa saja
vang Rasulullah sa/lallahu ‘alaihi wa sallam berikan tanpa syarat
dan tanpa ragu. Ini artinya bahwa izin ataupun larangan dari
Rasulullah senantiasa selaras dengan kehendak Allah subhanahu

wa ta‘ala dan senantiasa diberkati oleh-Nya. Rasanya mustahil ada

Kemaksuman Rasul 157



seorang muslim yang begitu yakinnya untuk mengikuti perintah
dan menjauhi larangan seseorang, sementara ia tidak maksum.
Yang pasti, Rasulullah harus terjaga (maksum) dari kesalahan
dan kekeliruan dari semua risalah yang dibawanya. Sebab tanpa
kemaksuman maka apa yang menjadi tanggung jawab beliau,
yaitu fablignr-risalah akan rusak. Demikian ini, karena dalam
penyampaian risalah—apabila tanpa kemaksuman—Dbisa saja
beliau akan dipengaruhi oleh hawa nafsu dan ketidakterjagaan
akhlak. Bahkan tanpa kemaksuman, sebuah risalah Ilahiyah
hanya akan menjadi ajang permainan bagi musuh-musuh Islam.
Seorang rasul harus maksum, sebab apabila beliau melaku-
kan kesalahan sedikit saja dalam risalahnya maka hal itu akan
berdampak pada keseluruhan dakwahnya. Sebab, apa jaminan-
nya risalah itu dianggap benar, jika beliau pernah salah dalam
menyampaikan satu risalah saja. Karena itu, kemaksuman meru-
pakan keistimewaan yang diberikan Allah kepada rasul-rasul-
Nya, untuk menjaga kelangsungan risalah dan otentisitasnya.
Dalam kaitan ini, terdapat firman Allah:

)/’)/-’ Ar o o

Zopraslal) glo_dL.,,aj\C_,.a'Y_,L;-)Lf.bJ..\,\L._,'.‘y

Ratakanlalb (Mubanimad), “Sesunggubnya aku hanya menberimu peringatan
sesuai dengan wabyn.” Letapi orang tuli tidak mendengar seruan apabila
mereka diberi peringatan.” (al-Anbiya'/21: 45)

Ayat ini pada mulanya bentuk peringatan bagi orang-orang
kafir, yang tidak mau mendengarkan peringatan dari Rasulullah.
Padahal, peringatan tersebut bukan didasarkan atas suka atau
tidak suka (/zke or dislike), atau mengikuti hawa nafsu. Beliau hanya
mengikuti apa yang diwahyukan kepadanya melalui Malaikat
Jibril, makanya tidak ada cacat sedikit pun, baik dari susunan
maupun pengertian yang dikandungnya.® Namun begitu, ayat

tersebut bisa menjadi argumentasi yang cukup kuat bahwa tidak

158 Kemaksuman Rasul



mungkin seorang rasul salah atau keliru dalam risalahnya, baik
dalam penyampaian maupun kandungan isinya.

Pada kesempatan yang lain, Allah berfirman:

g AL TS | wmb’b“b Lv“-"ﬁ
~h T }‘/9-// wie ""-"/,
u_yny.))‘-“hﬂ".uls -}‘-"‘-‘"

Dan apabila engkan (Mubammad) tidak membacakan suatn ayat kepada
mereka, mereka berkata, “Mengapa tidak engkan buat sendiri ayat itu?”
Ratakanlah (Mubammad), “Sesunggubnya aku hanya mengikuti apa yang
diwabyukan Tubankn kepadaku. (Al-Qur'an) ini adalah bukti-bukti yang
nyata dari Tubanmu, petunjuk dan rabmat bagi orang-orang yang beriman.”
(al-A‘raf/7: 203)

Ayat ini pada mulanya kecaman kepada mereka yang
menyuruh Nabi Muhammad sallallibn ‘alaibi wa sallam agar
mendatangkan ayat yang dibuat oleh beliau sendiri ketika ayat
tidak datang kepada mereka. Namun, ayat ini juga menunjukkan
bahwa apa yang disampaikan beliau merupakan ajaran yang
membawa manfaat, karena diperoleh atau diajarkan langsung
dari Allah.” Ini menunjukkan bahwa wahyu yang diterima dan
disampaikan kepada umatnya sama sekali tidak dipengaruhi
hawa nafsu. Atau dengan kata lain, bahwa beliau terpelihara dari
mengikuti hawa nafsu, terlebih jika hal itu menyangkut risalah.

Dalam kaitan ini, secara tegas dinyatakan dalam Al-Qur'an:
, g y

,-—-—,:____ A A, ’ ‘f ¥ et A\ - AT
O\ ki 13‘;:?',»“1‘_:‘0‘@&5)‘6;‘3%“;

(Dan) dia (Mubammad) tidaklab mengucapkan sesuatu dari hawa nafsunya.
Apa yang dincapkannya itu hanyalah wahyn yang diwabynkan (kepadakn),
yang diajarkan kepadanya oleh (Jibril) yang sangat kuat. (an-Najm/53:
3—5)

Kata bawa adalah condongnya nafsu kepada sesuatu yang

Kemaksuman Rasul 159



disenangi atau terdorongnya nafsu untuk melakukan sesuatu yang
disenangi yang cenderung bertentangan dengan syari‘at dan akal
schat.® Menurut ayat di atas, bukan saja dalam menyampaikan
risalah, tetapi apa saja yang keluar dari mulut beliau sama sekali
tidak dipengaruhi oleh hawa nafsu. Melihat hal ini, bahkan hadis
sekalipun sebenarnya Rasulullah maksum dalam artian, “tidak
berbohong dengan apa yang beliau ucapkan”.

Sebenarnya, seorang rasul bukan saja bersifat maksum
dalam konteks Zabligur-risalah, akan tetapi juga harus maksum dari
segala bentuk dosa dan kemaksiatan. Sebab, bagaimana mungkin
seorang muslim diperintah untuk mengikuti seseorang yang tidak
terjaga dari dosa. Bahkan dalam beberapa ayat keataatan kepada
rasul disejajarkan dengan ketaatan kepada Allah, Sebagaimana

ayat berikut ini:
A ,-,,;,a 'y /;/,).: A /,’l },,_,},\ f,‘/ ")’T
OGS SRS AL LB G ET

Wabai orang-orang yang beriman! 1aatlah kepada Allah dan taatlah kepada

Rasul dan janganlah) kanin mernsakkan segala amalpmn. (Muhammad/47:
33)

Dan firman Allah:

b
sas ANT TS G 0r T

Eas ¢ e RO d 5y i b G i 8

Barang siapa menaati Rasul (Mubammad), maka sesunggubnya dia telah
menaati Allah. Dan Barang siapa berpaling (dari ketaatan itn), maka (ke-

tabuilah) Kami tidak mengutusmn (Mubammad) untuk menjadi pemelihara
mereka. (an-Nisa'/5: 80)

Kedua ayat di atas, di mana ketaatan kepada Rasul secara
tegas disejajarkan dengan ketaatan kepada Allah, menunjukkan
atas keniscayaan kemaksuman Rasul. Penegasan semacam ini

tentunya mustahil untuk diterima sekiranya para rasul itu tidak

160 Kemaksuman Rasul



maksum dari dosa. Sebab, di ayat lain, Allah melarang untuk
mengikuti atau menaati orang yang berdosa, seperti dalam

firman-Nya:
STl 95 G5 S350

Maka  bersabarlah untuk  (melaksanakan) ketetapan Tubanmu, dan

Janganilah engkan ikuti orang yang berdosa dan orang yang kafir di antara
mereka. (al-Insan/76: 24)

Jika orang yang berdosa itu tidak boleh ditaati, sementara
rasul adalah sosok yang harus ditaati, maka konklusinya seorang
rasul harus maksum (terpelihara) dari dosa. Namun, bagaimana
dengan dosa-dosa kecil, apakah seorang rasul juga maksum.
Dalam hal ini ada perbedaan pendapat. Sebagian ada yang
mengatakan, para rasul tidak maksum dari mengerjakan dosa-
dosa kecil, sebab hal itu tidak termasuk kategori “maksiat”.
Sedangkan menurut sebagian yang lain, para rasul maksum
dari mengerjakan dosa-dosa kecil, sebab hal itu juga termasuk
kategori “maksiat”.

Terlepas dari kedua perbedaan di atas, yang jelas adalah
bahwa menyangkut hukum halal dan haram setiap rasul adalah
bersifat maksum. Tidak mungkin seorang rasul melakukan yang
diharamkan; begitu juga tidak mungkin ia tidak melaksanakan
yang diperintahkan. Dengan demikian, para rasul bersifat
maksum dari mengerjakan sesuatu yang diharamkan atau me-
ninggalkan suatu kewajiban, baik hal itu termasuk dosa-dosa be-
sar atau dosa-dosa kecil. Atau dengan kata lain, mereka maksum
dari mengerjakan apa saja yang termasuk perbuatan maksiat.

Namun, dalam hal menyangkut &bélaful-aula (tidak menger-
jakan yang terbaik/paling layak), maka mereka tidaklah maksum.
Dalam artian, mereka dibolehkan mengerjakan tindakan &hz/aful-

anld secara mutlak. Sebab, ditinjau dari berbagai sudut mana pun

Kemaksuman Rasul 161



dalam hukum Islam, hal itu tidak termasuk dalam jenis kemak-
siatan. Hanya saja, ini mengandung problem psikologis. Dalam
konteks Nabi Muhammad, misalnya, beliau tidak saja berkewa-
jiban menyampaikan risalah dan wajib ditaati, tetapi beliau juga
menjadi teladan bagi semua umat manusia, karena keluhuran

akhlak beliau, seperti dalam firman-Nya:

¥ A ]

ke Gl Jdekl

Dan sesunggubnya engkan benar-benar berbudi pekerti yang lubur. (al-
Qalam/68: 4)

Yang dimaksud al-&hulugul-‘azim adalah akhlak yang paling
sempurna dari semua jenis akhlak yang ada. Ini menunjukkan
akhlak beliau mencapai tingkat kesempurnaan tertinggi dari
semua akhlak yang ada pada diri manusia. Artinya, jika semua
akhlak mulia yang ada pada setiap manusia, maka semua terkum-
pul pada diri beliau dan mencapai tingkat kesempurnaan. Ini juga
bisa dipahami bahwa beliau akan memperlakukan setiap manusia
dengan akhlak yang maha sempurna.’ Ini sesuai dengan kesak-
sian ‘A'isyah, ketika ia ditanya tentang Rasulullah, ia menjawab,
“Akhlak beliau adalah Al-Qur'an”. Jika di dalam Al-Qut'an ter-
kumpul semua akhlak yang mulia, maka kemuliaan akhlak itu
juga ada pada diri Rasulullah karena akhlak beliau adalah Al-
Qur'an, sehingga apabila ada ayat yang berkenaan dengan beliau
selalu menyangkut keluhuran akhlak beliau.

Dari penjelasan di atas, bisa diambil kesimpulan bahwa be-
liau bukan saja maksum dalam hal penyampaian risalah dan dosa,
tetapi juga maksum dari akhlak yang buruk yang bisa menjatuh-
kan derajat beliau, baik sebagai rasul maupun sebagai manusia
yang paling mulia. Karena itu, menjadi sangat wajar apabila be-
liau layak dijadikan teladan bagi setiap orang, bahkan oleh orang

di luar Islam sekalipun. Mereka tidak mungkin mampu menging-

162 Kemaksuman Rasul



kari kemuliaan akhlak beliau tersebut, karena beliau bukan saja
tokoh legenda tetapi tokoh sejarah yang perjalanan hidupnya di-
tulis oleh banyak penulis yang berbeda-beda sehingga mencapai
tingkatan mutawatir atau tidak mungkin mereka berdusta. Terkait

dengan keteladan, Allah berfirman:

PR PN . Lk it Fra ot B . Gear ) g ’_,},,,,1,
% SN AR sl s S |01 3253 ST 065
<N

\" 2

=%

Sunggub, telah ada pada (diri) Rasulullah itn suri teladan yang baik bagimn
(yaitn) bagi orang yang mengharap (rabhmat) Allah dan (kedatangan) hari
Kiamat dan yang banyak mengingat Allah. (al-Ahzab/33: 21)

Dalam ayat lain Allah subhanabn wa ta‘ala juga berfirman:

§ v G hope sl AEtE Bt sesg) bre sanos Gz b ooh 2odede o
e 5y Ny S XA SRS 52 1 S W g SIS

(Wabai Nabi) Katakanlah (kepada manusia), “Jika kalian benar-benar
mencintai Allah, maka ikutilah aku, niscaya Allah mencintai kalian dan

mengampuni dosa-dosa kalian! (Ali ‘Imran/3: 31)

Di sini cinta kepada Allah disejajarkan dengan mengikuti
perintah-perintah Nabi Muhammad sa/lallabu ‘alaibi wa sallam.
Artinya, jika kalian mencintai Allah, ikutilah Nabi, jika kalian
mengikuti Nabi, niscaya Allah mencintai kalian. Ini menunjukkan
betapa Rasulullah terbebas dari setiap jenis kekurangan secara
mutlak. Bukan saja perintah-perintah beliau, namun juga semua
keputusannya tetjaga dari kesalahan (an-Nisa'/4: 65). Inilah
karunia yang besar dari Allah kepada manusia, khususnya umat
muslim, karena diutusnya seorang yang berakhlak mulia, yaitu
Nabi Muhmmad. Allah s#bhanabhu wa ta‘ala berfirman:

A P iy

X [ = alEE s 2AT A Y T ~
aol e IS g AT DA NG S8 B 51 G S BN G )

Kemaksuman Rasul 163



“ Aoz 5

"}!P é ; n ” ))‘“’]/:l/r,.t /)/

Sunggub Allah telah memberi karunia kepada orang-orang beriman ketika
Allab mengutus di antara mereka seorang Rasul dari golongan mereka sendiri
yang membacakan kepada mereka ayat-ayat Allah, membersibkan (jiva)
mereka, dan mengajarkan kepada mereka al-Kitab dan al-Hikmah. Dan
sesunggubnya sebelum (kedatangan Nabi) itn, mereka adalab benar-benar
dalam kesesatan yang nyata. (Ali Imran/3:164)

Ayat ini, sesuai konteksnya, mengawali untuk mengingatkan
para pejuang Uhud akan anugerah Allah, yakni di tengah-tengah
mereka ada Rasul. Demikian ini, agar mereka tidak kecil hati
dan kecewa berat ketika tertimpa kekalahan di perang Uhud,
padahal Rasulullah sallallihn ‘alaihi wa sallam beserta mereka.'
Melalui peristiwa itu, seharusnya mereka mau mengintrospeksi
diri. Mereka kalah di perang Uhud bukan karena Allah tidak
menolong, tetapi disebabkan perilaku mereka sendiri—yaitu para
pasukan panah—yang tidak taat kepada perintah komandannya,
yakni Rasulullah sa/lallabu ‘alaibi wa sallam.

Meski demikian, ayat di atas menggambarkan salah satu misi
seorang rasul, yaitu untuk menyucikan jiwa orang-orang beriman.
Jika demikian, bagaimana mungkin seorang rasul yang bertugas
menyucikan orang lain yang melakukan kesalahan sementara ia
sendiri tidak suci? Bagaimana mungkin Allah mengutus seorang
pribadi yang kotor dan berdosa untuk menyucikan orang
lain? Bagaimana bisa sesecorang mengajari orang lain hikmah
sementara ia tidak punya hikmah untuk membedakan kebenaran
dari kesalahan atau yang terburuknya, sementara ia tidak punya
tekad untuk menjauhi perbuatan yang salah? Ini semua tidak

mungkin terjadi pada diri seorang rasul. Bahkan, secara tegas

164 Kemaksuman Rasul



beliau menyatakan:
. ¢ . ok o ., A
Gyl oF e olg) LIV ASG 8V E )

Abku dintus hanya untuk menyempurnakan kemuliaan akblak. (Riwayat
al-Baihaqt dari Aba Hurairah)

Dengan demikian, pernyataan Allah, “Dan sesunggubnya eng-
kan benar-benar berbuds pekerti yang lubur.” (al-Qalam/68: 4) menjadi
bukti yang sangat jelas bahwa Nabi terhindar dari keburukan apa
pun, baik dari segi risalah, dosa, maupun akhlak. Seorang manu-
sia yang melakukan kesalahan-kesalahan tidak pantas menerima
pujian semacam itu. Semua ayat ini secara jelas membuktikan,
paling tidak, dua hal, yaitu, 1) otoritas Nabi Muhammad atas
orang-orang beriman tidak terbatas atau mencakup semuanya.
Karena itu, setiap perintah yang diberikan olehnya dalam kondisi
apa pun, di tempat mana pun, pada waktu kapan pun haruslah
ditaati tanpa syarat. 2) otoritas tertinggi yang dianugerahkan ke-
padanya disebabkan beliau maksum dan bebas dari segala jenis
kesalahan dan dosa. Jika tidak, niscaya Allah tidak akan meme-
rintahkan kepada kita untuk menaatinya tanpa pertanyaan atau-

pun keraguan.

C. Problematika di Sekitar Kemaksuman Rasul

Berangkat dari pembahasan di atas, maka kemaksuman
Rasul menyangkut tiga hal, yaitu tabligur-risalah, dosa-dosa yang
masuk kategori kemaksiatan, baik kecil maupun besar, dan akhlak
yang rendah. Jika demikian, perlu ada penjelasan lebih lanjut dua
term yang saling berkelindan, yaitu “dosa” dan “salah”. Dalam
konteks kemaksuman misalnya, apakah seorang rasul terjaga dari
dosa dan salah—dalam maknanya keliru? Atau ia hanya terjaga
dari dosa saja, sementara kesalahan yang bersifat manusiawi rasul

tidak maksum?

Kemaksuman Rasul 165



Dalam beberapa kasus, ternyata para sahabat tidak langsung
melaksanakan perintah beliau, tetapi mereka memastikan terlebih
dahulu, apakah pendapat tersebut berdasar wahyu atau hanya
pendapat beliau sendiri. Padahal sahabat adalah orang-orang
yang memiliki tingkat ketaatan dan loyalitas yang sangat tinggi.
Tentu saja, dengan mempertanyakan kembali bukan berarti
mereka tidak menaati perintah Rasulullah, akan tetapi, apabila
itu wahyu mereka akan mengikuti dengan mutlak (sawi‘na wa
ata‘na). Namun, bila bukan wahyu, dan mereka punya pemikiran
lain, maka mereka akan berdialog dengan Nabi. Misalnya
pada kasus perang Badar, di mana al-Habbab bin Munzir
mengusulkan strategi yang berbeda dengan Rasul, namun beliau
menyetujuinya.'?

Begitu juga, dalam persoalan strategi perang Uhud, setelah
bermusyawarah, Rasulullah justru mengikuti pendapat mayoritas
para sahabat yang menginginkan pasukan Islam keluar Medinah
menjemput musuh, dan meninggalkan pendapatnya sendiri yang
menginginkan pasukan Islam tetap tinggal di dalam kota."”

Dalam kasus lain, ketika Rasulullah keliru dalam memberikan
pendapat atau arahan kepada para petani kurma, agar mereka
tidak perlu mengawinkan. Mereka mengikuti pendapat beliau,

namun ternyata gagal panen. Lalu beliau bersabda,
(B il 8 s 019y 4SS AL BT L]

Kalian lebih mengetabui tentang urusan dunia kalian. (Riwayat Muslim
dari Anas bin Malik)

Hadis ini menunjukkan bahwa dalam hal-hal yang tidak ada
hubungannya dengan risalah,—selain persoalan penyerbukan
kurma—misalnya hal-hal yang berkaitan dengan sains dan
teknologi, seperti pembangunan gedung, jembatan, pertanian,

teknik kedokteran, eksplorasi minyak dan sebagainya, maka

166 Kemaksuman Rasul



semuanya diserahkan kepada kemampuan penguasaan sains dan
teknologi, bukan risalah Islam atau Al-Qur'an dan Hadis.
Dalam firman Allah juga ditegaskan:

%) utjc:..\ B L}.::C,’.N,I\)Laxb L[,n.,\,
P "}/,// A - — s
u_,fwy.» P STy pé'—uju-‘:r'@

Dan apabila engkan (Mubammad) tidak membacakan suatn ayat kepada

mereka, mereka berkata, “Mengapa tidak engkan buat sendiri ayat itn?”

Ratakanlah (Mubammad), “Sesunggubnya aku hanya mengikunti apa yang

diwahyukan Tubankn kepadaku. (Al-Qur'an) ini adalah bukti-bukti yang

myata dari Tubanmu, petunjuk dan rabmat bagi orang-orang yang beriman.”
(al-A‘raf/7: 203)

Ayat di atas menunjukkan bahwa kewajiban mengikuti
Rasulullah sebatas apa yang telah diwahyukan oleh Allah
kepadanya. Itulah yang dilakukan oleh para sahabat, Sebagaimana
beberapa contoh kasus di atas.

Namun, dalam konteks kemaksuman rasul, apakah beliau
bisa dikatakan salah/keliru sekaligus dosa, atau salah saja tetapi
tidak dosa? Apakah kesalahan semacam itu bisa dikategorikan
beliau telah berbuat maksiat? Tentu saja jawabannya, “tidak”.
Persoalan kemudian adalah apakah kekeliruan semacam ini
bisa mengurangi kewibawaan dan kemuliaan akhlak beliau
sebagai rasul dan manusia yang suci? Yang jelas, siapa pun akan
menganggap hal ini tidak ada kaitannya dengan akhlak, apalagi
risalah. Jika demikian, kekeliruan tersebut tidak bisa dianggap
mengurangi sifat kemaksuman beliau, Sebagaimana orang-orang
Syi‘ah, yang beranggapan bahwa beliau bukan saja tidak boleh
dosa tetapi juga tidak boleh keliru dalam keputusannya. Itu
semua hanyalah kesalahan yang bersifat manusiawi yang tidak ada
kaitannya dengan risalah, kemaksiatan bahkan akhlak sekalipun,

yang karenanya tidak bisa dikatakan mengurangi kemaksuman.

Kemaksuman Rasul 167



Memang ada yang berpendapat, dalam konteks rasul seba-
gai teladan, jika perkataan beliau tidak dapat dipercaya dalam
masalah-masalah duniawi, maka perkataannya juga tidak dapat
dipercaya dalam masalah-masalah keagamaan, karena sifat “da-
pat dipercaya” merupakan karakteristik kepribadian dan tidak
bisa dipilah menjadi bidang-bidang terpisah. Pernyataan ini be-
nar, tetapi harus dibedakan antara “salah/keliru” dengan “tidak
bisa dipercaya”. Keduanya jelas berbeda, jika “salah/keliru” ko-
notasinya bersifat manusiawi yang tidak terkait dengan positif
dan negatif, sementara istilah “tidak dapat dipercaya” konota-
sinya adalah negatif.

Di samping beberapa kesalahan di atas, masih ada beberapa
kekeliruan yang pernah dilakukan Rasulullah, yang kemudian
ditegur oleh Al-Qur'an, misalnya firman Allah:

Dfﬁluf«:j}\_))xjuoﬂuw@ \mu;}(ao\wlé(b

b B /,a.. H’/ ‘\_\ﬂ}' ,u-

r.LE. ﬁ‘ijx/:;:l:-/

Tidaklah pantas, bagi seorang nabi mempunyai tawanan sebelum dia
dapat melumpubkan musubnya di bumi. Kamn menghendaki harta benda
duniawi sedangkan Allah menghendaki (pahala) akbirat (untuknm). Allah
Mahaperkasa, Mahabijaksana. Sekiranya tidak ada kete-tapan terdabulu
dari Allah, niscaya kammn ditimpa siksaan yang besar karena (tebusan) yang
kann ambil. (al-Anfal/8: 67—G68)

——/ £y //////A_,ul.:fj\f ,»-._.

Ayat ini turun berkenaan dengan tawanan perang Badar.
Berkaitan dengan ini, beliau memusyawarahkanya dengan saha-
bat-sahabat beliau, seraya bersabda, “Allah telah memenangkan
kalian atas mereka, apa yang harus kita lakukan”. Maka berkata-
lah ‘Umar bin al-Khattab, “Wahai Rasulullah, sebaiknya mereka
dibunuh saja”. Namun, beliau berpaling dari ide ‘Umar tersebut,
begitu seterusnya. Kemudian berdirilah Abu Bakar, “Wahai Ra-

168 Kemaksuman Rasul



sulullah, mereka dimaafkan saja, dan sebagai gantinya mereka
harus membayar tebusan. Mendengar ide Abu Bakar tersebut,
wajah beliau berseri, lalu dimaafkanlah mereka para tawanan Ba-
dar. Lalu turunlah ayat ini untuk menganulir persetujuan beliau
terhadap pendapat Abu Bakar, sekaligus membenarkan pendapat
‘Umar agar mereka dibunuh."

Ayat di atas secara tegas memaparkan kekeliruan Rasulullah
dalam mengambil kebijakan. Dalam hal ini, ternyata beliau tidak
maksum, sebab kekeliruan ini hanyalah bersifat manusiawi. Boleh
jadi, penerimaan beliau atas usulan Abu Bakar didasarkan sifat
beliau yang pemaaf. Namun, ternyata Allah memiliki kehendak
lain.

Pada kasus yang lain Allah subhanabu wa ta‘la berfirman:

Y R G T TP T P IO VI PR O S G P 0 SRR N
C&gﬁ;@;&w%ﬂﬂg}ﬂ&@a%&l@mw
Allab memaafkanmn (Mubammad). Mengapa englan mentberi izin kepada
mereka (untuk tidak pergi berperang), sebelunm jelas bagimmn orang-orang yang
benar-benar (berbalangan) dan sebelum engfean mengetahui orang-orang yang

berdusta? (at-Taubah/9: 43)

Ayatini merupakan teguran kepada Rasulullah yang memberi
izin sekelompok orang untuk tidak ikut berperang. Mereka itu
ternyata orang-orang munafik. Mereka adalah orang-orang yang
takut mati karena keburukan perilakunya, namun pada sisi lain,
mereka tidak ingin dituduh sebagai seorang pengecut, maka
diciptakanlah skenario tersebut.'®

Kesalahan beliau untuk mengizinkan mereka tidak ikut
perang juga sesuatu yang bersifat manusiawi yang tidak ada
hubungannya dengan risalah, kemaksiatan maupun akhlak.
Perizinan tersebut diberikan, karena beliau memang manusia
biasa yang hanya menghukumi seseorang dari segi lahiriahnya
semata, sementara wilayah batin adalah wilayah Allah.

Dari beberapa kesalahan atau kekeliruan Rasulullah, ba-

Kemaksuman Rasul 169



rangkali yang agak sedikit problematis adalah kasus ‘Abdullah
bin Ummi Maktam, yang menjadi latar belakang turunnya Surah
‘Abasa. Dalam sebuah riwayat dinyatakan bahwa Surah ‘Abasa
turun berkaitan dengan ‘Abdullah bin Ummi Maktam, seorang
yang buta, yakni ‘Abdullah bin Syarth bin Malik bin Rabi‘ah Fih-
ri dari kabilah Bani Amir bin Lu'ay ada yang menyebut Bani
Fahr. Dia datang kepada Rasulullah sa/lallahu ‘alaibi wa sallam
ketika beliau tengah mencoba meyakinkan para tokoh musyrik
Mekah tentang ajaran Islam yakni ‘Utbah bin Rabi‘ah, Abu Jahal
bin Hisyam, ‘Abbas bin ‘Abdul Muttalib, Walid bin Mugirah dan
Umayyah bin Khalaf dengan harapan kiranya mereka bisa ma-
suk agama Islam setelah dijelaskan.

Ibnu Ummi Maktam berkata, “Wahai Rasulullah, bacakanlah
kepadaku dan ajari aku sesuatu yang Allah ajarkan kepadamu!”
Dia terus menyeru beliau dan mengulang-ulang permohonannya,
dengan tidak mengetahui bahwa Nabi Muhammad tengah sibuk
menghadapi orang lain, sampai “kegusaran” tampak pada wajah
Nabi dan memalingkan wajahnya dari Ibnu Ummi Maktam.
Lalu turunlah ayat ‘wbasa wa tawalla...”. Sejak saat itu, beliau
memuliakan Ibnu Ummi Maktim, dan apabila ia bertemu Ibnu
Ummi Maktam beliau selalu berkata, “Selamat datang orang
yang Tuhanku menegurku karenanyal”"”

Riwayat semisal banyak ditemukan di beberapa kitab
tafsir. Namun, ada penjelasan yang agak moderat dari Abul-
A‘la al-Maududi. Beliau menyatakan, “Surah ‘Abasa/80 ayat 17
(2457 L oLy 1s) menunjukkan bahwa kebinasaan secara langsung
ditujukan kepada orang-orang kafir yang tidak memperhatikan
pesan kebenaran. Sebelum ini, dari permulaan surah hingga
ayat 16, sesungguhnya ia ditujukan untuk menegur orang-orang
kafir kendati seolah-olah ia ditujukan kepada Nabi Muhammad
sallallabu ‘alaihi wa sallam."®

Terkait dengan ‘Abasa terdapat analisa yang berbeda dengan

170 Kemaksuman Rasul



mayoritas ulama. Menurut mereka, “Bagaimanapun, faktanya
adalah Al-Qur'an tidak memberikan keterangan apa pun bahwa
orang yang bermuka masam kepada orang buta adalah Nabi
Muhammad dan juga tidak memastikan siapa yang dituju oleh
ayat tersebut. Pada ayat-ayat tersebut Allah tidak mengalamatkan
kepada Nabi Muhammad, baik menggunakan nama beliau
maupun julukannya, seperti, wahai Muhammad, wahai Nabi,
atau wahai Rasulullah. Di sisi lain, telah terjadi perubahan kata
ganti dari ‘dia’ dalam dua ayat pertama kepada ‘engkau’ dalam
ayat-ayat terakhir dalam surah tersebut. Allah tidak menyatakan,
‘Engkau bermuka masam dan berpaling’. Alih-alih, Yang Maha
Kuasa menyatakan, Dia bermuka masam dan berpaling (ketika ia
tengah bersama Nabi). Karena telah datang kepadanya seorang
yang buta. Tahukah kamu bahwa ia (orang buta tersebut) ingin
membersihkan dirinya dari dosa (‘Abasa/80: 1—3).

Jika diandaikan bahwa ‘engkau’ dalam ayat ke tiga tertuju
kepada Nabi Muhammad, maka semakin menjadi jelas dari tiga
ayat di atas bahwa kata ganti ‘dia’ (orang yang bermuka masam)
dan ‘kamu’ tertuju pada dua orang yang berbeda. Dua ayat
selanjutnya mendukung gagasan ini; Adapun orang yang merasa
dirinya serba cukup, maka kamu melayaninya (‘Abasa/80: 5—0).
Dengan demikian, orang yang bermuka masam bukanlah Nabi
Muhammad karena ada perbedaan antara ‘dia” dan ‘kamu’.

Sementara dalam Surah ‘Abasa/80: 6, Allah berfirman kepada
Nabi-Nya dengan mengatakan, bahwa mendakwahi orang-orang
yang sombong dari bangsa Quraisy yang bermuka masam kepada
seorang buta tidaklah pantas dan tidaklah apa-apa untuk lebih
mendahulukan mendakwahi seorang yang buta, sekalipun orang
buta datang belakangan. Alasannya, mendakwahi siapa pun yang
tidak bermaksud untuk menyucikan dirinya—sampai ke tingkat
di mana ia bermuka masam kepada seorang mukmin—tidaklah

berguna. Lebih dari itu, bermuka masam bukanlah perilaku yang

Kemaksuman Rasul 171



berasal dari Nabi Muhammad. Terhadap musuh-musuhnya yang
nyata saja beliau tidak bermuka masam, apalagi terhadap orang
betiman yang mencari petunjuk.'’

Terlepas dari pro-kontra, kasus di atas jika dilihat dalam
perspektif  zablignr-risalab, justru hal itu semakin menguatkan
posisi Rasulullah yang maksum. Seandainya beliau tidak maksum,
baik dalam penyampaian risalah maupun perbuatan dosa, niscaya
beliau akan menyembunyikan ayat tersebut dan tidak akan
disampaikan kepada umatnya karena jelas-jelas menegur beliau.

Menyangkut Surah ‘Abasa, ar-Razi mencoba memberi
penjelasan secara rasional. Ada hal penting yang harus dipahami
tetlebih dahulu yaitu:

Pertama, bahwa menyampaikan maksud pribadi kepada Ra-
sulullah sementara beliau belum selesai dengan persoalan yang
dihadapi akan menyakitkan hati beliau, dan yang demikian ini
adalah dosa besar.

Kedna, mendahulukan yang lebih penting (a/-ahan) dari pada
yang penting (al-mubim). Dalam pandangan Rasulullah, Ibnu
Ummi Maktam sudah memeluk Islam dan sudah mengetahui
tentang kebenaran agama Islam. Sementara para tokoh kafir
Quraisy tersebutbelum tahu, sehingga apabilamereka mengetahui
dan mau masuk Islam, maka akan memberi efek positif kepada
para pengikutnya. Karena itu, memotong sesuatu yang dianggap
penting demi persoalan sepele adalah diharamkan.

Ketiga, Berdasarkan firman Allah pada Surah al-Hujurat/49
ayat 4, bahwa seseorang harus menunggu saat yang tepat untuk
memanggil beliau dan dengan cara sopan. Karena itu, jika
panggilan atau permohonan tersebut mengakibatkan para tokoh
kafir Quraisy itu berpaling dari Islam adalah layak dianggap dosa.

Dilihat dari perspektif diatas, maka sesungguhnya yang salah
dan berdosa justru ‘Abdullah bin Ummi Maktam. Sementara apa
yang dilakukan oleh Rasulullah adalah sebuah kewajiban yang

172 Kemaksuman Rasul



harus dilaksanakan sebagai muballignr-risalah (penyampati risalah).
Namun, kenapa Allah justru “menegur” Rasulullah bukan Ibnu
Ummi Maktum? Jika itu dianggap sebagai pemuliaan kepada Ibnu
Ummi Maktam, kenapa dipanggil dengan sebutan a4 (si buta)
padahal dalam pandangan umum sebutan tersebut jelas-jelas
merendahkan? Bukankah Rasulullah diizinkan memperlakukan
sahabatnya dengan cara yang beliau pilih, yang dianggap
membawa maslahat? Bukankah atas nama menanamkan nilai-
nilai keadaban beliau terkadang melakukannya dengan cara
lembut maupun tegas? Jika demikian, maka “bermuka masam”
seharusnya dipandang sebagai cara yang direstui Allah untuk
mendidik.

Namun, kenapa beliau ditegur? Inilah persoalan-persoalan
rumit yang akan dijelaskan secara rasional oleh ar-Razi:

Pertama, Ibnu Ummi maktam sebenarnya salah karena tidak
mau bersabar menunggu giliran, namun karena sikap Rasulullah
tersebut bisa saja disalahpahami oleh mereka yang tidak tahu
bahwa beliau lebih mementingkan orang kaya dari pada orang
miskin, maka justru beliau yang ditegur.

Kedna, penggunaan kata a‘za (si buta) untuk menyebut
‘Abdullah bin Ummi Maktum bukan untuk menghinakannya,
akan tetapi untuk menginformasikan kepada si pembaca agar bisa
memakluminya meski sesungguhnya caranya tidak dibenarkan
karena akan menyakitkan hati Rasulullah. Di sisi lain, agar beliau
lebih memperhatikannya karena kelemahan fisiknya.

Ketiga, meski beliau diberi hak sepenuhnya untuk mendidik
para sahabatnya sesuai dengan cara yang dikehendakinya. Na-
mun, khusus kasus ini, beliau ditegur karena bisa ditafsiri beliau
mementingkan duniawi dari pada ukhrawi.”

Sementara kasus yang terkait dengan Nabi Yunus,

Sebagaimana yang diinformasikan oleh Al-Qur'an:

Kemaksuman Rasul 173



Pl

M‘ddauujmguﬁﬁwmwj J\u}J"u 'I_a_,
BB ) Wt MU e R S e B A A4

-

@/- ] ru,_/,u_\{;:,j'.:,.’“""‘d

Dan (ingatlah kisah) Zun Nun (Yunus), ketika dia pergi dalam keadaan
marah, lal dia menyangka babwa Kami tidak akan menyulitkannya,
maka dia berdoa dalam keadaan yang sangat gelap, “lidak ada tuhan
selain Engkan, Mabasuci Engkan. Sunggub, aku termasuk orang-orang
yang zalim.” Maka Kami kabulkan (doa)nya dan Kami selamatkan dia
dari kedukaan. Dan demikianlah Kani menyelamatkan orang-orang yang
beriman. (al-Anbiya'/21: 87—88)

Para ulama sepakat, bahwa yang dimaksud oleh ayat ini
adalah Nabi Yunus. Namun, mereka berbeda pendapat apakah
Nabi Yunus yang berada di dalam perut ikan itu setelah diangkat
menjadi rasul atau sebelum menjadi rasul. Menurut salah satu
riwayat dari Ibnu ‘Abbas, bahwa peristiwa ini sebelum Yunus
diangkat menjadi rasul, namun beliau adalah nabi bagi Bani
Israil. Dalam riwayat yang cukup panjang dari Ibnu ‘Abbas
dinyatakan bahwa beliau dimakan ikan sebelum menjadi Rasul.
Baru setelah Allah menyelamatkan beliau dari mulut ikan itulah,
Allah mengangkatnya sebagai rasul-Nya. Kemudian beliau
kembali untuk menemui raja dan kaumnya untuk menyampaikan
risalah yang dibawanya. Pendapat ini adalah pendapat yang labih
kuat, yaitu bahwa Yunus ditelan ikan sebelum diangkat menjadi
rasul.”!

Jika demikian, maka sikap marah Yunus yang mengakibatkan
Allah menghukumnya dimasukkan ke dalam perut ikan, tidak
akan mencederai kerasulan dan risalahnya, sebab peristiwa
tersebut terjadi sebelum beliau diangkat menjadi rasul. Pendapat

ini diperkuat oleh ayat:

174 Kemaksuman Rasul



L e P

£ s // Y ges,
UAJ_MAALJDLJI‘J\ '@' i_l:l_};_}c-‘)_rjt}

\_"_/.ijcjj;..d\mhd\

Kemudian Kami lemparkan dia ke daratan yang tandus, sedang dia dalam
keadaan sakit. Kemudian untuk dia Kami tumbubkan sebatang pohon dari
Jenis labu. Dan Kani utus dia kepada seratus ribu (orang) atau lebib. (as-

Saffat/37: 145—147)

Begitu juga, Nabi Musa yang memukul salah seorang kaum
Qibti karena dorongan untuk membantu teman sesamanya,
Bani Israil, namun ternyata orang itu langsung mati. Akhirnya
Musa menyesali perbuatannya dan melarikan diri ke Madyan.
Pemukulan yang mengakibatkan kematian ini dalam hukum
Islam disebut dengan syibhul-‘amd (seperti sengaja). Artinya,
Musa tidak sengaja membunuh, sehingga ia tidak bisa disebut
bersalah secara mutlak, juga peristiwa ini terjadi di saat beliau
masih seorang pemuda, belum menjadi rasul. Setelah beliau
menetap di Madyan kurang lebih 10 tahun, barulah beliau
diangkat menjadi rasul untuk menyelamatkan Bani Israil dari
cengkeraman Fir‘aun.” Dengan demikian, ini juga tidak bisa
dimasukkan dalam pembahasan kemaksuman rasul, yang inti
persoalannya adalah 7abligur-risalah (penyampaian risalah).

Melihat penjelasan di atas, maka dapat disimpulkan bahwa
kemaksuman seorang rasul dalam konteks zablignr-risalah adalah
bersifat mutlak. Di samping itu, seorang rasul juga maksum
dari hal-hal yang dapat dikategorikan sebagai maksiat. Namun,
sebagai manusia biasa, seorang rasul tidak maksum dari
melakukan kekeliruan pendapat Sebagaimana yang dipaparkan di
atas. Sebab, kekeliruan dalam persoalan ini, bukan saja tidak ada
kaitannya dengan tugas kerasulannya, juga tidak ada kaitannya

dengan pesoalan akhlak. Wallahu a'lam bis-sawab.||

Kemaksuman Rasul 175



Catatan:

' Kamus Besar Bahasa Indonesia, pada term maksunm.

> Ar-Ragib al-Isfahani, a/-Mufradat fi Garibil-Qnr'an, (Beirut: Darul-
Ma‘rifah, t.th.), pada term ‘@sama, h. 3306.

* Lihat, antara lain, at-Tabari, Jawi‘ul-Bayan, (al-maktabah asy-Syamilah),
jilid 10, h. 470; Ibnu Kasir, Tafsir ALQur'an al-‘Agm, (al-Maktabah asy-
Syamilah), jilid 3, h. 152; Wahbah az-Zuhaili, az-Tafsir al-Munir, (al-Maktabah
asy-Syamilah), jilid 6, h. 259.

Y Lihat ALQur'an dan Terjemabnya, Kementerian Agama pada ayat di-
maksud (al-Ma'idah/5: 67).

5 Ibnu ‘Asyir, ar-Taprir wat-Tamwir, jilid 27, h. 87.

¢ Tbrahim bin ‘Umar al-Biqa‘t, Nagmud-Durar fi Tandsubil-Aydt was-Suwar,
(al-Maktabah asy-Syamilah), jilid 5, h. 195.

" al-BiqaT, Nagmud-Durar, (al-Maktabah asy-Syamilah), jilid 3, h. 288.

$ Ibnu ‘Asyir, a-Taprir wat-Tanwir, (al-Maktabah asy-Syamilah), jilid 27,
h. 93.

* Ibnu ‘Asyur, at-Taprir wat-Tanwir, jilid 29, h. 64.

1 Tbnu ‘Asyat, at-Taprir wat-Tanwir, jilid 4, h. 157.

" Al-Baihaqt dalam Swnan al-Kubra, 10/191 No. 20571, dinyatakan sabip
oleh al-Albani dalam Silsilah) al-Ahadis as-Sahihah, No.45.

12 Lihat Shafiyurrahman al-Mubarakfuri, Perjalanan Hidup Rasul yang
Agung Mubammad: Dari Kelahiran hingga Detik-detik Terakhir, terj. Hanif Yahya
dari ar-Rahiq al-Makbtim, (Jakarta: PT. Megatama Sofwa Pressindo, 2001), cet.
ke-5, h. 288.

U Lihat Shafiyurrahman al-Mubarakfuri, Perjalanan Hidup Rasul yang
Agung Mubammad, h. 344.

" Sapih Muslim, Kitab al-Fada’il, No. 2363.

5 Ibnu Kasit, Tafsir al-Qur'an al-Azim, (al-Maktabah al-Syamilah), jilid
4, h. 88.

' Ibnu Kasir, Tafsir al-Qur'an al-“Aggm, jilid 4, h. 159.

' Ibnu Jarir at-Tabati, Jawi‘ul-Bayan, (al-Maktabah asy-Syamilah), jilid
24,h. 218.

'8 Dikutip dati buku Ontologi Islan, dalam hitp:/ [ wwmw.facebook.com/ note,
diunduh pada 20-5-2012, pukul 23.35.

¥ Dikutip dati buku Ontologi Isiam, dalam hitp:/ [ wwm.facebook.com/ note,
diunduh pada, 21-5-2012, pukul 07.02.

? Fakhruddin ar-Razi, Mafitihul-Gaib, (al-Maktabah asy-Syamilah), jilid
31, h. 51.

*' Ar-Razi, Mafatipul-Gaib, jilid 22, h. 184.

# Lihat al-Qasas/28: 14—35.

176 Kemaksuman Rasul



WAHYU DAN KENABIAN




(el

YR

i

WAHYU DAN KENABIAN

Antara wahyu dan kenabian tak dapat dipisahkan. Nabi
merupakan pembawa berita dari langit informasi profetik,
ajaran, atau pedoman yang harus dilaksanakan oleh manusia.
Proses pewahyuan adalah proses sakral sehingga hanya manusia
pilihan yang mampu memerankannya. Manusia pilihan itulah
kemudian kita kenal sebagai nabi, pembawa berita dari Allah.
Mereka menjadi penyambung lidah (kalam) dari Yang Mahasuci
kepada manusia yang serba terbatas. Posisi nabi dalam hal ini di
satu sisi sama seperti manusia biasa yang memiliki keinginan dan
harapan, makan dan minum, berjalan-jalan di tengah keriuhan
pasat,’ tetapi di sisi yang lain mengungguli manusia pada
umumnya karena mampu berkomunikasi dan menerima wahyu
dari Yang Mahaabsolut, Allah subbanabii wa ta‘dla.

Nabi telah dikenal sejak umat manusia mendiami bumi,
karena Adam sebagai khalifah di bumi juga berfungsi sebagai

nabi, pembawa berita ketuhanan yang harus diyakini oleh

178 Wahyu dan Kenabian



manusia. Sepanjang sejarah umat manusia dikenal banyak nabi,
ada yang satu generasi, satu etnis, hubungan keluarga misalnya
ayah dan anak, kakak dan adik, mertua dan menantu, dan ada
pula yang keterkaitan antara satu dengan lainnya (pendahulunya)
sangat jauh. Diantara mereka ada yang dikenalkan oleh Al-Qur'an
sebagai nabi dan rasul sekaligus (nabiyyan wa rasilan).? Jamlah nabi
dan rasul memang tidak dapat diketahui secara persis karena
hanya sebagian yang disebut dan diceritakan oleh Al-Qut'an.’
Yang pasti dan harus diyakini adalah Nabi Muhammad sa/allahu
‘alaihi wa sallam merupakan nabi dan rasul terakhir.* Sejak Nabi
Muhammad masih hidup, dan mungkin juga setiap generasi para
nabi, selalu ada orang mengaku-ngaku sebagai nabi, atau lazim
disebut sebagai nabi palsu. Belum lama di Indonesia masih ada
yang mengaku dirinya sebagai nabi dan rasul, sebut saja misalnya
Ahmad Musaddeq (nama aslinya, Abdussalam).

Dalam tulisan ini akan dibahas tentang makna wahyu yang
didasarkan pada ayat-ayat Al-Qur'an, istilah nabi dan rasul, jenis
wahyu dan proses pewahyuan, nabi dan rasul sebagai penerima
wahyu, tugas-tugas kenabian, Muhammad sallallibn ‘alaibi wa
sallam sebagai rasul terakhir, dan hal-hal lain yang berkaitan

dengan wahyu dan kenabian.

A. Makna Wahyu

Kata wabyn dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia dimaknai
sebagai petunjuk dari Allah yang diturunkan hanya kepada para
nabi dan rasul melalui mimpi dan sebagainya.” Makna inilah yang
digunakan dalam pemakaian bahasa sehari-hari sebagai bentuk
serapan dari Bahasa Arab, alwafy. Dalam kitab Bayanul-Ma‘ani
disebutkan bahwa makna dasar wahyu adalah isyarat tersembunyi
yang dapat dipahami atau isyarat cepat yang terdiri atas simbol,
pemaparan, suara, isyarat tangan atau tulisan.® Sementara dalam

al-Furiq -~ al-Lugawiyyah, dijelaskan bahwa wahyu merupakan

Wahyu dan Kenabian 179



pancaran (emanasi) ilmu dari Allah kepada nabi melalui malaikat
(M ety 6_}\ J1 o rL'.S\ Slass u},j)

Term Wahyu (al- u/a@/) dalam Al-Qut'an terulang sampai 70
kali dengan makna berbeda-beda. Terdapat beberapa pemaknaan
wahyu yang dikaji melalui ayat-ayat Al-Qur'an, antara lain:

1. Firman Allah kepada Rasul-Nya

Makna wahyu pada umumnya adalah firman Allah subhanahi
wa ta‘dla yang disampaikan kepada utusan-Nya yang dikenal
dengan nabi dan rasul. Para utusan itu menerima wahyu dari
Allah untuk kemudian disampaikan kepada manusia sebagai
kebenaran yang harus diamalkan dalam kehidupan sehari-hari.
Makna inilah yang mendominasi term wahyu dalam ayat-ayat Al-
Qutr'an. Salah satu di antaranya terdapat pada Surah an-Nisa'/4:
163 sebagai berikut,

o ST e e T & 14 =i ) T AT o m
i) BEra ,.\pwu_.\,lb @,J\uﬁ&um,.ﬁu
B N T TS i W - 4)9///\ Y
djj—b)uﬂ_}))uy\_jts—t}%jjap‘y 1}&3@}@";3‘_}%

;;;3_;'!_\\_&\// 4

Sesunggubnya Kami mewabyukan kepadamn (Mubammad) Sebagaimana
Kami telah mewahynkan kepada Nub dan nabi-nabi setelahnya, dan Kani

telah mewalyukan (pula) kepada lbrabim, Ismail, Ishak, Yakub dan
anak cucunya; Isa, Ayyub, Yunus, Harun dan Sulaiman. Dan Kami telah
memberifean Kitab Zabur kepada Dawnd. (an-Nisa'/4: 163)

Penyebutan Nuh dalam ayat ini sebagai penerima wahyu
pertama, menurut Abu Muhammad al-Bagawt, karena beberapa
hal: Pertama, Nuh dianggap sebagai nabi syariat pertama; kedua,
dia sebagai penganjur pertama untuk tidak mempersekutukan
Allah subhanahi wa ta‘ala; ketiga, umat Nabi Nuh adalah umat
pertama yang diazab karena penentangannya pada dakwah rasul
dan menjadi umat pertama di bumi yang diazab secara massal;

keempat, nabi terpanjang usianya bahkan menjadi salah satu

180 Wahyu dan Kenabian



mukjizatnya.® Selain itu, Nuh juga disebut di dalam Al-Qut'an
sebagai generasi penerus pasca-Adam. Hal ini bisa dicermati
dalam Surah as-Saffat/37: 77.

Sesudah penyebutan Nuh berturut-turut disebutkan pula
dalam ayat tersebut nabi-nabi sesudahnya seperti Ibrahim,
Ismail, Ishak, Ya‘kub, al-Asbat (keturunan Ya‘kub), Isa, Ayyub,
Yunus, Harun, Sulaiman, dan Dawud, menunjukkan bahwa
mereka memperoleh wahyu dari Allah subhanabi wa ta'‘dla.
Dengan wahyu itu para rasul membimbing umatnya menjalani

kehidupan ini dengan baik dalam rangka meraih kebahagiaan.

2. Instruksi Allah kepada Malaikat

Allah subhanahi wa ta‘ala yang memiliki sifat kalam tentu
dapat berfirman kepada siapa pun yang dikehendaki-Nya. Ia
dapat berfirman kepada manusia, malaikat, hewan, bahkan
kepada benda-benda an-organik. Wahyu dalam arti firman Allah
subbanahsi wa ta‘ala kepada malaikat dapat dipahami dari ayat
berikut:

poA) oy

Sl gum_.. JARS [ttt PSRNt o)
Jég“" oy GEEY 153505, 6 215,58

(Ingatlah), fetika Tubanmu  mewabyukan kepada  para  malaikat,
Sesunggubnya Aku bersama kamu, maka tegubkanlah (pendirian) orang-
orang yang telah beriman.’ Kelak akan Akun berikan rasa ketakutan ke
dalam hati orang-orang kafir, maka pukullah di atas leher mereka dan
pukullah tiap-tiap ujung jari mereka. (al-Anfal/8: 12)

Ayat ini, Sebagaimana ditulis oleh al-Khazin, menerangkan
tentang perintah Allah subhanahi wa ta‘ala kepada malaikat untuk
menyertai Nabi Muhammad sa/lallahu ‘alaibi wa sallam bersama

sahabat-sahabatnya dalam perang (Badar) untuk memberi

pertolongan.” Instruksi dalam bentuk pewahyuan itu adalah

Wahyu dan Kenabian 181



untuk membantu umat muslim untuk menggempur musuh
dalam peperangan. Sebagian lagi memaknai sebagai insruksi
kepada malaikat untuk membisikkan penguatan ke dalam hati
para mujahid seperti halnya a#-faswis yang sering dilakukan
oleh setan. Kalau bisikan hati setan disebut waswasah (at-taswis)
maka bisikan hati yang dilakukan oleh malaikat disebut dengan
ilham." Instruksi dati Allah swbbanahi wa ta‘ala yang diterima
oleh malaikat merupakan salah satu bentuk wahyu Sebagaimana

dipahami dari ayat tersebut di atas.

3. Ilham

Seringkali manusia memperoleh ide cemerlang pada situasi
tertentu terutama pada kondisi genting (kritis, krisis). Biasa
disebut dengan intuisi, inspirasi, atau ilham. Tidak diketahui
sumbernya secara pasti, ia muncul tiba-tiba begitu saja. Bagi
orang beriman ia meyakini kalau hal itu bersumber dari Tuhan.
Asy-Sya‘rawi dalam tafsirnya memberi definisi ilham sebagai
berikut:

P °

e O G o sne L A S K 27 oy AL oS KRETIL
:}gbg:)bjf.“ (BES -, céJJu,Qﬁ :}j*'.’-yjﬂ"j"'"’ I d\.f.uy\ éJxﬁ,, ) &

Libam itn adalah pengetabuan yang diperoleh manusia pada dirinya tanpa
diketabui sumbernya, tetapi bersama dengan pengetabuan itn ada indikasi
kalan hal itn bersumber dari Allab.

Intuisi atau ilham yang diperoleh Ibunda Musa untuk
menghanyutkan bayi Musa ke sungai besar (alyamm) tanpa rasa
khawatir berlebihan dalam suasana mencekam atas pembantaian
anak-anak kecil oleh Fir‘aun, merupakan salah satu makna wahyu
dalam Al-Qut'an. Surah al-Qasas/28: 7 menjelaskan hal tersebut.

182 Wahyu dan Kenabian



iyt

E_; ,.Jk__;«,glLu.lam\;\st\uk_;y)&C;J_,
RN Jelﬂ;i:—%abb!;};l%

Dan Kani ilham#kan kepada ibunya Musa, ‘Susuilah dia (Musa), dan apabila
engkan kbawatir terhadapnya maka hanyntkanlah dia ke sungai (Nl). Dan
Janganiah engkan takut dan jangan (pula) bersedih hatz, sesunggubnya Kami
akan mengembalikannya kepadanin, dan menjadikannya salab seorang rasul’.

(al-Qasas/28: 7)

Pada ayat yang lain terdapat juga term wahyu yang dapat
dikategorikan maknanya sama dengan ilham dalam bentuk
perintah, yaitu wahyu Allah subhanabi wa ta‘ala kepada al-
muqarrabin (orang-orang terdekat-Nya), Sebagaimana terjadi
pada al-Hawariyyin (pengikut-pengikut Nabi Isa yang setia).
Surah al-Ma’dah/5: 111 menyebutkan:

L o —t o L
L A3 AT E gl sl ST el [Fhed (1
e hy 2B

Oy aia

Dan (ingatlah), ketika Aku ilbambkan kepada pengikent-pengikut Isa yang
setia, ‘Berimanlal kamu kepada-Kun dan kepada Rasul-Kn.” Mereka
menjawab, “Kami telah beriman, dan saksikanlah (wahai Rasul) bahwa
kani adalab orang-orang yang berserah diri (Muslim).” (al-Ma'idah/5: 111)

4. Insting

Insting (garizah) diartikan sebagai sesuatu yang bersifat
alamiah dan bisa dilakukan tanpa melalui proses pembelajaran.
Insting ini diperoleh sejak lahir (bawaan) yang mengagumkan
tanpa ada intervensi pendidikan sebelumnya. Para ulama
berkesimpulan bahwa insting itu merupakan anugerah Allah
subbanahii wa ta‘ala sebagai modal kehidupan organisme. Bebek
yang makanannya banyak terdapat di air memiliki insting
berenang. Begitu ia menetas secara otomatis memiliki kemam-

puan mengambang di air tanpa ada pembimbingan sebelumnya.

Wahyu dan Kenabian 183



Lebah yang makanannya terdapat di hutan belantara, di
gunung-gunung, atau di mana saja terdapat bunga-bunga yang
menghasilkan nektar diberi oleh Allah membuat sarang di
gunung-gunung, di pepohonan, atau di tempat yang sengaja
dibuat oleh manusia sebagai cara untuk budidaya yang dipetik
hasilnya untuk kepentingan manusia.

Salah satu makna wahyu yang tersurat di dalam Al-Qur'an
adalah insting (atau ilham, menurut sebagian mufasir). Dalam
Surah an-Nahl/16: 68 Allah menjelaskan tentang wahyu yang
dimaknai sebagai ilham atau Insting kepada hewan, khususnya
lebah, sebagai berikut.

PR N & ]

uyﬁl-*-')f'——“uﬁ ’}}Ju‘mé-)%‘-b‘t}ﬁuk—b ey

Dan Tubanmn mengilbamkan kepada lebabh, “Buatlah sarang di gunung-
gunung, di pohon-pohon kayn, dan di tempat-tempat yang dibikin manusia.”
(an-Nahl/16: 68)

Para ahli dilaporkan telah melakukan penelitian terhadap
lebah sejak zaman purba dan hasilnya diketahui bahwa mereka
ditemukan pertama kali bersarang di gunung-gunung kemudian
merambah ke pepohonan lalu dengan berkembangnya teknologi
manusia yang dengan sengaja membuatkan sarang untuk
dibudidayakan.'” Secara Instingtif koloni lebah membuat sarang
di gunung-gunung dan pepohonan yang tinggi berupa sarang
heksagonal yang sangat efisien sebagai tempat tinggal dan
tempat menyimpan madu yang ternyata sangat bermanfaat bagi
kesehatan. Manusia dengan akal yang dimilikinya memindahkan
mereka ke peternakan yang didesain khusus agar mudah

memperoleh madu yang dihasilkan mereka.

5. Isyarat, Tanda, Simbol

Term wahyu juga dapat dimaknai sebagai isyarat, tanda, atau

184 Wahyu dan Kenabian



simbol yang dipahami orang lain. Dalam kehidupan sehari-hari
banyak isyarat yang kita sepakati maknanya, misalnya meletakkan
telunjuk secara vertikal di bibir menunjukkan isyarat untuk diam.
Nabi Zakariya memberi ‘wahyu’ dengan makna isyarat kepada

kaumnya. Surah Maryam/19 ayat 10-11 menjelaskan hal tersebut.

-~ LA g

uyduu_u_,«uxr_&vnqi:xJuf g WEALIERA(H
® LSRN LAt S b E 2 O

Dia (Zakaria) berkata, Ya Tubanku, berilah akn suatu tanda.” (Allah)
berfirman, ‘Tandamu ialah engkan tidak dapat bercakap-cakap dengan
manusia selama tiga malam, padahal engkan sehat.” Maka dia kelnar
dari mibrab menuju kanmnya, lalu dia memberi isyarat kepada mereka;

bertasbiblah kanmu pada waktu pagi dan petang. (Maryam/19: 10—11)

0. Percakapan Rahasia (Bisikan) Setan

Dalam dua ayat berikut diketahui bahwa setan, baik dari
kalangan manusia maupun jin, berkomunikasi sesama mereka
untuk membuat persekongkolan jahat, tipuan, dan hal-hal negatif
lainnya. Bentuk percakapan mereka adalah dengan bisikan
Sebagaimana lazimnya sebuah persekongkolan jahat. Boleh jadi
ayat-ayat ini menggunakan term ‘wahyu’ dalam masalah ini untuk
menunjukkan makna bisikan Sebagaimana pada proses yang
terjadi pada pewahyuan, bukan pada substansinya tetapi pada
cara atau prosesnya. Ayat-ayat yang dimaksud adalah sebagai
berikut:

Rl NG5 S ke it SR AT
BB A 052 2 B

Dan demikiantah untuk setiap nabi Kami menjadikan musub yang terdiri
dari setan-setan manusia dan jin, sebagian mereka membisikkan kepada
sebagian yang lain perkataan yang indab sebagai tipuan. Dan kalan Tubannm

Wahyu dan Kenabian 185



menghendafki, niscaya mereka tidak akan melakukannya, maka biarkanlah
mereka bersama apa (kebobongan) yang mereka ada-adakan. (al-An‘am/ 6:
112)

~j) Tek 257 » S5 Al 2es . - R i
P AL AE5 G888 5ade AL 0 SEI e
E Y T S Y R G’}} _ . =
S5 AN S5 ) LT

Dan janganlal kamu memakan dari apa (daging hewan) yang (ketika
disembelih) tidak disebut nama Allah, perbuatan itu benar-benar suatn
kefasikan. Sesunggubnya setan-setan akan membisikkan kepada kawan-
kawannya agar mereka membantah kanu. Dan jika kamn menuruti mereka,

fentu kamn telah menjadi orang musyrik. (al-An‘am/6: 121)
Tampaknya makna wahyu sebagai firman Allah yang

disampaikan kepada utusannya dan sebagai ilham mendominasi
pemaknaan wahyu. Apa perbedaan antara wahyu yang bermakna
firman Allah dan ilham? Terdapat beberapa pendapat tentang
masalah ini, antara lain. Pertama, wahyu selalu diantarkan
melalui malaikat, sementara ilham tidak demikian. Kedwua, wahyu
merupakan risalah khusus, sedangkan ilham tidak. Ke#ga, wahyu
mengharuskan penyampaian (at-fablig), sementara ilham tidak
ada keharusan menyebarkannya. Oleh sebab itu, ada sebagian
ulama yang berpendapat bahwa ilham merupakan bagian dari
wahyu."

Dalam kehidupan sehari-hari wahyu yang dipahami sebagai
istilah keagamaan adalah firman Allah yang diberikan kepada
para utusan Allah subhanahi wa ta‘la. Patut dicermati apa yang
ditulis oleh asy-Sya‘rawi bahwa makna dasar dari a/wajy adalah
firman Allah subhanahi wa ta‘ala yang disampaikan kepada rasul-
Nya, kecuali apabila ada agyid atau indikator yang menunjukkan
kepada arti lain."*

186 Wahyu dan Kenabian



B. Jenis Wahyu dan Proses Pewahyuan

Telah diyakini berdasarkan argumen yang tak terbantahkan
bahwa Allah subhanahi wa ta‘ala memiliki sifat £alam (berfirman).
Firma-Nya tak terbatas, baik kepada manusia, malaikat, hewan,
maupun kepada yang lainnya. Firman-firman itu dikenal dengan
istilah wahyu. Ketidakterbatasan firman atau wahyu itu dapat
dipahami dari ayat berikut,

F L o S P S W v s o "'/af
S a5 SE B IGERE  c EIR A ) s

(=gt

Ratakanlah (Mubammad), Seandainya lautan menjadi  tinta untuk
(menulis) kalimat-kalimat Tubankn, maka pasti habislah lantan itu sebelunm:
selesai (pennlisan) kalimat-kalimat Tubankn, meskipun Kami datangkan
tambaban sebanyak itn (pula)’. (al-Kahf/18: 109)

Dari ayat ini dipahami bahwa tidak ada benda di jagad raya
ini, walaupun dilipatgandakan, yang mampu untuk membatasi
firman-Nya. Jika pun seluruh air di dalam samudera dibuat tinta
untuk menuliskan firman-Nya maka samudera itu akan kering
seluruhnya bahkan jika ditambah lebih banyak lagi."”” Allah yang
absolut, tak terbatas, tentu firman-Nya pun tak terbatas.

Dari wahyu atau firman yang tak terbatas itu dapat dika-
tegorikan berdasarkan cara penyampaiannya dalam dua kategori:
dengan perantara dan dengan tanpa perantara.

a. Wahyu dengan Perantara

Al-Qur'an, yang terdiri atas 30 juz dan menjadi pedoman
hidup (kitab hidayah) bagi manusia, disepakati oleh para
ulama diwahyukan oleh Allah subhdnabi wa ta‘ala kepada Nabi
Muhammad sallallihn ‘alaih wasallam melalui Jibril. Jibril adalah
perantara dalam penyampaian wahyu, terkadang dalam bentuk
menyerupai manusia dan pada kesempatan lain dengan bentuk
aslinya. Rangkaian ayat berikut menjelaskan peran malaikat

(Jibril) dalam menyampaikan wahyu Al-Qur'an.

Wahyu dan Kenabian 187



'&' VAR A, P R Vo
S5 E ORI A
- b PRy Ak s

DSBS S@JEEE ©) Ja;hgy ‘5’3

Al

,f,

Tidak lain (Al-Qur'an itu) adalah wabyn yang diwabyukan (kepadanya),
yang diajarkan kepadanya oleh (Jibril) yang sangat kuat, yang mempunyai
ketegubany maka (|ibril itn) menampakkan diri dengan rupa yang asli (rupa
yang bagus dan perkasa). Sedang dia berada di ufuk yang tingg. Kemudian
dia mendekat (pada Mubammad), lalu bertambal dekat, sebingga jaraknya
(sekitar) dua busur panab atan lebib dekat (lagi). Lalu disampaikannya
wahyu kepada hamba-Nya (Mubammad) apa yang telah divabynkan Allab.
(an-Najm/53: 3—10)

b. Wahyu Tanpa Perantara

Dalam berbagai riwayat kita mengenal adanya hadis Qudsi,
yakni hadis yang diriwayatkan Rasulullah sallallabn ‘alaibi wa
sallam langsung dari Allah subhanahii wa ta‘dla tanpa perantara
Sebagaimana lazimnya pada wahyu Al-Qut'an. Istilah yang
digunakan, misalnya, yarwih ‘an rabbib (ia meriwayatkan langsung
dari Tuhannya) dipahami tanpa perantara. Hadis model ini
diwahyukan Allah secara maknawi sementara Rasulullah
menyusun redaksinya sesuai dengan subsatansi wahyu yang
diterimanya tanpa perantara itu. Salah satu contoh hadis Qudsi
yang mempresentasikan wahyu Allah tanpa perantara dipahami

dari redaksinya sebagai berikut:

s ono G| o - e % ‘< e 2 o2 /// o]~ &/ ’? -
et €l 380 058 18] JB ) 5w sl i 8 a Jo i e

133 20 i S35 B3 Ja 5B 185 B3 o) S350

°
>
\
\\

LIRS P -

188 Wahyu dan Kenabian



Dari Nabi sallallabn ‘alaibi wasallam yang merivayatkan dari 'Tubannya,
Allab berfirman, apabila seorang hamba mendekat kepada-Ku sejengkal
maka Aku akan menghampirinya sesikn. Apabila ia mendekati-Ku sesifen
maka Aku akan menghampirinya sedepa. Dan, jika ia mendatangi-Ku
berjalan maka Aku akan mendatanginya dengan berlari. (Riwayat al-
Bukhart dari Anas)

Wahyu yang disampaikan kepada manusia tanpa perantara
dapat berupa ilham, intuisi, zzs/ght, dengan cara diinternalisasikan
atau dicampakkan ke dalam hatinya.

Selain itu, wahyu juga dapat dilihat dari sisi proses pewahyu-
annya dengan mengklasifikasinya ke dalam beberapa kategori.
Abu al-Qasim as-Suhaill memetakan proses pewahyuan yang
digunakan pula sebagai klasifikasi (jenis-jenis) wahyu di dalam
bukunya a/-Rand al-Unuf sebagai berikut:"’

1. Melalui mimpi yakin (ar-ru'yah as-sadiqah)

Wahyu yang disampaikan oleh Allah swbhanabii wa ta‘dla
dalam bentuk mimpi (ar-ru'yah as-sadigah) antara lain dapat
dipahami dari ayat berikut,

A R N e

NPT A e P WP ”"Ju;ﬁx”’g

-~

d,.ﬂaﬂj b P"&L—'u‘d 2 }’ b‘_}a&\ub

///

Maka ketika anak itu sampai (pada nmmnr) sanggup berusaha bersamanya,
(Ibrabim) berkata, “Wahai anakku! Sesunggubnya akn bermimpi babwa
aku menyembelihmu. Maka pikirkanlah bagaimana pendapatmu!” Dia
(Ismail) menjawab, “Wabai ayabku! Lakukanlah apa yang diperintabhkan
(Allah) kepadan; insya Allah engkau akan mendapatifen termasuk orang
yang sabar.” (as-Saffat/37: 102)

2. Internalisasi ke dalam Sanubari Penerimanya
Melalui penuturan beberapa ayat Al-Qur'an diketahui bah-
wa salah satu proses pewahyuan adalah dimasukkan langsung ke

dalam hati penerimanya. Malaikat menyusupkan (menginterna-

Wahyu dan Kenabian 189



lisasi) wahyu dari Allah subhanabii wa ta‘ala langsung ke dalam
hati Rasulullah sallallabu ‘alaibi wa sallam.

@S0

Dan sunggub, (ALQur'an) ini benar-benar diturunkan oleh Tuban selurub
alam, yang dibawa turun oleh ar-Rah al-Amin (Jibril), ke dalam hatinm
(Muhammad) agar engkau termasuk orang yang memberi peringatan, dengan
bahasa Arab yang jelas. Dan sunggub, (A--Qur'an) itn (disebut) dalam
kitab-kitab orang yang terdabuln. (asy-Syu‘ara’/26: 192—196)

3. Melalui Sinyal Gemerincing LLonceng

Salah satu proses pewahyuan Al-Qut'an adalah gemuruh
suara lonceng. Proses ini yang paling dahsyat yang dialami oleh
Rasulullah sallallabn ‘alaibi wa sallam. Biasanya beliau pada saat
menerima wahyu dengan gemuruh lonceng itu menyebabkan
keringatnya mengucur deras, Sebagaimana dipahami dari hadis
berikut,

doy ol ‘\L;t;a&sjja;gha}m&@emdu)u-\é
Jogale dn Lo & 02 06 o9 05T 8 o Oyt J
waﬁaéwyow\f; oA alale e o G
&6 J}ubdcta @ng/J@uxggmu e fy
SARCA RS W RS PN 8k Ay e A i

20 077
A

(3.&5\.:«0_9 -y Sl ol g)) .LEJ’./Q .&.ﬁa_z.J s Oy A ot d

,,.\

- /)5/
JB L as

Sesunggubnya al-Haris bin Hisyam radiyallabu “anh bertanya kepada
Rasulullah  sallallabn alaih wa sallam: Wahai Rasul bagaimana cara
wahyn menghampirimn? Nabi bersabda, kadang-kadang seperti lonceng, dan
model ini yang paling berat bagiku, lalu terinspirasi dan akn memabaminya.

190 Wahyu dan Kenabian



Radangkala malaikat menyerupakan dirinya dengan manusia lalu berbicara
dan aku memahaminya. Aisyah radiyallah ‘anba bercerita babwa ia pernah
menyaksikan belian ketika turun walyu di hari yang sangat dingin tapi malah
mengucnr keringat dari dabinya. (Riwayat al-Bukhart dan Muslim dari
‘A'isyah)
4. Melalui Malaikat dalam Bentuk Manusia

Malaikat datang kepada penerima wahyu dengan menyeru-
pakan dirinya dengan manusia biasa, sehingga baru diketahui

setelah memperkenalkan dirinya.

-) ..//#" /'}

SEG e s @
ﬁ, RV = i
Jﬁd@m—vu@ Prold
et 81 B et

Sudabkab sampai kepadammn (Mubanmad) cerita tanmu 1brabim (malaikat-
malaikat) yang dimnliakan? (Ingatlah) ketika mereka masuk ke tempatnya
laln  mengucapkan, Salaman’ (salam), brabim menjawab, Salamun’
(salam). (Mereka itu) orang-orang yang belum dikenalnya. Maka diam-
diam dia (Ibrabim) pergi menemui keluarganya, kemmudian dibawanya daging
anak. sapi gemmk (yang dibakar), laln dibidangkannya kepada mereka
(tetapi mereka tidak man makan). Lbrahim berkata, “Mengapa tidak kanmu
makan.” Maka dia (Ibrabim) merasa takut terbadap mereka. Mereka
berkata, “Janganiah kamn takut,’ dan mereka memberi kabar gembira
kepadanya dengan (kelahiran) seorang anak yang alim (Ishak). Kenmdian
istrinya datang memekik (tercengang) laln menepuk wajabnya sendiri seraya
berkata, (Aku ini) seorang perempuan tua yang mandul.” Mereka berkata,
Demitkeianiah Tubanmn berfirman. Sunggub, Dialah Yang Mahabijaksana,
Mabha Mengetahni’. (az-Zariyat/51: 24—30)

RIS | !

\_’.,Ljdlseﬂ.{\)

-

E“

Wahyu dan Kenabian 191



5. Malaikat dalam Bentuk Asli

Wahyu dari Allah subhanahi wa ta‘ala diantarkan Jibril dalam
bentuknya yang asli, Sebagaimana dipahami dari rangkaian ayat
dalam Surah an-Najm/53 berikut ini:

& @t VA . . ¥ e T - Vo - P
D3 @ e EE RO HENF O G e 3G

O ok

Dan tidaklah yang dincapkannya itu (ALQur'an) menurnt keinginannya.
Tidak lain (Al-Qur'an itu) adalah wabyn yang diwabyukan (kepadanya),
yang diajarkan kepadanya oleh (Jibril) yang sangat kuat, yang mempunyai
keteguhan; maka ([ibril itn) menampakkan diri dengan rupa yang asli (rupa
yang bagus dan perkasa). (an-Najm/53: 3—0)
6. Pewahyuan di Balik Tabir

Dalam ayat berikut ini diketahui bahwa proses pewahyuan
juga terjadi di balik tabir.
o AT B wA s 7 SCe S Fe % pa R T “
@_;3&_;5)‘}.}3_,;)1;;:\5}:‘%&3uﬁ)‘L_g—S&lﬂh\i&u“ G J:SI{L:_;

&

f= N I T it
@&2&1‘;‘;&\.‘93};

Dan tidaklah patut bagi seorang manusia babwa Allah akan berbicara
kepadanya kecuali dengan perantaraan wahyn atau dari belakang tabir atan
dengan mengutus utusan (malaikat) laln diwalbyukan kepadanya dengan iin-
Nya apa yang Dia kebendaki. Sunggub, Dia Mabatinggs, Mahabijaksana.
(asy-Syura/42: 51)

C. Nabi dan Rasul Penerima Wahyu

Istilah nabi dan rasul telah diperbincangkan panjang
oleh para ulama, apakah maknanya sama atau tidak. Sebagian
menyatakan berbeda, rasul menerima wahyu dan berkewajiban
untuk menyampaikannya kepada umat atau seluruh manusia,

sementara nabi tidak ada kewajiban (tapi statusnya zs#hbab saja)

192 Wahyu dan Kenabian



untuk itu.”” Sebagian lagi menyatakan kedua istilah tersebut
maknanya sama belaka,” hanya berbeda arti saja, nabi adalah
membawa berita sedangkan rasul utusan yang membawa risalah
dari Allah subhanahi wa ta‘ala.

Term nabi dan rasul dua-duanya memang digunakan Al-
Qur'an baik sendiri-senditi maupun bersamaan. Ayat yang

menyebut nabi secara spesifik antara lain misalnya ayat berikut.
P Ay - -
E-\\ SL"" -4 H.Q'l@uk AUJ\ gé Jlﬁ

Dia (Isa) berkata, *Sesunggubnya akn hamba Allah, Dia memberiken Kitab
(Injil) dan Dia menjadikan aku seorang Nabi.” (Maryam/19: 30)

Sedangkan ayat yang menyebut rasul secara khusus antara

lain misalnya ayat berikut ini.

e

fz’:l"l—;_:,l/:p\}},:/f; ’{1: ",-//'L’;r:.}a Y’}/’ > ‘._,L,J‘J

,._g,u _,:V.J\uh_m 543
Ya Tuban kami, ntuslah di tengah mereka seorang rasul dari /écz/cmgm
mereka sendiri, yang akan membacakan kepada mereka ayat-ayat-Mu
dan mengajarkan Kitab dan Hikmalh kepada mereka, dan menyucikan

mereka. Sungguh, Engkanlah Yang Mabaperkasa, Mababijaksana. (al-
Baqarah/2: 129)

Terdapat pula ayat-ayat yang menyebut secara bergandengan

antara nabi dan rasul, misalnya ayat di bawah ini.
v = - 9) - = e
_554 _)u% K’:ﬂu.‘ o &_A&J‘h_; Jg

Dan ceritakantah (Mubammad), kisah Musa di dalam Kitab (Al-Qur'an).
Dia benar-benar orang yang terpilih, seorang rasul dan nabi. Maryam/19:
51)

Salah satu pembedaan menarik antara nabi dengan rasul
dikemukakan dalam kitab Syarh at-Tabawiyah bahwa kedua term

Wahyu dan Kenabian 193



itu hanya berbeda apabila dilihat dari sisi objeknya, kepada siapa
mereka diutus. Apabila diutus ke tengah-tengah mayoritas kaum
kafir dan musyrik maka dia berstatus rasul, tetapi jika diutus
untuk orang-orang beriman dan meneruskan syariat sebelumnya
maka dia berstatus nabi. Dengan tegas at-Tahawl menyatakan
bahwa yang benar dalam membedakan nabi dan rasul adalah:
Rasul membawa syariat secara mandiri kepada umat yang
telah menyimpang dan harus diluruskan kembali, meskipun
pada akhirnya sebagian menerima syariat itu (mukmin) dan
sebagian lagi menolaknya (kafir). Sedangkan nabi hanya diberi
tanggung jawab memperkuat pengamalan syariat yang sudah ada
sebelumnya; atau dengan kata lain, nabi secara khusus diutus
kepada orang-orang yang telah beriman. Sebagai contoh, nabi-
nabi Bani Israil adalah nabi-nabi yang datang sesudah Rasul
Musa lalu mengajarkan kembali dan menganjurkan pengamalan
isi Taurat, seperti Dawud, Sulaiman, Yahya, Zakariya—semuanya
disebut nabi—sampai datang rasul berikutnya, Isa.* Itu sebabnya,
at-Tahawl menilai bahwa Adam hanyalah nabi, bukan rasul,
karena di zamannya belum ada kemusyrikan hingga sampai pada
masa pra-Nuh. Nuh-lah pertama kali yang disebut sebagai rasul
karena diutus kepada orang-orang yang kafir dan musyrik.*?
Tugas yang diemban adalah menegakkan risalah Allah subhanabi
wa la‘dla kepada umat manusia walaupun hanya sebagian kecil
dari mereka betiman dan sebagian lagi masih tetap kafir.” Dasar

yang digunakan adalah Surah asy-Syura/42: 13:

a3 S Ao A el e PR AR I d«[&l
TR

eyt AC LA NS P pes e LS piey
S e A ]

Dia (Allah) telah mensyariatkan kepadanm agama yang telah diwasiatkan-
Nya kepada Nub dan apa yang telah Kanzi wahyukan kepadann (Mubanmad)

i

194 Wahyu dan Kenabian



dan apa_yang telah Kami wasiatkan kepada Lbrahim, Musa dan Isa yaitu
tegakkanlah agama (keimanan dan ketakwaan) dan jangantah  kanm
berpecah belah di dalamnya. Sangat berat bagi orang-orang musyrik (untuk
mengikuti) agama yang kamu serukan kepada mereka. Allah menilib orang
yang Dia kebendaki kepada agama taubid dan memberi petunjuk kepada
(agama)-Nya bagi orang yang kembali (kepada-Nya). (asy-Syura/42: 13)
Menurut ar-Razi, Allah subbanahii wa ta‘ala mengkhususkan
penyebutan lima rasul dalam ayat ini, yakni Nuh, Muhammad,
Ibrahim, Musa, dan Isa, karena mereka adalah pembesar para nabi,
pembawa syariat agung, dan pengikut yang besar.** Sementara
menurut al-Mawardi, ada dua alasan mengapa Nuh yang disebut
pertama dalam ayat di atas. Perfama, karena pada syariat dia mula-
mula adanya pengharaman seperti mengharamkan ibu, anak,
dan saudara perempuan untuk dinikahi; fedwa, yang pertama
menghalalkan yang halal dan mengharamkan yang haram.”
Tampaknya, sebagian ulama mengkritisi definisi nabi yang
dikemukakan para ulama bahwa nabi tidak wajib menyampaikan
wahyu yang diterimanya dari Allah Sebagaimana halnya para rasul.
Walid bin Rasyid as-Sa‘idan mengemukakan beberapa alasan
antara lain bahwa para ilmuwan (ablul-%m) saja berkewajiban
menyampaikan syariat, mengajari yang masih bodoh, memberi
petunjuk yang sesat, dan menjawab orang bertanya; lalu manfaat
apa yang diperoleh jika wahyu yang diberikan itu hanya untuk
dirinya, padahal Allah mengancam orang yang menyembunyi-
kan ilmu yang dimilikinya? Jika kewajiban menyampaikan itu
dibebankan kepada ahlul-%m apalagi para nabi yang dianggap

sebagai penghulu atau dedengkot para ablul-‘ilm tersebut.”®

D. Tugas Kenabian (Kerasulan)

Tugas pokok para rasul dan para nabi-menurut ulama yang
beranggapan terdapat tugas tablig padanya—ada tiga hal: #/awab,
tazkiyah, dan ta‘lim. Hal ini dipahami antara lain dari ayat-ayat Al-

Wahyu dan Kenabian 195



Qur'an pada Surah al-Bagarah/2: 129, 151; Ali ‘Imran/3: 164;
al-Jumu‘ah/62: 2. Ayat yang terakhir disebut sebagai berikut,

O T A e e idis cals E5is
7 J.Lauﬂ:t?wj(o"mb

Dialah yang mengutus seorang Rasul /éepada kaum yang buta burnf dari
kalangan mereka sendiri, yang membacakan kepada mereka ayat-ayat-
Nya, menyncikan (jiwa) mereka dan mengajarkan kepada mereka Kitab
dan Hikmal (Sunah), meskipun sebelumnya, mereka benar-benar dalam
kesesatan yang nyata. (al-Jumu‘ah/62: 2)

Sementara fungsinya adalah memberi zabsyir (kabar gembira
kepada pelaku kebaikan) dan zz#ar (peringatan atau ancaman)
kepada pelaku keburukan. Hanya ada dua jalan, jalan kebaikan
atau jalan keburukan.”” Para nabi dan rasul mengajak manusia
ke jalan kebaikan sebagai jalan yang diridai oleh Allah untuk
kebaikan manusia itu sendiri. Dalam Surah al-Ahzab/33: 45—46
dijelaskan sebagai berikut:

ERA

sl 31555 @ 155 _,wjmua_@x BIEAEE

£ o= .

- e

J“-*‘L'Lr‘““J

Wabhai Nabi! Sesunggubnya Kami mengutusmu  untuk. menjadi - sakst,
pembawa kabar gembira dan pemberi peringatan, dan untuk menjadi penyern
kepada (agama) Allah dengan izin-Nya dan sebagai cabaya yang menerang.
(al-Ahzab/33: 45—40)

Oleh sebab itu, para nabi dan rasul dalam menjalankan
tugasnya tidak boleh dengan paksaan, karena Allah subhanabi
wata'ala tidak menghendaki seluruh manusia beriman kepadanya
dengan cara-cara yang tidak elegan. Dengan tugas dakwah dan
dengan fungsi memberi kabar gembira dan peringatan maka

para nabi berusaha agar umat manusia mau menerima ajaran

196 Wahyu dan Kenabian



Allah yang sejatinya untuk kebaikan manusia itu sendiri. Bahwa
ada manusia yang kebal dan tidak mau menerima ajakan para
rasul itu tentu bukan tanggung jawabnya lagi, karena ia telah
menyampaikan seluruh risalah yang diterimanya dari Allah. Hal
ini dapat kita cermati dari beberapa ayat yang menerangkan

masalah ini, antara lain dalam Surah al-Ma'idah/5: 99.%

P

o I s @ A < mr i) E}""' . X
SasL3 555 Lol NI Bl

Kewajiban Rasul tidak  lain bhanyalah menyampaikan (amanat Allah),
dan Allah mengetabui apa yang kammu tampakkan dan apa yang kamm
sembunyikean. (al-Ma'idah/5: 99)

Suatu hal yang perlu dijelaskan bahwa risalah yang
disampaikan oleh para rasul dari yang pertama sampai yang
terakhir tidak ada perbedaan dalam hal mengesakan Allah,
yang berkembang hanya dalam hal ajaran atau syariat. Atau
dengan perkataan lain, Allah mengirim semua utusannya dengan
membawa ajaran tauhid yang sama. Sementara ajaran syariah
berkembang secara bertahap sampai mencapai kesempurna-
annya pada syariah Muhammad sallallibn  ‘alaibi wa  sallam.
Dengan demikian, tak ada seorang rasul pun yang mengajarkan
politeisme. Al-Qut'an telah memberi konfirmasi bahwa apabila
ada orang yang mengajarkan Tuhan lebih dari satu atau berbilang
(ta‘addudnl-ilah) maka pasti ajaran itu menyimpang (batil).
Perhatikan ayat yang mengoreksi keyakinan pada 7 ‘addudnl-ilah

berikut ini.

Ny e o R R S el Tt T
A delyad) V1 ad) el 2 BEILNZONIB A el
T Tl P

1 AR A i . B ] e T -5
P [P KA A Nt 3 (KM Ry e el el

Sunggub, telah kafir orang-orang yang mengatakan, babhwa Allah adalah
salah satn dari yang tiga, padabal tidak ada tuban (yang berbak disembah)

Wahyu dan Kenabian 197



selain Tuban Yang Esa. Jika mereka tidak berbenti dari apa yang mereka
katakan, pasti orang-orang yang kafir di antara mereka akan ditimpa azab
yang pedih. (al-Ma'idah/5: 73)

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa semua nabi dan
rasul membawa dan menegaskan ajaran tauhid yang sama. Tidak
ada perubahan apalagi evolusi tentang persoalan akidah ini, seperti
yang diteorikan oleh para antropolog dan ahli perbandingan
agama di Barat. Menurut Mukti Ali, terdapat banyak sarjana
di bidang perbandingan agama yang terpengaruh atau paralel
dengan teori evolusi antropologi yang dipopulerkan Charles
Darwin.® Mereka beranggapan bahwa kebertuhanan manusia
berproses secara evolusi hingga mencapai kesempurnaannya
pada taraf monoteisme.

Menurut analisis ini ditemukan dua pandangan tentang
teori kebertuhanan manusia. Perfama, teori tentang evolusi
kebertuhanan manusia yang berproses dari paham dinamisme,
animisme, politeisme, henoteisme™, hingga mencapai puncaknya
monoteisme. Pendapat ini umumnya diyakini para saintis Barat.
Kedna, pendapat yang menyatakan bahwa tidak ada evolusi
dalam kebertuhanan manusia sejak dari dulu hingga sekarang,
Mulai dari Adam (ada juga yang menyatakan mulai dari Nuh)
hingga Muhammad semua bertauhid (monoteisme), tidak ada
yang mengajarkan lebih dari satu Tuhan apalagi berproses dari
dinamisme ke monoteisme Sebagaimana pendapat pertama di
atas.

Monoteisme murni yang diajarkan oleh para rasul ini yang
dikenal dalam istilah perbandingan agama sebagai oer-monotheism
(monoteisme murni), bukan hasil dari sebuah evolusi. Mukti Ali,
dalam bukunya yang lain, menulis lebih jelas: “Sekalipun teori
evolusionisme itu oleh sarjana-sarjana ilmu alam dapat dikatakan
diterima, tetapi sarjana-sarjana agama tidak perlu harus menerima

teori itu. Maka timbullah aliran oer-monotheism (monoteisme asli)

198 Wahyu dan Kenabian



atau primitive monotheism. Aliran ini berpendapat bahwa agama
tidak melalui evolusi, dari bertuhan banyak menjadi bertuhan
satu, tetapi agama sejak dari dulu adalah monoteisme dan ber-
Tuhan satu.”!

Ayat-ayat Al-Qur'an yang berkenaan dengan kebertuhanan
manusia selalu mengarahkan manusia kepada tauhid (mono-
teisme) murni. Atau, bahkan dapat dikatakan bahwa fitrah ma-
nusia itu adalah beragama tauhid. Para Nabi yang diutus oleh
Allah membimbing manusia selalu mengajarkan tauhid itu.
Salah satu ayat yang mengindikasikan hal ini adalah Surah asy-
Syuara/42: 13 Sebagaimana telah dikutip teks dan terjemahnya di
atas. Dari ayat tersebut dan ayat-ayat lain yang berkorelasi dapat
disimpulkan bahwa para utusan Allah subhanahi wa ta‘ala sejak
awal telah mengajarkan tauhid (monoteisme) kepada umat ma-
nusia, bukan hasil sebuah proses evolusi Sebagaimana dipercayai
oleh penganut evolusionisme. Para ahli tafsir menegaskan bahwa
agama yang dibawa para rasul adalah agama tauhid, tidak ada
perbedaan dari rasul pertama hingga yang terakhir, Muhammad
sallallabn ‘alaibi wa sallam. Perintah menegakkan agama dalam ayat
tersebut di atas adalah menegakkan agama tauhid Sebagaimana
telah dilakukan oleh para rasul terdahulu.”

Berbagai penelitian yang telah dilakukan oleh para ahli
menunjukkan bahwa pada masyarakat primitif di berbagai
belahan dunia juga ditemukan kecenderungan berketuhanan
dan konsepnya adalah monoteisme. Wilhelm Schmidt, yang
menghabiskan umurnya untuk melakukan penelitian tentang
kepercayaan suku-suku primitif, Sebagaimana dikutip Mukti
Ali, menyimpulkan bahwa banyak suku primitif di Afrika,
Amerika Utara, dan Australia telah mengenal monoteisme
sejak awal. Demikian juga yang dilakukan M. Dubois di Ma-

3

dagaskar memberi kesimpulan sama.”” Dengan perkataan

lain, bukan hanya informasi profetik yang menyatakan bahwa

Wahyu dan Kenabian 199



monoteisme adalah bentuk awal dan akhir dari kepercayaan
manusia Sebagaimana diajarkan oleh para rasul, tetapi juga
berdasarkan penyelidikan para ahli di bidang kepercayaan umat
manusia bahwa kecenderungan berketuhanan manusia adalah
monoteisme. Bahwa ada yang berkeyakinan tidak monoteistik
atau mengingkari Tuhan sama sekali harus dianggap sebagai

penyimpangan dari fitrah berketuhanan.

E. Muhammad Khataman-Nabiyyin

Disepakati oleh semua ulama Islam bahwa Muhammad
sallallahu  ‘alaihi wa sallamm adalah Nabi dan Rasul terakhir
(khataman-nabiyyin). Term yang menjadi pokok persoalan adalah
kha-ta-ma. Di dalam Al-Qur'an kata kha-ta-ma dan derivatnya
terdapat dalam beberapa ayat sebagai berikut:
1. Surah al-Bagarah/2: 7

oy, 8 Ar. '_, o R o Vroa s A2 /,/r
AR VA 1 7 P S Wy 5 PO b ) 2 S

Allah telah mengunci hati dan pendengaran mereka, penglibatan mereka
telab tertutup, dan mereka akan mendapat azab yang berat. (al-Baqarah/2:
7)

2. Surah al-Anam/6: 46

AR s o

L) ez §) e S

E’.('J 411'!_),«:.4.1'!‘_,- N r.a._,[,{L@\_,' .,.u\_i,.\ul ¢ 1_)'.‘_};
A arep oA A urh ses

F W VETON (fe Y5 ey &

Katakanlah (Mubammad), ‘1erangkaniab kepadaku jika Allah mencabut

pendengaran dan penglibatan serta menutup hatimu, siapakah tuban selain

Allah yang knasa mengembalikannya kepadamn?’ Perhatikantah, bagaimana

Kani menjelaskan berulang-ulang (kepada mereka) tanda-tanda keknasaan
(Kami), tetapi mereka tetap berpaling. (al-An‘am/6: 46)

200 Wahyu dan Kenabian



3. Surah al-Jasiyah/45: 23
P T L PR R et R e Lyt rrra oy '_’TE /:9/”“
o Jo Jany @;w&ﬁv;@&iﬂ%bmywl#@%eﬁ‘
= iy

-}’ i wem Y e L Lt
5850 i A e i 5 ke

Maka pernabkal) kammn melihat orang yang menjadikan hawa nafsunya
sebagai tubannya dan Allah membiarkannya sesat dengan sepengetahuan-
Nya, dan Allah telah mengunci pendengaran dan hatinya serta meletakkan
tutup atas penglihatannya? Matka siapa yang manmpu memberinya petunjuk
setelalh Allah (membiarkannya sesat?) Mengapa kanmu tidak mengambil
pelajaran? (al-]asiyah/45: 23)

4. Surah Yasin/36: 65

< S ,}.)"),/}/:f/,, N AV l?""{z}”‘:'.’,,/’f
R CHBASGIPEI N S SO FN SO
Pada hari ini Kami tutup niulut mereka; tangan mereka akan berkata kepada

Kami dan kaki mereka akan memberi kesaksian terbadap apa yang dabhulu
mereka kerjakan. (Yasin/36: 65)

5. Sutah asy-Syura/42: 24

e

Ao v P Lol bk A

AT ,,,&/ O P Vs .,F' ‘/ ) WA ;:/,f
AL LB e 22 GESEE (Sl des bl 53l
- /. LIt 1§‘ I
SIS

Q\\\
L]

Atankah mereka mengatakan, Dia (Mubammad) telah mengada-adakan
kebohongan tentang Allah.’ Sekiranya Allah menghendafki niscaya Dia kunci
hatimn. Dan Allah menghapus yang batil dan membenarkan yang benar
dengan firman-Nya (AL-Qur'an). Sunggub, Dia Mabha Mengetahui segala isi
hati. (asy-Syura/42: 24)

6. Surah al-Mutaffifin/83: 25—26

& o &

.-'A':J"-_ Rt i et /‘,--’5 = §A20
GYRY EA N G P Y FTO WY VEES

MR —

gay or > -

@ ;_’:"’"‘Lg‘:‘,: O 0 gl

(LAY
M

Mereka diberi minum dari khamar murni (tidak memabukkan) yang
(tempatnya) masih dilak (disegel), laknya dari kasturi. Dan untuk yang

Wahyu dan Kenabian 201



demikian itu hendaknya orang berlomba-lomiba. (al-Mutaffifin/83: 25—
20)

7. Surah al-Ahzab/33: 40

wi Y z-’/gwﬂ e BT Eam ‘/7) PP el S
é’z&\ofécmﬁ“ﬁ%ﬁmdﬁJ@Jpg\e-:;of;?a-m-hﬁd L
2.7 L%

6 £ o*

Muhammad itu bukanlah bapak dari seseorang di antara kamm, tetapi dia
adalah ntusan Allah dan penutup para nabi. Dan Allah Maha Mengetahui
segala sesuatn. (al-Ahzab/33: 40)

Makna kata dasar &ba-ta-ma dalam Bahasa Arab antara lain:
(1) Dengan makna fzba‘a diartikan menyetempel, menutup,
menyegel, seperti halnya dalam Surah al-Baqarah/2: 7 (dan ayat
yang senada dengan itu) diterjemahkan: “... Alab telah mengunci
hati dan pendengaran mereka ...” sehingga nasihat dan hidayah
tidak lagi dapat masuk ke dalamnya akibat dari segel tersebut,
Sebagaimana dimaksud ayat 24 dari Surah Muhammad/47.*
(2) Dengan makna balaga akhirah,” sampai pada batas akhirnya.
Apabila seorang gari' membaca Al-Qut'an sampai pada batas
terakhir maka ia disebut telah mengkhatamkan Al-Qur'an. (3)
Dengan makna a‘7ada, menolak. Seseorang dikatakan ‘kbatama
alaika babaha’ (dia menolak Anda melewati pintunya) jika
seseorang mencegah Anda datang ke rumahnya.”® Makna ini
pula antara lain yang digunakan untuk menandai aktivitas
menyegel atau mengelak sesuatu sebagai bentuk akhir pekerjaan
dan tidak boleh dibuka lagi. (4) Dengan makna itmamusy-syai',
suatu pekerjaan yang telah selesai sempurna.

2 o 8
|

o*o A o~ }ua: P 0. T a. GQ:, A ?j /:/.0 ¢
375z, v 5 of 2. 3f. 570 et
:G;\J’.j &Ajﬁjf\.?\}fjth‘:%- &)

& o

202 Wahyu dan Kenabian



Sunggub makna al-khatm itn adalah mengabarkan tentang kesenpurnaan
suatn hal dan telah selesai atan sempurna pengerjaannya. Anda mengatakan,
misalnya: Aku telah mengkhatankan ALQur'an,” maknanya adalah ‘aku
telah menyempurnakan hafalan dan bacaannya dan akn telah selesai dari
aktivitas itn.”

Dari sini muncul kata /&btatama (antonim dati iffataba) yang
bermakna menutup atau mengakhiri sesuatu, sehingga penutup
rangkaian acara disebut i&htitam al-baramiy, lalu al-kbatim, al-
khatam, atau al-khaitam, dengan jamak al-kbawatim, adalah se-
makna, semua menunjukkan akhir atau penutup sesuatu. Lebih

lengkapnya, ar-Razi menulis,

g gadig 5 A p0Eh ey Ly B oy 0 L
Bl 2 gle sV A ogulle B T 222 4T o 0 Dsy

-

A

Dan al-khatam, al-khatim, dengan huruf ta difathah atan
dikasrabkan, al-khaitam, al-khatam, sewuanya satu makna, jamaknya
al-khawatim. Khatimah segala sesuatu adalah akbirnya (penutup atau
ujungnya). Mubammad sallallahu “alaihi wasallam adalah penntup para
nabi ‘alaihimussalatu wassalam.

Para ahli tafsir dalam menafsirkan ayat 40 dari Surah al-
Ahzab/33 sepakat memaknai bahwa ungkapan ‘khataman-
nabiyyin’ adalah penutup para nabi yang telah diutus oleh Allah
subbanahii wa ta‘ala sebelumnya. Tidak ada perbedaan pemaknaan
dari mereka dalam memahami ayat tersebut, bahwa Nabi Mu-
hammad adalah nabi terakhir, penutup, penyempurna risalah
para nabi terdahulu.

MenurutAbual-Hasanal-Khazin, penuliskitab tafsir Lubabut-
Ta'wil fi Ma‘anit-Tanzil bahwa Nabi Muhammad adalah akhir dan

penutup dari para nabi sebelumnya. Ia mengutip perkataan Ibnu

Wahyu dan Kenabian 203



‘Abbas bahwa seandainya Allah subjdnabi wa ta'‘ald menghendaki
ada nabi dan rasul sesudahnya maka pasti padanya dikaruniakan
anak laki-laki dewasa sebagai penerus.” Ibnu ‘Asyir menulis
dalam kitabnya, arTabrir wat-Tanwir, bahwa bergandengnya
pengingkaran Muhammad sallallabu ‘alaibi wasallam sebagai ayah
dari laki-laki dewasa siapa pun dan penegasan sebagai penutup
para nabi dan rasul mengisyaratkan bahwa dengan tidak adanya
keturunan maka ia diutus sebagai akhir dari para nabi dan rasul.
Lebih lanjut Ibnu ‘Asyir menulis bahwa para Sahabat telah
bersepakat tentang Muhammad sebagai penutup para nabi dan
rasul, dan hal ini diriwayatkan secara mutawatir dari generasi ke
generasi berikutnya. Barang siapa mengingkarinya maka ia telah
keluar dari Islam. Pengetahuan tentang kesepakatan ini bersifat
wajib dariri, dan tidak boleh ada perbedaan pendapat tentang
masalah ini.*

Sementara itu, menurut ‘Abdul-Karim al-Khatib bahwa
ayat 40 dari Surah al-Ahzab/33 di atas mengisyaratkan tentang
Muhammad sallallahn ‘alaihi wasallam sebagai bapak semua orang
beriman dari semua agama karena beliau merupakan pewaris
para nabi terdahulu dan penjaga ajaran murni mereka, maka tidak

ada lagi nabi sesudahnya sampai hari kiamat."'

Sedangkan az-
Zuhaili menyatakan bahwa ayat tersebut merupakan dalil pasti
(qat?) yang menegaskan tidak adanya nabi dan rasul sesudah
Muhammad. Hal itu juga didasarkan pada banyaknya hadis
mutawatir dari jamaah para Sahabat.** Salah satu hadis tersebut

sebagai berikut:

B Jod o 8
Jass bl e ze\)&:gzg/@ay \J;i\lﬁs\}m B &

Dt Il ois 2asy e o b U ognsg 4 O du 2
43(0;:}@\ O v.l.wd °‘j)) :;\:;:j\ ?\:—

H

204 Wahyu dan Kenabian



Rasulullah ~ sallallabu ‘alaibi wa  sallam  bersabda: ~“Perumpamaanten
dengan nabi-nabi sebelumkn adalah seperti orang membangun rumab, lal
disempurnakannya dan dibaguskannya buatannya, kecuali sebuabh sudut
(belum terpasang) dengan sebuabh bata. Maka masnklah orang banyak ke
rumal itn. Mereka mmlai mengelilinginya dan kagum akan keindabannya.
Lalu mereka bertanya; Kenapa batu di tempat ini belum dipasang sehingga
bangunanmu menjads sempurna? Maka akulah yang akan memasang atan
meletakkean bata itn, aku datang sebagai penutup para Nabi.” (Riwayat
Muslim dari Aba Hurairah)

Dari ayat dan hadis yang dikemukakan dan penafsiran para
ahli tafsir dapat disimpulkan bahwa makna &bataman-nabiyyin
(ataupun dibaca, &hatiman-nabiyyin) adalah Muhammad sallallahn
‘alaihi wa sallam sebagai nabi dan rasul terakhir, tidak ada lagi nabi
dan atau pun rasul sesudahnya, karena beliau sebagai penutup
kenabian dan kerasulan hingga akhir zaman. Wallabu a‘lam bis-

sawab.|]

Wahyu dan Kenabian 205



Catatan:

! Lihat misalnya Surah al-Kahf/18: 110, al-Mu'minin/23: 33,
Fussilat/41: 6, al-Furqan/25: 20.

2 Lihat misalnya Surah Maryam/19: 51 dan 54.

* Surah al-Mu'min (Gafir)/40: 78.

4 Surah al-Ahzab/33: 40.

> Kamus Besar Babasa Indonesia, edisi baru (revisi). (Jakarta: Pustaka
Poenix, 2008), h. 964.

& ‘Abdul Qadir ad-Dirztri, Bayanul-Ma'ani (Tafsir al-Qur'an ‘ald Hasb
Tartibin-Nuzsl), juz 1, h. 2.

" Abu Hilal al-‘Askarti, al-Furiq al-Lugawiyyah, h. 69.

8 Abi Muhammad al-Husain bin Mas‘Gd al-Bagawi, Ma @imut-Tanzil
i Tafsiril-Qur’an, Dar Tayyibah lin-Nasyr wat-Tauzi’, 1417H, juz 2, h. 311.

 Aba al-Hasan ‘Ali bin Muhammad al-Khazin, Labdbut-Ta'wil fi
Ma'‘alimit-Tanzil, juz 3, h. 169.

10 Abt al-Hasan al-Khazin, Laubdbut-Ta'wil i Ma alimit-Tanzil, juz 3, h.
169—170.

" Asy-Sya‘tawi, Tafsir asy-Sya‘rawi, juz 1, h. 160.
12 Asy-Sya‘tawi, Tafsir asy-Sya‘rawi, juz 1, h. 1953—1954.

3 Abu Hilal al-‘Askari, a/-Furig al-Lugawiyyah, h. 69—70.
14

Asy-Sya‘rawl, Tafsir asy-Sya‘rawi, juz 1, h. 1953.

15 Abt al-Hasan al-Khazin, Labdbut-Ta'wil i Ma ‘alimit-Tanzil, juz 4, h.
337.

16 Al-Bukhari, Sahibul-Bukhari, juz 23, h. 30.

17" Abt al-Qasim ‘Abdur-Rahman bin ‘Abdillah bin Ahmad as-Suhaili,
ar-Raud al-Unuf, juz 1, h. 400.

18 Hadis riwayat al-Bukhari, Muslim, dsb. Al-Bukhari, Sajiful-Bukhari,
juz 1, h. 4. (Bab Bad’ al-Waly)
% Salih bin ‘Abdil-Aztz Alu Syekh, Syarh Salisah al-Usil, h. 144,

2 Abu Hilal al-‘Askati, a/-Furig al-Lugawiyyah, h. 531.

2 Abdul-Aziz ibn, Syarh Agidah) at-Tahawiyah, h. 63.

2 ‘Abdul-‘Aziz ibn, Syarh Agidah at-Tahawiyah, h. 63—64.

2 Surah Nah/71: 1-28, al-‘Ankabut/29:14.

* Fakhruddin ar-Razi, Mafitiul-Gaib, juz 13, h. 422.

% Aba al-Hasan ‘Aliy bin Muhammad al-Mawardi, Tafsir al-Mawardi
(an-Nukat wal-Uynn), Beirut: Darul-Kutub al-Tlmiyah), juz 5, h. 197.

26 Walid bin Rasyid as-Sa‘idan, [#ifaf Ablul-Albab bi Ma‘rifab at-Tauhid
wal-Agidab fi Su’al wa Jawab, juz 1, h. 129.

27 Lihat Surah al-Balad/90: 10, al-Mutaffifin/83: 7.

% Lihat pula Surah Ali ‘Imran/3: 20, al-Ma'idah/5: 92, ar-Ra‘d/13:
40, an-Nahl/16: 35, 82, an-Nir/24: 54, al-‘Ankabtt/29: 18, Yasin/36: 17,

206 Wahyu dan Kenabian



asy-Syura/42: 48, at-Tagabun/64: 12

» Mukti Ali. Asal Usul Agama, Yogyakarta: Yayasan Nida, 1971, h. 10.

3 Henoteisme adalah sebuah masa transisi dari politeisme ke mono-
teisme. Mereka mempercayai banyak Tuhan tapi berbeda dengan Tuhan-
tuhan yang disembah dalam politeisme yang derajat Tuhan-tuhannya sama.
Dalam henoteisme ada Tuhan yang sifatnya lokal, yaitu yang dijadikan sebagai
simbol suku-suku lokal. Kemudian ada Tuhan yang statusnya sebagai Tuhan
nasional yang mempersatukan mercka sebagai bangsa (etnis), dan ada Tuhan
yang bersifat internasional yang melingkupi seluruh jagad raya dan Tuhan-
tuhan di bawahnya. Masyarakat Arab kuno mempercayai Tuhan dengan
model henoteisme, tiap kabilah punya sembahan masing-masing bersifat
lokal, lalu ada yang lebih tinggi derajatnya seperti Lata, Manat, dan Uzza yang
mempersatukan mereka antaretnis Arab. Sementara yang paling tinggi sebagai
pencipta langit dan bumi dan menjadi Tuhan bersama manusia seluruh jagad
raya ini adalah Allah (lihat Surah al-‘Ankabut/29: 61, 63; Lugman/31: 25; az-
Zumar/39: 38; az-Zukhruf/43: 9, 87).

31 Mukti Ali, Ilmn Perbandingan Agama, Yogyakarta: Nida, 1975, h. 24.

32 Lihat misalnya Muqatil bin Sulaiman bin Basyir. Tafsir Mugatil, juz
3, h. 206; Muhammad asy-Syaukant, Fathul-Qadir, juz 6, h. 372; Abu ‘Abdillah
al-Qurtubt. al-Jami* li Abkanil-Qur'an. Beirut: Maktabah Misykat al-Islamiyah,
1372 H, juz 16, h. 10.

3% Mukti Ali, I/mn Perbandingan Agama ..., h. 16—17.

3* Ibnu Manzur, Lisanul-Arab, Beirut: Darus-Sadyr, juz 12, h. 163

3% Abu ‘Abdillah Zainuddin ar-Razi, Mukbtirus-Sahhih, juz 1, h. 83.

3% Tbnu Manztr, Lisanul-Arab, juz 1, h. 163—164.

37 Abu Hilal al-‘Askati, a/-Furig al-Lugawiyyah, juz 1, h. 212.

3% Abu ‘Abdillah Zainuddin ar-Razi, Mukbtarus-Sahhah, juz 1, h. 83—
84.

3 Abu al-Hasan al-Khazin, Lababut-Ta'wil fi Ma'dlimit-Tanzil, juz 5, h.
198.

% Muhammad Tahir bin ‘Asytr at-Ttnist, Tahrir Ma‘nas-Sadid wat-
Tanwir al-Aql al-Jadid min Tafsir al-Kitab al-Majid (at-Tabrir wat-Tanwir), (Tunis:
Darut-Tunisiyah lin-Nasyr), 1984, juz 22, h. 45.

1 ‘Abdul-Karim Yunus al-Khatib, azTafsir al-Qur'an lil-QOnr'dan, (Kairo:
Darul-Fikr al-‘Arabi), juz 11, h. 726.

# Wahbah bin Mustafa az-Zuhaili, a#-Tafsir al-Munir fil-Agidah wasy-
Syari‘ah wal-Manhaj, (Damaskus: Darul-Fikr), 1418 H, juz 22, h. 38.

3 Muslim, Sabib Muslim, nomor 4239.

Wahyu dan Kenabian 207






DAN RASUL

KELEBIHAN DI ANTARA PARA NABI




.\ \e.'.; \
;’7’ ‘J\
‘ ﬁ?"(\;‘:\ 4

%@@%

KELEBIHAN DI ANTARA PARA NABI
DAN RASUL

Ulasan Al-Qur'an tentang nabi dan rasul banyak ditemukan
dalam ayat-ayat kisah, yang menurut para pakar tafsir bukan
semata-mata informasi, melainkan memiliki beberapa tujuan. Di
antara tujuan tersebut adalah: a) membesarkan semangat dakwah
Nabi, seperti tertera dalam Surah Hud/11 :120, b) menegaskan
kebenaran wahyu yang diberikan kepada Nabi Muhammad
sallallahus ‘alaibiswassallam, disinggung dalam Surah an-Nahl/16:
43, al-Anbiya'/21: 7, serta ¢) memberikan pelajaran kepada umat
Nabi Muhammad dengan memberikan gambaran umat-umat
terdahulu baik yang ingkar maupun yang beriman, semisal dalam
Surah al-A‘raf/7: 101, dan at-Taubah/9: 70.

Tulisan ini bermaksud mengulas tentang nabi dan rasul
dalam Al-Qur'an dengan porsi pembahasan pada kelebihan
satu dengan yang lainnya di antara mereka. Informasi yang
akan disajikan, karena Al-Qur'an secara eksplisit menyinggung

para rasul, akan lebih banyak terarah kepada para rasul dengan

210 Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul



pelbagai kekhasan dan kelebihannya masing-masing. Hal ini
dimaksudkan untuk memberikan pemahaman yang proporsional
seperti yang disampaikan Al-Qur'an dalam pelbagai ayat yang
terpisah. Demikian pula, tulisan ini dimaksudkan sebagai upaya
untuk menghadirkan sebuah peta tentang bagaimana Al-Qur'an

berbicara terkait tema kenabian ini.

A. Nabi dan Rasul dalam Al-Qur'an

Ada dua istilah yang digunakan Al-Qur'an untuk merujuk
figur Sebagaimana disebutkan di atas, yakni nabi dan rasul. Secara
istilah, nabi adalah “yang menyampaikan kabar atau berita (dari
Tuhan)” dan rasul adalah “utusan”. Berbeda dengan istilah nabi
yang hanya merujuk kepada manusia, istilah rasul juga merujuk
kepada selain manusia, yakni malaikat, seperti yang disebutkan
dalam Surah Fatir/35: 1, al-Anam/6: 61, al-A‘raf/7: 37.

Ketika ditujukan kepada manusia, istilah rasul dianggap
memiliki posisi yang lebih tinggi dari pada nabi. Ini ditunjukkan,
misalnya, ketika nabi dan rasul disebutkan bersamaan, rasul
disebut terlebih dahulu, dan nabi belakangan, seperti dalam
Surah al-Hajj/22: 52 sebagai berikut:

RO A ‘,m;:wwv_mpj;mu':m:ﬁ;
ai} ,J.,‘ M‘l ; r)/}} !\g ‘“L;_L,L‘)d F rtos

Dan Kami tidak mengutus seorang rasul dan tidak (pula) seorang nabi sebelum

engkan (Muhammad), mela-inkan apabila dia mempunyai suatn keinginan,

setan pun memasukkan godaan-godaan ke dalam keinginannya itu. Tetapi

Allabh menghilangkan apa yang dimasukkan setan itu, dan Allah akan

menguatkan ayat-ayat-Nya. Dan Allah Maha Mengetahui, Mababijaksana.s
(al-Hajj/22: 52)

Berikutnya, para sarjana juga memberikan beberapa

pembedaan terhadap dua istilah ini. Misalnya, rasul adalah nabi

Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 211



yang menerima pesan dan harus disampaikan kepada umatnya,
sedangkan nabi tidak harus. Al-Baidawi menyatakan bahwa
rasul adalah nabi yang memiliki syariah baru sedangkan nabi
melanjutkan syariah nabi sebelumnya.! Secara sederhana bisa
dinyatakan bahwa seorang rasul pastilah nabi, tetapi tidak semua
nabi adalah rasul. Oleh karenanya, dalam ranah kajian Islam
tentang kenabian, lazim disebutkan bahwa jumlah nabi lebih
banyak dari pada rasul.

Rasul yang disebutkan dalam Al-Qut'an berjumlah dua puluh
lima (25), delapan belas (18) di antaranya disebutkan dalam Surah
al-An‘am/6. Mereka itu adalah Muhammad sallallabus ‘alaibiswas
sallam, Ibrahim, Ishaq, Ya‘qub, Nuh, Dawud, Sulaiman, Ayyub,
Yusuf, Musa, Harun, Zakariya, Yahya, Isa, Ilyas, Alyasa, Yunus
dan Lut. Sedangkan tujuh lainnya disebutkan dalam beberapa
surah, yakni: Adam, Idris, Saleh, Syu‘aib, Harun, Zulkifli dan
Yunus.

Jumlah keseluruhan nabi yang pernah diutus Allah ke bumi
tidak diketahui secara pasti. Informasi yang diberikan Al-Qut'an
hanya pernyataan bahwa ada yang disebutkan secara jelas, dan
banyak yang tidak disebutkan. Tentu ayat yang menyebutkan
bahwa sebagian diceritakan atau disebut, sedangkan sebagian
lain tidak, mengundang beragam interpretasi para mufasir.
Sebelum menyebutkan ragam penafsiran, berikut adalah Surah
al-Mu'min/40: 78 yang menyatakan sebagian disebutkan dan
sebagian lainnya tidak:

CTEAT o Foo

,{ - ﬁgjgff-fffv/f - ¢ W e e T e
P sy Ao loanas 2 A lsallod (e LS LS G,
L },";—;/ (_’E.‘.- R e /-’57" . /{/,,E/’,// > 827
A6 o3 YIELBE 8 RS Gl
B T It TRV

LN SR Tussy G Gz

Dan  sunggub, Kami telah mengutus beberapa rasul  sebelum  enghan
(Mubammad), di antara mereka ada yang Kami ceritakan kepadanm dan

212 Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul



di antaranya ada (pula) yang tidak Kami ceritakan kepadamm. Tidak ada
seorang rasul membawa suatu mukjizat, kecuali seizin Allah. Maka apabila
telah datang perintah Allah, (untuk semmna perkara) diputuskan dengan adi.
Dan ketika itn rugilah orang-orang yang berpegang kepada yang batil.s(al-

Mu'min/40: 78)

Beberapa mufasir menyatakan bahwa tidak disebutkannya
semua nama nabi ini karena jumlahnya yang banyak. Al-
Baidawi misalnya menyatakan bahwa jumlah nabi ada 124.000.
Sementara itu, tidak disebutkannya nabi, menurut as-Suyuti,
dikarenakan mereka bukanlah nabi yang masyhur. Ayat di atas,
menjadi sangat sesuai dengan prinsip yang dimiliki oleh Al-
Qur'an sebagai kitab suci yang tidak memuat segala sesuatu
secara detail. Tidak disebutkannya jumlah nabi secara eksplisit
bisa juga memberikan inspirasi bagi makhluk-makhluk pilihan
Allah untuk menjadi hamba-Nya yang taat di mana pun berada
sampai diutusnya Muhammad sa/lallabus ‘alaibiswassallam sebagai
nabi dan rasul pungkasan.

Demikian pula, jika ditelisik lebih jauh, informasi tentang
nabi-nabi yang disebutkan dalam Al-Qur'an ternyata berkembang
sesuai dengan perkembangan tahap dakwah nabi dan sesuai
dengan informasi yang diterima oleh masyarakat penerima Al-
Qut'an kala itu.’ Dengan ini pula, bisa dinyatakan bahwa sangat
mungkin ada para nabi yang diutus di belahan bumi selain Timur
Tengah dan sekitarnya sebagai wilayah yang terkenal banyak
diutus para nabi. Dengan demikian, pengertian orang yang
dinobatkan sebagai nabi tidak menjadi “monopoli” daerah di
Timur Tengah, melainkan di pelbagai wilayah yang sekaligus
menunjukkan luasnya demografi umat manusia dalam pencarian
kebenaran dan ketauhidan kepada Allah subhanabiswasta‘ala.

Nabi adalah manusia yang dipilih oleh Allah dan
mendapatkan petunjuk-Nya. Kata yang digunakan Al-Qur'an

untuk mereka adalah isfafasdengan derivasinya yang dirujukkan

Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 213



kepada manusia maupun malaikat seperti disinggung dalam
Surah al-Hajj/22:75; “Allahsmemilibsutusan-ntusannyasdarismalaikats
dans daris manusia...” Ayat lain yang menggunakan istafa yang
khusus merujuk kepada para nabi di antaranya adalah Surah
al-Baqarah/2: 130 tentang kenabian Ibrahim, al-A‘raf/7: 144
tentang Musa, dan Ali Imran/3: 42 tentang Maryam.

Selain itu, Al-Qut'an juga menggunakan kata 7#zbdsdengan
derivasinya dalam Surah Taha/20: 122 tentang Nabi Adam,
an-Nahl/16: 121 mengenai kenabian Ibrahim sebagai sosok
teladan, Yusuf/12: 6 tentang Nabi Yusuf, al-Qalam/68: 50
tentang Nabi Muhammad sallallabus ‘alaibiswassallam. Al-Qur'an
juga menggunakan kata, ikhtaras seperti yang terdapat dalam
Surah Taha/20: 13 mengenai dipilihnya Nabi Musa oleh Allah
subbanahis was ta‘ala. Di samping itu juga kata istana‘as seperti
dalam Surah Taha/20: 41, “dansAkustelahsnenilibmusuntukesdirikn’.s

Ayat-ayat di atas menunjukkan bahwa status kenabian
hanya diperoleh melalui pilihan Allah. Setelah penegasan bahwa
merecka adalah pilihan Allah, Allah juga menuturkan bahwa
dengan itu, mereka selalu berada dalam petunjuk Allah. Ada
jaminan dari Allah akan kebenaran dan kesalithan mereka seperti
yang disinggung dalam Surah Ali ‘Imran/3: 39, 161, al-An‘am/6:
85, dan Maryam/19: 41 sebagai berikut:

G f‘ ), P /}a ;f, ,1 ,/)/}1 ¢—~/" }a/z/
P - Az 9« -~
c_M_L.,aj'IQAL..u_,j_,.,A:-_g .L._...u/JAJ.'u'IuA

Kemndian para malaikat memanggilnya, ketika dia berdiri melaksanakan
salat di mibrab, “Allah menyampaikan kabar gembira kepadamn dengan
(kelabiran) Yahya, yang membenarkan sebuab kalimat (firman) dari Allab,
panutan, berkemanmpuan menaban diri (dari hawa nafsun) dan seorang nabi
di antara orang-orang saleh.” (Ali ‘Imran/3: 39)

214 Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul



s A .-/}

,u“,/‘ £ L R e P Ay < o
u—wc}/d e ryd&@ubd@uﬂj J-wu—-lub’u,
t}"’}/v}/ o//"rL.

Dan tidak mungkin seorang nabi berkhianat (dalam urusan harta rampasan
perang). Barang siapa berkhianat, niscaya pada hari Kiamat dia akan datang
membawa apa yang dikhianatkannya itn. Kemudian setiap orang akan diberi

balasan_yang sempurna sesuai dengan apa yang dilakukannya, dan mereka
tidak dizalimi.s(Ali Tmran/3: 161)

e ) zaﬁ)i,' LS = -
Fhed i B3 oo (255 555

Dan Zakaria, Yahya, Isa, dan Ihas. Semmnanya termasuk orang-orang yang
saleh.s(al-An‘am/6: 85)

@@-}gugx\?ﬂ’b—ﬂd,ﬁ}

Dan ceritakanlah (Mubanmmad) kisah 1brahim di dalam Kitab (Al-Qur'an),
sesungguhnya dia adalah seorang yang sangat membenarkan, seorang Nabi.
(Maryam/19: 41)

Tugas dari para nabi yang dipilih itu adalah untuk mene-
gakkan agama Allah, yakni penegasan ketauhidan Allah. Beri-
kutnya, para nabi juga ditugaskan untuk menyampaikan kabar
gembira dan peringatan agar manusia dapat selamat dalam
mengarungi kehidupan, terutama yang terkait dengan aspek
eskatologis (an-Nahl/ 16: 89). Untuk fungsi inilah, Allah mem-
berikan wahyu kepada para nabi. Namun demikian, tugas nabi
hanyalah menyampaikan. Para nabi tidaklah memiliki kekuasaan
untuk mengubah kaumnya karena yang berkuasa adalah Allah,
sementara nabi sekadar melaksanakan tugas sesuai dengan yang
diperintahkan Allah subbanabiiswasta‘dla.

Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 215



B. Keistimewaan para Nabi

Ayat-ayat yang telah disebutkan di atas, baik secara eksplisit
maupun implisit menunjukkan keistimewaan para nabi di antara
manusia yang lain. Di antara keistimewaan tersebut adalah
mereka dipilih dan diberi wahyu oleh Allah. Artinya, para nabi
adalah manusia pilihan yang memiliki hubungan yang sangat
dekat dengan Tuhan sehingga mampu berkomunikasi dengan-
Nya.

Fenomena kenabian merupakan sesuatu yang unik, terutama
terkait kemampuan berkomunikasinya dengan Tuhan mengingat
manusia dan Tuhan memiliki level eksistensi yang berbeda. Dari
sudut pandang tertentu, bisa dikatakan bahwa kemampuan
komunikasi nabi dengan Tuhannya merupakan salah satu ujud
dari kehendak Tuhan itu sendiri. Akan tetapi, jika dilihat dari
sudut pandang lain, misalnya filsafat Islam, jawaban tersebut
kurang memuaskan. Dalam perspektif ini, kualitas kenabian
dimungkinkan karena adanya kemampuan nabi mengaktifkan
akal tertinggi yang dimiliki.

Para nabi juga memiliki keistimewaan karena mereka
dianugerahi kelebihan. Istilah yang sering digunakan dalam Al-
Qur'an adalah bayyinat,smisal dalam Surah al-Bagarah/2: 87, 253,
Ali Imran/3: 49, 148, dan Fatir/35: 25.8elain kata tersebut, Al-
Qur'an juga menggunakan kata burhansseperti dalam Surah an-
Nisa'/4: 174 dan ayatsSebagaimana yang terdapat dalam Surah
al-Baqarah/2: 118, al-Anbiya'/21: 5, dan al-Mu'min/40: 78.
Kelebihan para nabi dari manusia kebanyakan yang kemudian
dikenal dengan istilah mukjizat ini tak lain adalah sebagai bukti di
hadapan para kaumnya bahwa para nabi adalah manusia pilihan
Tuhan.

Kosakata bayyinat dalam beberapa ayat di atas menjadi
indikator akan anugerah yang diberikan oleh Allah kepada para

nabi yang menjadi penanda kelebihan mereka dari manusia

216 Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul



kebanyakan. Khusus yang disebutkan dalam ayat 87 dan 253
Surah al-Baqarah, kata bayyinat sebagai bukti kelebihan Nabi Isa
akan kenabian yang disandang, Menurut Ibnu Abi Hatim, bayyinat
dalam surah tersebut berupa kekuatan yang ada di telapak Nabi
Isa untuk bisa menyembuhkan orang sakit, menghidupkan orang
mati serta beberapa keajaiban lain sebagai tanda kenabiannya.*
Sedangkan kata burhan mewakili tanda konkret dari Allah untuk
meyakinkan agar umat manusia mengimani ajaran yang dibawa
oleh nabi.

Untuk kosakata ayaf, implikasi makna darinya lebih luas
dibandingkan dengan bayyinat dan burban. Dalam tiga contoh
ayat yang disebutkan di atas, kata ayar merupakan tanda
kebenaran yang disampaikan Allah kepada utusan-Nya. Bahkan,
ayat yang disebutkan dalam Surah al-Anbiya'/21: 5, berada dalam
konteks tantangans (fapaddi), kepada masyarakat yang masih
meragukan kebenaran ajaran yang dibawa oleh utusan Allah,
untuk membuktikan kebenaran keraguan yang mereka miliki.
Sementara, kata gyat dalam Surah al-Mu'min/40: 78 secara
eksplisit diartikan oleh mufasir sebagai mukjizat.

Mukjizat antara satu nabi dengan yang lain berbeda
tergantung konteks masyarakat yang dihadapi. Al-Jahiz, seorang
teolog Mu‘tazilah dan banyak melahirkan karya mengenai sastra
dan filsafat bahasa, menyatakan bahwa Nabi Musa diturunkan
kepada masyarakat yang sangat mahir dalam ilmu sihir, maka
dia diberikan Tuhan mukjizat berupa kemampuan untuk
mengalahkan sihir. Nabi Isa diutus untuk masyarakat yang
memiliki pengetahuan yang tinggi tentang ilmu kedokteran,
maka ia diberi mukjizat dalam bidang ini. Sedangkan Muhammad
sallallabus alaibiswassallam diutus untuk masyarakat yang memiliki
keahlian bahasa yang tinggi, maka Allah memberikan Al-Qut'an
kepadanya.’

Mukjizat tersebut tidaklah datang serta merta dari nabi,

Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 217



akan tetapi kesemuanya hanya mungkin diwujudkan atas izin
Allah Sebagaimana ditegaskan pula dalam Surah Ibrahim/14:
11 sebagai berikut:

/g oy

u-gf—u .u)'f/l' s _} ; ]ﬁaﬁ”‘jl P }]}jﬁjdb
: _,*..ha.u'l&_;a;ﬂu:\a'ﬁ\‘_,_hl.d Pﬁ)’t ; o{'l;_;?gL_..r;
A

Rasul-rasul mereka berkata kepada mereka, “Kani hanyalah manusia seperti
kanm, tetapi Allah memberi karunia kepada siapa yang Dia kehendaki di
antara hamba-hamba-Nya. Tidak pantas bagi kami mendatangkan suatn
bufkti kepada kanm melainkan dengan izin Allah. Dan hanya kepada Allab
saja hendaknya orang yang beriman bertawakal”” (Ibrahim/14: 11)

Ayat ini menegaskan keistimewaan para nabi yang berbeda
dengan manusia pada umumnya. Namun demikian, bukan
berarti keistimewaan tersebut tanpa batas, karena ditegaskan
pula dalam ayat tersebut bahwa para nabi adalah manusia
biasa. Dalam Surah Fussilat/41: 6 dan al-Kahf/18: 110, aspek
kemanusiaan para nabi juga dinyatakan dengan jelas. Kosakata
yang digunakan adalah basyar. Hal ini ditopang oleh beberapa ayat
lain, diantaranya Surah ar-Ra‘d /13: 38 yang menegaskan bahwa
para nabi juga memiliki istri dan anak laiknya manusia lain, serta
memakan makanan dan pergi ke pasar, seperti disebutkan dalam
Surah al-Furqan/25: 20 sebagai betikut:

u_}--h/JjEL_—tE‘ Uﬁ)lﬂ\\_ﬂw}ﬂ\u‘;ﬂwjﬁj
Fa < ot A! L AT R

J.’!-af?-’u\a_;ug_; UM\ 4.._43\__)4.1_1 r&,a»'t_i.uvuy')”d

Dan Kani tidak mengutus rasul-rasul sebelummmu (Mubammad), melainkan
mereka pasti memakan makanan dan berjalan di pasar-pasar. Dan Kani
Jadikan sebagian kamm sebagai cobaan bagi sebagian yang lain. Maukah
kamu bersabar? Dan Tuhanmu Maha Melihat. (al-Furgan/25: 20)

218 Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul



Sebagai manusia biasa, para nabi juga pernah khilaf, yang
atas bimbingan wahyu Allah-lah, kekhilafan tersebut ditegur dan
dikoreksi. Salah satu contohnya adalah sikap Rasulullah yang
meremehkan seorang buta yang datang untuk meminta petunjuk
pada saat beliau sedang menerima para pembesar Quraisy.
Teguran tersebut menjadi nama surah dalam Al-Qut'an, yakni
‘Abasa, surah kedelapan puluh (80). Bertemunya dua hal dalam
satu pribadi nabi inilah yang menjadi keistimewaan dari mereka.
Di satu sisi, para nabi adalah manusia biasa dengan segala sisi
kemanusiaannya. Di sisi lain, mereka memiliki keistimewaan
yang bersumber dari ilahi. Para nabi adalah manusia biasa yang
menjadi luar biasa karena memiliki kualitas untuk dipilih Allah
sebagai wakil-Nya di bumi.

Para nabi, dengan demikian, merupakan manusia luar biasa
yang sesungguhnya tidak sekadar pasif menerima petunjuk
dan kemuliaan dari Tuhan. Sebaliknya, mereka adalah manusia
yang telah menempa pribadinya dalam kehidupan yang sulit,
sampai akhirnya memiliki ketabahan, keteguhan, kesabaran dan
kepekaan nurani sehingga layak dipilih oleh Allah.

Beberapa ayat Al-Qur'an mencerminkan perjuangan
spiritual para nabi, khususnya Muhammad sa/lallabus ‘alaibis was
sallam. Dalam Surah ad-Duha/93: 7, disebutkan bahwa Nabi
Muhammad bukanlah manusia yang pasif. Sejak semula beliau
adalah manusia yang memang memiliki kegelisahan terhadap
umatnya dan melakukan serangkaian penempaan emosional dan
spiritual untuk mengatasinya. Demikian pula dalam ayat 1—3
Surah asy-Syarh/94 dinyatakan bahwa Allah telah memberikan
lapang dada kepada Nabi Muhammad atas pelbagai tekanan
serta tantangan yang menghadapi perjuangan beliau dalam
membawa risalah kenabian dan ketahauhidan. Ayat-ayat dalam
Surah ad-Duha/93 dan asy-Syarh/94 menunjukkan dengan

tegas tugas berat yang diemban oleh nabi dan rasul, sekaligus

Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 219



proses pengembaraan spiritual serta ketekunan dan ketabahan
yang mesti dimiliki agar tetap tahan uji.

Ayat tersebut sekaligus juga menunjukkan bahwa seorang
nabi dan utusan Allah bukanlah pribadi yang pasif, pasrah dengan
kenyataan, sebaliknya merupakan figur kuat dalam menjalankan
misi perjuangannnya. Karena inilah, mereka menjadi makhluk
pilihan Allah. Dengan kata lain, para nabi dan rasul, merepresen-
tasikan kombinasi figur yang aktif serta sarat dengan keteguhan
dalam berjuang, sechingga mereka menjadi makhluk yang dipilih
oleh Allah dengan memiliki kelebihan dan keistimewaan.

C. Kelebihan di antara para Nabi dan Rasul

Frasa kelebihan di antara para nabi dan rasul menjadi hal
yang penting untuk diperbincangkan. Kelebihan yang dimiliki
oleh para nabi dan rasul berbeda satu sama lain. Akan tetapi,
kelebihan dan perbedaan tersebut, meminjam istilah Isma‘il
Haqqi bin Mustafa, penulis Rsujul-Bayan, bukanlah perbedaan
dalam level kenabian. Level kenabian para utusan Allah memiliki
kesamaan, sedangkan yang membedakan mereka satu dengan
yang lain dalam hal kelebihan satu dengan lainnya adalah pada
derajat kelebihan yang dianugerahkan kepada masing-masing
dari mereka.®

Terkaitdengan kelebihan beberapa nabidiantarayanglainini,
Al-Qur'an memang menyebutkan secara eksplisit beberapa gelar
dari nabi, misalnya Nabi Ibrahim dengan &balilullihs(an-Nisa'/4:
125), Nabi Musa sebagai mukhlas,s Maryam/19: 51), bahwa
Tuhan mendekatkan komunikasi dengannya (Maryam/19: 52),
dan kalamullah (an-Nisa'/4: 164). Sedangkan, Nabi Muhammad
diberi gelar sebagai Jabibullah.sNamun demikian, ketika ditelisik
lebih lanjut ayat-ayat sebelum dan sesudahnya, maksud utama
dari ayat-ayat tersebut adalah bentuk penegasan Allah terhadap

kenabian Muhammad sallallahus alaibiswassallam.

220 Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul



Gelar-gelar yang disematkan Allah kepada para nabi seperti
disebutkan menandakan adanya keistimewaan mereka masing-
masing dalam konteks risalah yang diemban. Termasuk dalam
perbincangan keistimewaan beberapa utusan Allah tertentu, Al-
Qur'an juga menyinggung tentang #/ul-‘azmi, sebuah gelar yang
spesifik. Terjemahan istilah tersebut adalah “orang yang memiliki
keteguhan hati”. Ayat yang menyebutkan kosa kata w/ul-‘azmi
adalah Surah al-Ahqaf/46: 35 sebagai berikut:

Lol

GO AL 12 D SIS A
a;unpmwuwié’&ﬁiﬂi;ﬁmww;uﬁé;

Maka bersabarlab engkan (Mubammad) Sebagaimana kesabaran rasul-
rasul yang memiliki keteguhan hati dan janganlah engkan meminta agar
azab disegerakan untuk mereka. Pada hari mereka melibat azab yang
dijanjikan, mereka merasa seolab-olah mereka tinggal (di dunia) hanya
sesaat saja pada siang hari. Tugasmu hanya menyampaikan. Maka tidak
ada yang dibinasakan kecunali kaum yang fasik (tidak taat kepada Allab).s
(al-Ahqaf/46: 35)

Para mufasir berbeda pendapat mengenai siapa yang masuk
dalam gelar #/ul-‘azmiyang disematkan ini. Ada yang menyebutkan
lima nabi yakni Nabi Nuh, Ibrahim, Musa, Isa, dan Muhammad
sallallabus'alaihisvasallam karena mereka telah menegakkan syariah
untuk bangsanya. Ada juga yang menuturkan alasan karena
mereka yang mengalami paling banyak penderitaan dari pada
nabi yang lain. Pendapat lain menambahkan beberapa nabi selain
lima di atas, yakni Ya‘kub, Yusuf, Ayyub, dan Dawud. Namun
demikian, ada juga yang menyatakan bahwa semua nabi adalah
termasuk dalam golongan ini Sebagaimana dinyatakan oleh al-
Qurtubi.’

Namun, pendapat yang paling masyhur adalah kelima nabi

seperti diungkapkan di atas. Sedangkan alasan penyematan gelar

Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 221



tersebut, karena mereka adalah nabi dan utusan yang paling
banyak mendapatkan ujian dari umatnya, sementara tetap
bersabar dan tetap mendoakan agar Allah tidak menurunkan
azab kepada mereka. Di samping itu, mereka selalu mendoakan
agar umat dan kaumnya mendapatkan hidayah Allah.

Jika dikaitkan dengan Surah asy-Syura/42: 13, terlihat
dengan jelas, bahwa empat nabi yang disebutkan dalam ayat
ini diminta untuk dijadikan teladan bagi Nabi Muhammad.
Selengkapnya, ayat tersebut adalah sebagai berikut:

s BELS S AN E G AR g 23l IEs g
YA A I AN I PPN e Ay
2 e s 32 L
Dia (Allab) telah mensyariatkan kepadanm agama yang tfelah diwasiatkean-
Nya kepada Nub dan apa yang telah Kanzi wahyukan kepadann (Mubanmad)
dan apa yang telah Kami wasiatkan kepada 1brabim, Musa dan Isa yaitn
tegakkaniah agama (keimanan dan  ketakwaan) dan janganlah kanim
berpecah belah di dalammnya. Sangat berat bagi orang-orang musyrik (untuk
mengikuti) agama yang kamu serukan kepada mereka. Allab menilih orang
yang Dia kebendaki kepada agama taubid dan menberi petunjuke kepada
(agama)-Nya bagi orang yang kembali (kepada-Nya).s(asy-Syura/42: 13)

Ayat ini menegaskan bahwa mata rantai ajaran agama yang
dibawa oleh Rasul bersambung dengan ajaran-ajaran Nabi
Nubh, Ibrahim, Musa, dan Isa. Keempat nama yang disebutkan
mencerminkan teladan kokoh pembawa risalah atas ketabahan,
kesabaran serta kerelaan mereka dalam menghadapi rintangan
dalam dakwah yang mereka lakukan.

Tidak bisa dipungkiri bahwa di antara nabi dan rasul yang
menjadi utusan Allah masing-masing memiliki kekhasan dan
kelebihan satu dibanding dengan lainnya. Kelebihan tersebut
semestinya tidak ditempatkan sebagai kelebihan yang satu dan

222 Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul



kekurangan yang lain, melainkan ditempatkan dalam konteks
keberadaan tugas risalah yang dibawa masing-masing utusan Allah
tersebut. Dengan kata lain, kelebihan yang dimiliki oleh seorang
nabi tertentu bukanlah indikator lebih dalam artian matematis,
melainkan kelebihan yang dilekatkan selaras dengan misi risalah
yang dibawanya, terkecuali kelebihan yang disematkan kepada
Nabi Muhammad. Menurut para mufasir, kelebihan tersebut
memang mengandung pengertian lebih dari nabi dan rasul-rasul

sebelumnya karena beliau adalah nabi dan rasul pamungkas.

D. Kelebihan Nabi Muhammad

Untuk menggarisbawahi kelebihan yang dimiliki masing-
masing utusan, yang kemudian bisa diargumentasikan sebagai
pijakan kelebihan khusus yang dianugerahkan kepada Nabi
Muhammad, Surah al-Bagarah/2: 253 berikut menjadi sangat
signifikan:
) Voor s Arse mgsy - T b A e N A ,-//}} "
t..-u?-_;.\_,..&.qan o 3)) w\P_KwWL,auJK«H@LJ,a:J_{) c.JJ-v
L‘.Qj\; )]_, uﬂu\tj}il:j_ﬂ_’w'-;;:; ’IL/A;:‘,I'_;
ﬂ_.,n,,x .,15_1’ e | At Ve ”t,i{._a_x;ii}. d;ﬁ\(’gi =3

/}/’/a /9)‘// /-"’,,,), ,,,

Lx}--” ;L*L-J"'u "*ijj u‘p-wm

Rasul-rasul itn Kami lebibkan sebagian mereka dari sebagian yang lain. Di
antara mereka ada yang (langsung) Allah berfirman dengannya dan sebagian
lagi ada yang ditinggikan-Nya beberapa derajat. Dan Kami beri Isa putra
Maryam beberapa mufkjizat dan Kami perknat dia dengan Robulkudus.
Ralan Allah menghendafki, niscaya orang-orang setelah mereka tidak akan
berbunub-bunuban, setelah bukti-bukti sampai kepada mereka. Tetapi
merefea berselisib, maka ada di antara merefa yang beriman dan ada (pula)
yang kafir. Kalan Allah menghendaks, tidaklah mereka berbunub-bunuban.
Tetapi Allah berbuat menurut kehendak-Nya. (al-Bagarah/2: 253)

Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 223



Kosakata faddala yang dipakai oleh ayat 55 Surah al-Isra'/17
serta ayat 253 al-Baqarah/2 mengundang para mufasir untuk
memberikan interpretasi yang beragam. Di antaranya adalah
Abu Lai$ as-Samarqandi yang menyatakan bahwa zafdi itu
memiliki tiga kemungkinan. Yang pertama Zafdi/ dari sisi dalalah
kenabian, yang kedua, Zafdi/ dari sisi pengikut yang lebih banyak
dibandingkan dengan figur lain, dan yang ketiga adalah dari
kualitas diri nabi sendiri. Sementara, mufasir yang lain tidak
menyetujui dengan semua tiga kriteria kelebihan atau zafdi/
seperti yang disebutkan dalam ayat. Mufasir lain, penulis Bayanu/-
Ma‘ani, misalnya, menyatakan bahwa Zafdil yang dimaksud dalam
kedua ayat tersebut di atas lebih mencerminkan kualitas ruhani
dan kelebihan-kelebihan yang bersifat nonfisik dari para nabi
dan rasul yang dipilih oleh Allah subhanabiswasta‘ala.’

‘1zzah Darwazah, penulis az-Tafsirs al-Hadis berpendapat
ketika mengomentari ayat 253 Surah al-Baqarah/2 yang meng-
gunakan kosakata faddala, tilkar-rusulusfaddalnasba‘dabums alisba’d.
Menurutnya, kelebihan atas satu nabi atau rasul di atas nabi dan
rasul lainnya adalah sebuah kenyataan yang berbasis teks. Dija-
dikannya Nabi Ibrahim sebagai ghalilullah Sebagaimana dising-
gung dalam Surah an-Nisa'/4: 25, pemberian kitab-kitab suci
kepada Nabi Isa, Nabi Muhammad, yang berisi syariat, pengk-
hususan Allah terhadap Nabi Musa, Nuh, seperti dalam ayat 13
Surah asy-Syura/42 dan beberapa ayat lain merupakan sesuatu
yang amat jelas.’

Terkait dengan kelebihan Nabi Muhammad, informasi
yang disampaikan oleh al-Bagawi dalam karya tafsirnya menjadi
penting untuk dicermati. Dalam tafsir tersebut al-Bagawi
menyitir hadis sebagai berikut:'’

-

T}‘%}i’\i:’}fj} ‘V'LQ‘ @\}5— gj",..ia_ﬁ«” R QL;;;

g -2

I Je &1k
B G J) Sl 0lmnag i oW et s

N

224 Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul



4

11 s A s
(o}gfbd.\ US«V.LM o\j)) .djc.;\.;j\ L}/("’,‘"J

Ak diberi kentamaan dibading nabi-nabi lain dengan enam hal; saya diberi
kelebiban berupa ungkapan yang singkat tapi padat (jawanzi ul-kalim); akn
ditolong dengan (mencampakkan) kecemasan (ke mmka lawan); dibalalfan
bagikn harta rampasan; tanab/bumi dijadikan magid dan alat bersuci
untukkn; aku dintus kepada selurub makbluk, dan; dengankn para nabi
ditutnp. (Riwayat Muslim dari Aba Hurairah)

Di samping hadis tersebut, al-Bagawi juga mengutip riwayat
lain sebagai berikut:'?

A 2%

81 081

\

Tidak ada seorang nabi pun melainkan ia telah diberi tanda-tanda
(mukjizat) atau yang semisalnya, karenanya manusia menjadi beriman, dan
_yang diberikan kepadaku adalah wabyu yang Allah ‘azza wajalla wabyukan
kepadakn, dan akun berbarap menjadi nabi yang paling banyak pengikutnya
di hari kiamat. (Riwayat al-Bukhart dari Abu Hurairah)

Dua riwayat hadis yang dikutip oleh al-Bagawi di atas
menunjukkan secara eksplisit bahwa Nabi Muhammad memiliki
tempatkhusus dalam derajatkenabian dan kerasulan dibandingkan
dengan nabi dan rasul sebelumnya. Tentu, kelebihan Nabi
Muhammad seperti yang ditegaskan oleh Al-Qur'an maupun
hadis mencerminkan kelumrahan, karena beliau adalah nabi dan
rasul akhir zaman. Tidak ada lagi nabi dan utusan Allah setelah
diutusnya Muhammad sa/lalliabus ‘alaibiswassallam. Sebagai utusan
pungkasan, figur Nabi Muhammad merupakan representasi
tokoh paripurna, penyempurna generasi utusan Allah di era

terdahulu. Oleh karenanya, adalah sesuatu yang wajar, kelebihan

Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 225



yang dianugerahkan Allah kepada Nabi Muhammad merupakan
sesuatu yang lebih dibandingkan dengan anugerah Allah kepada
nabi dan utusan terdahulu.

An-Naisaburi mengemukakan pendapat mengenai kekhu-
susan Nabi Muhammad yang memperkuat pendapat al-Baghawt.
Keunggulan yang disematkan kepada Nabi Muhammad di an-
taranya adalah; pertama, ia menjadi rahmat bagi semesta alam
seperti disinggung dalam Surah al-Anbiya'/21: 107. Kedua,
derajat yang ditinggikan oleh Allah. Kez7ga, disertakan penyebutan
Muhammad sallallabus ‘alaihis was sallam dalam kalimat syahadat
setelah kesaksian terhadap wujud Allah. Keempat, ketaatan kepada
Allah disertakan dengan ketaatan kepada Nabi Muhammad,
seperti dalam Surah an-Nisa'/4: 80. Kelima, baiat kepada Allah
juga disertakan dan diikuti dengan baiat atau ketaatan kepada
Nabi Muhammad, demikian pula kemuliaan Allah yang diser-
takan dengan kemuliaan Nabi Muhammad. Keenam, kerelaan
dan kecintaan atau mahabbah terhadap Allah juga disertai dengan
kerelaan dan kecintaan terhadap Nabi Muhammad, seperti
disinggung dalam Surah Ali ‘Imran/3: 31.1*

Senada dengan al-Bagawt, ar-Razi menambahkan beberapa
argumentasi terkait dengan kelebthan Nabi Muhammad sa/lallabus
‘alaihis was sallam dibandingkan dengan nabi dan rasul-rasul
pendahulunya. Pijakan yang dijadikan ar-Razi adalah mundsabah
beberapa ayat terkait dengan Surah al-Baqarah/2: 253, di
antaranya adalah Surah al-Anbiya'/21: 107 sebagai betikut:

- ‘9151’/ w

Gl A AN

Dan Kami tidak mengutus engkan (Mubanimad) melainkan untuk (menjadi)
rabmat bagi selurub alam. (al-Anbiya'/21: 107)

Ayat 107 pada Surah al-Anbiya'/21 ini, menurut ar-Raz,

menjadi indikator tersendiri, mengingat ketika seseorang diutus

226 Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul



untuk semesta alam, tidaklah mungkin keberlakuan risalah yang
dibawa hanya temporal dan terbatas pada batas geografis tertentu.
Dengan demikian, secara otomatis, keberadaan Muhammad
sallallabus ‘alaibis was sallam sebagai utusan, memiliki kelebihan
dibanding utusan terdahulu yang dibatasi oleh komunitas
dan wilayah tertentu. Landasan lainnya adalah, perfama, Allah
memerintah Nabi Muhammad untuk memberikan tantangan
kepada siapa pun untuk mendatangkan yang semisal dengan
Al-Qut'an. Kedna, mukjizat yang dianugerahkan kepada Nabi
Muhammad melebihi mukjizat-mukjizat yang diberikan kepada
para nabi dan rasul pendahulunya. Ke#gaz, umat Nabi Muhammad
adalah umat yang paling mulia, seperti juga disinggung dalam
Surah Ali ‘Imran/3: 110: “Guntumskhairasumatinsukhrijatslin-nas”
(kalian adalah umat terbaik yang dilahirkan untuk manusia).
Keempat, Nabi Muhammad adalah nabi dan rasul penutup,
tidak ada lagi nabi dan rasul sesudahnya. Utusan yang dijadikan
sebagai penutup adalah utusan pamungkas, sekaligus berfungsi

melengkapi, menyempurnakan utusan-utusan sebelumnya.'

E. Kesimpulan

Dari beberapa data yang dipaparkan di depan, semakin tegas
bahwa penuturan keutamaan para nabi ini dimaksudkan untuk
memberikan dukungan kepada Nabi Muhammad sa/lallahus‘alaibis
was sallam. Penegasan tentang keutamaan ini juga merupakan
retorika Al-Qut'an untuk memposisikan Muhammad sebagai
bagian dari para nabi yang mulia ini, di mana hanya Allah yang
punya hak untuk itu. Kemudian, terlepas dari ketidakmauan
masyarakat Arab kala itu untuk menerima Muhammad, nyatanya
Allah telah memilihnya.

Ada beberapa nabi yang memiliki posisi yang sangat
terthormat di benak masyarakat penerima Al-Qut'an kala itu.

Nabi Ibrahim merupakan nabi yang dihormati baik oleh bangsa

Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 227



Arab, kaum Nasrani maupun Yahudi. Nabi Musa merupakan
nabi besar kaum Yahudi. Nabi Isa adalah figur sentral dalam
kalangan Nasrani. Pensejajaran Nabi Muhammad dengan tokoh-
tokoh yang dalam benak para pendengar Al-Qur'an kala itu
sebagai tokoh yang luar biasa besar merupakan sebuah bentuk
penegasan ilahiah terhadap keutamaan Muhammad sallallahns
‘alaihiswassallam Sebagaimana para nabi yang diagungkan mereka.
Keutamaan Nabi, terletak kepada paduan dua dimensi yang
ada dalam diri Nabi. Pertama, nabi sebagai manusia pilihan Tuhan.
Kedna, Nabi sebagai manusia biasa yang secara aktif menempa diri
sehingga memiliki keparipurnaan kualitas intelektual, emosional
dan terutama spiritual yang menjadikan mereka layak dipilih oleh

Allah sebagai utusannya di bumi. Wallabu a‘lam bis-sawab.|]

228 Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul



Catatan:

' al-Baidawi, Tafsir al-Baidawi, juz v, h. 231.

2 al-Baidawi, Tafsir al-Baidawi, juz V, 1985, h. 357.

? Dalam ayat-ayat Makkiyah, kisah-kisah yang disebutkan adalah ten-
tang para leluhur yang telah mereka kenal, seperti Nabi Saleh dan Hud serta
kisah lain seperti kaum ‘Ad, Samud, Lugman, “pasukan gajah”, kisah tentang
Iskandar Agung (Iskandar $ul-Qarnain), dan Ashabunl-Kabfi. Sedangkan, ketika
masyarakat penerima Al-Qut'an semakin plural yakni di Medinah, mencakup
kaum Yahudi dan Nasrani, baru muncul kisah-kisah Sebagaimana juga ter-
maktub dalam Perjanjian L.ama seperti Nabi Adam, Nuh, Ibrahim, Isma‘il,
Lut, Yusuf, Musa, Saleh, Dawud, Sulaiman, Ilyas, Ya‘qub, Yunus dan banjir
besar bangsa Sodom, dan Perjanjian Baru seperti Zakaria, Yahya (Yohanes
Pembaptis), Isa (mukjizat Isa yang bisa berbicara ketika bayi (Ali ‘Imran/3:
46) dan menciptakan burung dari tanah liat (Ali ‘Imran/3: 49). Kisah terse-
but memiliki kesamaan dengan Injil Apocryphal), dan Maryam, ‘Imran—ayah
Maryam, Harun—saudara laki-laki Maryam, dan menteri Fir‘aun (Ester 3: 1)
yang memiliki kesamaan dengan Surah al-Qasas/28: 38; al-Mu'min/40: 36).
Lihat Philip K. Hitti, History of the Arabs, terj. R. Cecep Lukman Yasin dan
Dedi Slamet Riyadi (Jakarta: Serambi, 2010), h. 156—158.

bl e sy 5302 B B s & oW of ol m ) e T
35531 5 HJ_n)LU Lrsﬁd%;..uuu}..dvu.,«&,@ rmw \,,Am g;u ufla qjﬁ.. uc_ur-‘)w
Lihat, Tafsir Ibnu Abi Hatire, juz 1, hlm 178 J¢ sy, - g g sasd ‘_g.ULLAY\

5 Al-Jahiz, a/-Bayan wat-Tabyin, jilid 11, h. 210.

¢ Isma‘ll Haqqi bin Mustafa, Rijul-Baydn, Beirut, Darul-Fiks, tt., juz I,
h. 394

7 Al-Quttubi, al-Jami‘ li-Apkamil-Qur'an, juz XVI1, 1967, h. 220—221.

& Sayyid Mahmud ‘Al Gazi al- ‘Ani, Bayann/-Ma ‘ani, Damaskus, Matba‘ah
at-Turqt, 1975.

? ‘Izzah Darwazah, at-Tafsir al-Hadis, (Kairo, Darul-Thya’il-Kutub al-
‘Arabi, 1383 H), juz 111, 397.

0 Al-Bagawi, Tafsirul-Bagawi, (Beirut, Darul-Thya’ at-Turas al-‘Arabi,
1420 H), juz I, h. 343.

" Sabih Muslim, 1/371.

12 Al-Bagawi, Tafsirul-Bagawi, juz 1, h. 342.

3 Al-Bukhari dalam Sahih-nya, Kitab Fada'ilil Qur'an, No.4981.

" An- Naisabut, Tafsirul-Qur'an, (Beirut, Darul-Kutub al-Ilmiyyah,
1416 H), juz 11, h. 4.

15 Fakhruddin at-Razi, Mafatipul-Gaib, (Beirut, Darul-Thya’ at-Turas al-
‘Arabi, 1420 H), juz 6, h. 522.

Kelebihan di antara Para Nabi dan Rasul 229






TOKOH-TOKOH DAILAM AL-QUR'AN
YANG DIPERSELISTHKAN KENABIANNYA




U
7@) X

TOKOH-TOKOH DALAM QUR'AN
YANG DIPERSELISIHKAN KENABIANNYA

Ada banyak tokoh yang disebut dalam Al-Qut'an, sebagian
dengan menyebut namanya seperti Nuh, Hud, dan Sulaiman.
Sebagian lainnya dengan menyebut /agab (panggilan) terkenalnya
seperti  Ashabul-Kahfi dan Zulkarnain, atau hanya dengan
menggunakan sebutan umum seperti ‘lelaki dari ujung kota’,
“rajulun min aqsal- madinah” (al-Qasas/28: 20; dan Yasin/306:
20). Tidak semua tokoh yang disebut dalam Al-Qur'an adalah
dari kalangan orang-orang saleh, di antara mereka terdapat
sejumlah tokoh dari kalangan orang-orang sesat, seperti Abu
Lahab, Fir‘aun dan Ashabul-Ukhdnud. Kalangan yang terakhir
ini menempati derajat yang rendah sebagai hamba Allah, dan
karenanya tidak mungkin menyandang gelar kenabian. Seperti
telah banyak dianalisa oleh para pakar, kalimat “#abs” berasal dari
kata “an-naba”, berita, yang berarti seseorang yang mendapatkan
berita dari Allah atau seseorang yang menyampaiakan kabar

dari Allah. Kalimat nabi juga bisa berasal dari kata “nubuwwalh”

232 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



yang memilik makna zr#fd, derajat yang tinggi, yakni seorang
nabi memiliki kedudukan yang mulia di sisi Allah. Dua arti ini
menunjukkan bahwa wubuwwah (kenabian) merupakan rahmat
dan anugerah Allah kepada hamba-hamba-Nya yang luar biasa.

Allah subbanahi wa ta‘ala berfirman:

A s Sy T et
by Naz WLl al

Allah lebih mengetabui di mana Dia menempatkan tugas kerasulan-Nya.
(al-Anam/6: 124)"

Sementara kalangan pertama, yaitu mereka yang disebut
dalam Al-Qur'an dari orang-orang saleh, terdapat kelompok
non-nabi seperti ‘lelaki dari ujung kota’, (rajulun min agsal-madinab)
yang terdapat dalam Surah al-Qasas/28: 20; dan Yasin/36: 20.
Kelompok lain adalah mereka yang disepakati oleh para ulama
sebagal para nabi. Jumbir ulama di bidang akidah menyebut dua
puluh lima nama yang semuanya disepakati sebagai nabi, akan
tetapi sebetulnya ada satu nama masih diperselisihkan yaitu
Zulkifli. Menurut mayoritas ulama, dia adalah nabi Sebagaimana
yang lainnya.” Dari dua puluh lima, delapan belas nama disebut
dalam Surah al-Anam/6: 83—86. Mereka adalah Ibrahim, Ishaq,
Ya‘qub, Dawud, Sulaiman, Ayyub, Yusuf, Musa, Harun, Zakariya,
Yahya, Isa, Ilyas, Ismail, Ilyasa‘, Yunus, dan Lut. Nama-nama ini
dinyatakan sebagai para nabi pada ayat selanjutnya, tepatnya ayat
89. Allah subpanahi wa ta'ala berfirman:

—ay

] 22, - =] /Ef/4 it e Lo ,’.f..' b B
L 5 58 AR 18 50 S ST i Ay
)] = -

Al

Mereka itulah orang-orang yang telah Kami berikan kitab, hikmabh dan
kenabian. Jika orang-orang (Quraisy) itu mengingkarinya, maka Kami akan
menyerabkannya kepada kanm yang tidak mengingkarinya. (al-Anam/6:
89)

Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 233



Tujuh nama sisanya terdapat dalam sejumlah ayat-ayat
lainnya. Mereka adalah Nabi Muhammad, Idris, Hud, Syu‘aib,
Saleh, Adam, dan Zulkilfi. Nabi Muhammad adalah pembawa
Al-Qut'an, oleh karena itu bisa dikatakan bahwa kenabiannya
terdapat dalam setiap ayat-ayat yang dia sampaikan. Setiap ayat
yang dia sampaikan selalu disertai dengan pengakuan, baik
secara eksplisit maupun implisit, bahwa itu adalah wahyu dari
Allah yang berarti pembawanya adalah seorang nabi. Sejumlah
ayat bahkan menegaskan secara eksplisit kenabian Muhammad,

seperti ayat:

ﬁ-’ P v

»rad 2r, srsw - /
p)\ywc‘i&,\ad A NI

Dan Mubammad hanyalah seorang Rasul; sebelummya telah berlaln beberapa
rasul. (Ali Tmran/3: 144)

Sementara Idris dinyatakan sebagai nabi dalam Surah
Maryam/19 ayat 56. Sebagaimana firman Allah:

”l:.» uKAJ'I u‘JB\b«-ﬁ‘L/L{J

Dan ceritakanlah (Mubammad) kisab Idris di dalam Kitab (A~-Qur'an).
Sesunggubnya dia seorang yang sangat mencintai kebenaran dan seorang nabi.

(Maryam/19: 56)

Hud dinyatakan sebagai nabi dalam berbagai Surah, di
antaranya dalam Surah al-A‘raf/7 ayat 65. Sebagaimana firman
Allah:

fa/"/ ”’5 A T

Ry 1,ﬁajmu,ﬂw\b.u\ﬁ,ugmi;i(at.\gu 15

Dan kepada kanm Ad (Kami ntus) Hud, sandara mereka. Dia berkata,
“Wahai kaum#ku! Sembahlah Allab! Tidak ada tuban (sembaban) baginmu
selain Dia. Maka mengapa kani tidak bertakwa?” (al-A‘raf/7: 65)

234 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



Syuaib kenabiannya disebut di antaranya dalam Surah al-
A‘raf/7 ayat 85. Sebagaimana firman Allah:

Viswo - 1128+ = o Wi
A on eIl WAL 2,550 J6 ‘r-i"‘@. d

Dan kepada penduduk Madyan, Kami (ntns) Synaib, saundara mereka
sendiri. Dia berkata, ‘“Wahai kaumku! Sembablah Allab. Tidak ada tuban
(sembahan) bagimu selain Dia. (al-A‘raf/7: 85)

Saleh disebut sebagai nabi dalam Surah al-A‘raf/7 ayat 73.

Sebagaimana firman Allah:

ey TN T tr}/\

SR (R T 10 [ Bl B 11 1 B o

Dan kepada kanm Samnd (Kani utus) saudara mereka Saleh. Dia berkata,
“Wabai kammbku! Sembablah Allah! Tidak ada tuban (sembahan) baginmm
selain Dia. (al-A‘raf/7: 73)

Kenabian Adam dinyatakan dalam Surah al-Bagarah/2 ayat
37. Sebagaimana firman Allah:
e et

SILEARE e LB LS 5 i

Kemudian Adan menerima beberapa kalimat dari Tubannya, lalu Dia pun
menerima tobatnya. Sunggub, Allah Maha Penerima tobat, Maha Penyayang.
(al-Bagarah/2: 37)

Diperkuat juga oleh hadis Rasulullah sallallabn ‘alaibi wa

sallanr.

o\9)) VJ&(,JM 5 JG e 35T O ¢ db J iy 1 JB 33 0

Sesunggubnya ada seorang laki-laki berkata: wahai Rasulullah, apakah
Adam seorang nabi? Jawab Rasulullabh: “lya! Dia seseorang yang diajari dan

Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 235



diajak bicara.” (Riwayat al-Hakim dari Abu Umamah)

Hanya saja, berbeda dengan nabi-nabi yang telah disebut
sebelumnya, Nabi Adam diperselisihkan kerasulannya. Apakah
Adam hanya seorang nabi, atau nabi sekaligus rasul? Sebagian
ulama menyatakan bahwa Adam hanya seorang nabi, bukan
seorang rasul. Pendapatini berdasarkan hadis Rasulullah sa/lallahn

‘alaibhi wa sallanr.

%
¢
(é:\
“S
g
%

o
Kﬁ.-
L
LG
:

éﬂﬂ}ﬁ.g\lé\.;&.z:ﬂ@}g J-’.L& cﬂ.wb;wﬁ
) sy U3, g G \;“\3}5\ i ins Bl
o u~" oF )l ol .gbj s

Orang-orang yang beriman berkeumpul pada hari kiamat, kenmudian mereka
mengetakan: “mari kita mencari syafaat untuk dapat menghadap kepada
Tuban kita.” Lalu mereka mendatangi Adam, kemdudian kata mereka:
“engkan adalah Bapak manusia, Allab menciptakan dirinmm dengan tangan-
Nya, dan memerintabkan para malaikat untuk bersujud kepada dirimu,
Allah mengajarkan kepada dirinn nama-nama segala sesuatn, maka berilah
kanii syafaat di sisi Tubannu sehingga Dia menyelamatkan kami dari tenpat
kani int.” Adam kemmdian berkata: “saya tidak mampu melaksanakan
tu’”, laln dia menyebut dosanya dan merasa malu sendiri, “datang lah kepada
Nub, sesunggubnya dia adalah rasul pertama yang diutus oleh Allah kepada
penduduke bumi.” (Riwayat al-Bukhari dari Anas bin Malik)

Sementara pendapat kedua yang menyatakan kerasulan Nabi
Adam menyandarkan pada fakta bahwa Nabi Adam menjalani
hidup di dunia dengan ketentuan-ketentuan syariah yang tidak
mungkin dia pelajari kecuali melalui wahyu, dan putra-putranya
mempelajari syariah tersebut dari Nabi Adam. Ini berarti bahwa

Nabi adam adalah seorang rasul yang diperintahkan oleh Allah

236 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



untuk menyampaikan wahyu-wahyu kepada putra-putri dan
cucu-cucunya.

Dengan membaca kedua pendapat ini, Rasyld Rida me-
nyuguhkan satu kemungkinan bahwa Nabi Adam adalah rasul
pertama yang diutus hanya kepada keluarganya, sementara Nabi
Nuh adalah rasul pertama yang diutus untuk seluruh penduduk
bumi (ablul-ard;).”

Sebagimana dijelaskan di muka, Zulkifli sebenarnya masih
diperselisihkan di antara ulama. Namun karena kuatnya pendapat
yang menyatakan kenabiannya, maka seringkali buku-buku akidah
menyebutnya sebagai nabi yang harus diimani melengkapi dua
puluh lima nama lainnya. Zulkifli ini akan dibahas bersama nabi-
nabi lain yang diperselisihkan kenabiannya, karena bagaimana

pun dia masih diperselisihkan oleh para ulama.

A. Jumlah Para Nabi dan Para Rasul Allah

Al-Qur'an tidak menyebutkan jumlah seluruh nabi dan rasul
yang pernah diutus oleh Allah di muka bumi. Al-Qur'an hanya
menyebutkan bahwa pada setiap umat terdapat rasulnya masing-

masing. Seperti firman Allah subhahi wa ta'‘dla:
,_1/,. //4“: PR ,3;
i.ﬁaLﬁ_)ko—ﬁi, U\JJ&JM&L&J«J&{)‘I Lvll

Sunggub, Kami mengutus engkan dengan membawa kebenaran  sebagai
pembawa berita gembira dan sebagai pemberi peringatan. Dan tidak ada
satu pun umat melainkan di sana telah datang seorang pemberi peringatan.
(Fatir/35: 24)

C I N A /g-}' PPE e

(st Oje 3| A paiche ”'\bu\ut o 38 J ey 505G,
},, ,p/ /(:.,,- s L * sl o~
155G u‘bﬁ“é ’ Az mdfr—i&;iﬂ\&x&u‘

/”.&.Sx e 1y

Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 237



Dan sunggub, Kami telah mengutus seorang rasul untuk setiap nmat (untuk
menyerukan), “Sembablah Allah, dan janbilah Tagit”, kemmudian di antara
mereka ada yang diberi petunjuk oleh Allah dan ada pula yang tetap dalam
kesesatan. Maka berjalanlab kamn di bumi dan perbatikanlah bagaimana
kesudahan orang yang mendustakan (rasul-rasul). (an-Nahl /16: 36)

Penjelasan di atas mengisyaratkan bahwa jumlah nabi dan
rasul tidaklah sedikit. Menurut mayoritas ulama, Allah hanya
menceritakan dua puluh lima saja dalam Al-Qut'an, selebihnya

Allah tidak menceritakannya.

" ”'H;W"'sm” 2854 RS P 5
PO P e WA RN A I SR yoop i { et b

uﬁ@‘»ﬂ‘—b’ S5

Dan  sunggub, Kani telah mengutus beberapa rasul  sebelum - enghan
(Mubhammad), di antara mereka ada yang Kami ceritakan kepadanm dan
di antaranya ada (pula) yang tidak Kami ceritakan kepadamm. Tidak ada
seorang rasul membawa suatu mukjizat, kecuali seizin Allah. Maka apabila
telah datang perintah Allah, (untuk senua perkara) diputuskan dengan adi.
Dan ketika itu rugilah orang-orang yang berpegang kepada yang batil. (al-
Mu'min/40: 78)

Dalam sebuah hadis dijelaskan bahwa jumlah nabi adalah
seratus dua puluh empat ribu (124.000), dan dari jumlah ini yang

berstatus rasul adalah tiga ratus lima belas (315). Imam Ahmad

meriwayatkan dari Aba Zarr, ia mengatakan:

ik G (522 Glayy BUOE 1 06 03lesdd) S Jstog SO

Saya bertanya: wahai Rasulullah berapa (jumlabh) ntusan-ntusan Allah?

Jawab Nabi sallallabu “alaihi wa sallam: “tiga ratus dan beberapa belasan,

Jumlabnya banyak sekalr.” Dan pada suatu kesempatan Nabi mengatakan:
“(tiga ratus) lima belas.”

238 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



Hadis ini Sebagaimana dijelaskan oleh editornya, Syu‘aib
al-Arnaut dan kawan-kawan, sangat lemah (dz%).” Berbeda de-
ngannya, Syekh al-Albani dalam 7a/gig-nya pada kitab Misykatul-
Masabih justru mensahihkannya, akan tetapi tanpa penjelasan
sama sekali® Sementara al-Arnaut menjelaskan argumentasi
kelemahan hadis dengan sangat meyakinkan.

Imam Ahmad juga meriwayatkan hadis serupa dari Abu

Zarr melalui jalur Abt Umamabh:

- ga

18 8938 i Jytny il
\rn.QL:\cf.M& /ajLAuqub J“”Jj/‘ T

Saya menanyakan: “wabai Rasulullah, berapa sempurnanya jumlab para
nabi?” Jawab belian: “seratus dua pulub empat ribu, yang para rasul di antara
merekea berjumlah tiga ratus lima belas, jumiah yang sangat banyak.

»

Hadis ini menurut editornya, Syu‘aib al-Arnaut dan kawan-
kawan, juga sangat lemah dengan penjelasan-penjelasan yang
meyakinkan."” Al-Albani seperti dalam hadis sebelumnya juga
mensahihkannya, akan tetapi tanpa penjelasan sama sekali,' hal
yang sangat meragukan validitas hukum al-Albani.

Dengan demikian, penghitungan terhadap jumlah nabi dan
rasul dalam hadis di muka tidak dapat dipertanggungjawabkan
kesahihannya. Yang terbaik adalah menyerahkan jumlah tersebut
kepada Allah subhanahii wa ta‘ala. Kata Syekh ‘All al-Qart:
“wajib iman kepada para nabi dan para rasul secara gelobal,
tanpa menetapkan jumlah tertentu agar tidak mengeluarkan
(ika jumlah nabi ternyata lebih banyak dari angka yang ditetapkan)
dan memasukkan (jika jumiah nabi lebih sedikit dari angka yang
ditetapkan) seorang nabi pun.'?

B. Nabi-nabi Lain dalam Hadis

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, bahwa tidak semua

Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 239



nabi dan rasul disebut di dalam Al-Qur'an. Mayoritas ulama hanya
menetapkan angka dua puluh lima. Pertanyaannya, apakah ada
nabi yang tidak disebut di dalam Al-Qur'an akan tetapi disebut
di dalam hadis? Dalam hal ini, Ibnu Kasir menjawab bahwa ada
sebuah nas (teks yang secara eksplisit menyatakan) mengenai
kenabian Syis, putra Nabi Adam, yaitu hadis riwayat oleh Abu
Zarr yang menyatakan bahwa telah diturunkan kepada dia lima
puluh lembar wahyu ilahi (sabifah).”

Hadis dimaksud adalah hadis panjang riwayat Ibnu Hibban
dari Aba Zarr yang salah satu penggalannya adalah:

//T

31 (5 gl LU BL 1 J6 e T g rfwd”/b qAE

d}i& w &P
5l SiE 2 j‘
LT St gl B

Saya bertanya: “‘wabai Rasulullah, berapa jumlah kitab yang diturnnkan
oleh Allah? Jawab belian: “seratus empat kitab, diturunkan kepada Syis lima
Ppulub lembar, diturunkan kepada Akbnikh tiga pulnb lembar, diturunkan

kepada Lbrabim sepulnb lembar, diturunkan kepada Miisa sebelum Taurat
sepulub lenibar, dan diturunkan Taurat, Injil, Zabur, dan ALQur'an.”

- - /T

9 daen f)}’w }“"/‘&" 5
3l (lioshe sl g5 23 J&

x\\

5 Ao

G/T

Menurut editornya, Syu‘aib al-Arnaut, hadis ini sangat
lemah. Salah satu perawinya adalah Ibrahim bin Hisyam al-
Gassani, yang dalam pandangan Abu Hatim dan Abu Zar‘ah
adalah seorang pembohong (ka$3ab), dan menurut az-Zahabi
adalah perawi yang ditinggalkan (matrik)."”

Atas dasar ini menganggap Syi$ sebagai seorang nabi tidak
memiliki pijakan dalil yang dapat diperhitungkan. Selama tidak
ditemukan dalil lain, maka tidak dapat dibenarkan menganggap-
nya sebagai seorang nabi. Adapun Akhnukh yang dalam hadis di
muka diberitakan mendapatkan wahyu tiga puluh lembar maka

240 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



menurut mayoritas ulama dia adalah tak lain dari pada Nabi Id-
ris.' Kenabiannya dengan demikian tidak berdasarkan hadis di
muka, akan tetapi dengan dalil Al-Qut'an seperti telah dijelaskan
sebelumnya.

Nabi lain yang dinyatakan dalam hadis adalah Yusya® bin
Nan. Sebetulnya Yusya“ telah disebut di dalam Al-Qut'an dengan
kata “fatd Misd’, pemuda (pembantu) Musa yang menyertai

perjalanannya. Sebagaimana firman Allah:

P

AEN T s .’»1’%/'"'/'{/‘ e T Tt
LSRG, 50 5 el A BAE G AL B K6

Maka ketika mereka telah melewati (tempat itu), Musa berkata kepada
pembantunya, “Bawalah kemari makanan kita; sunggub kita telah merasa
letih kearena perjalanan kita ini.” (al-KKahf/18: 62)

Fata, atau pembantu, tersebut adalah Yusya® bin Nun
berdasarkan hadis panjang mengenai kisah perjalanan Nabi

Musa mencari Nabi Hidir, yang salah satu penggalannya adalah:

P
o

F 3 838 56 UG g B g o s ey Gl J6
Syldl ol g ‘}&" e} 3 a5 0% u’ @"f iy Gl Gllst
TS o gl oo

Berkata Nabi Musa: “wahai Tubankn, bagaimana saya dapat berten
dengannya (dengan Nabi Hidir)?” Laln disampaikan kepadanya: “bawalah
tkan di dalam bejana (yang memmat kira-kira lima belas sa'), kemudian jika
kann kehilangan itu (ikan) maka dia (Nabi Hidir) ada di sana.” Kenudian
Nabi Musa berangkat, dan bersama dia pembantunya, yaitn Yrisya* bin
Niin, dan dia menbawa ikan di dalam bejana. (Riwayat al-Bukhari dari
Ubay bin Ka‘b)

Walau Yusya“ disebut di dalam Al-Qut'an, akan tetapi tidak
ada isyarat apa pun di sana yang mengarah pada kedudukan dia

sebagai seorang nabi. Bisa disampaikan bahwa penjelasan kena-

Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 241



biannya tidak disandarkan pada nas-nas Al-Qur'an. Penjelasan
tersebut ada dalam hadis, sehingga bisa dikatakan bahwa dia ter-
masuk tokoh yang disebut sebagai seorang nabi di dalam hadis.
Rasulullah sallallahu ‘alaibi wa sallam bersabda:

e ity gl B 08 e e g 18
U’;("l“'“"Jéde\.U)) J:J\/P c,}é.;-f\cl}%;d i L;&

MOy

Seorang Nabi pergi berperang, kemudia dia berkata kepada matahari:
“kamn diperintah, dan saya (juga) diperintah. “Wabai Allab, berbentifan
dia untuk diriku sebentar saja.” Maka kemudia matahari itn berbenti
(berputar) sebentar sampai Allah memberi kemenangan kepada dia (nabi
tadi). (Riwayat al-Bukhart dan Muslim dari Aba Hurairah)

Hadis ini secara eksplisit berbicara mengenai kisah seorang
nabi yang berdoa agar matahari berhenti berputar sejenak, lalu
dikabulkan oleh Allah swbhanahii wa ta‘ala. Hanya saja tidak
dijelaskan siapakah nabi tersebut? Penjelasan mengenai siapa
sebenarnya nabi tersebut, dalam hadis lain bahwa Nabi Muham-

mad sallallahn ‘alaihi wa sallam bersabda:

oa-oedall e ) Sl QI s Y e ot ] )
19(8j3ﬁg&; A

Sesunggubnya matabari tidak pernab diberbentikan (dari berputar) untuk
seseorang pun kecuali untuk Y risya‘ pada malam dia berjalan menujn Baitul-
Magdzs. (Riwayat Ahmad dari Abu Hurairah)

Nabi lainnya lagi yang disebut dalam hadis adalah Khalid bin
Sinan, yang kisahnya dipaparkan dalam Tarikhul-Madinah karya
Ibnu Syabbah: dahulu di daratan Hijaz terdapat api yang dikenal
dengan “Api Hadasan”, sebuah daerah bebatuan hitam-cadas
(barrah) di wilayah Bani ‘Abs. Api tersebut mengeluarkan cahaya

242 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



yang mampu membuat mata unta belekan pada jarak enam hari
perjalanan. Terkadang dari api itu keluar sebuah kepala yang
berkeliling dan memakan apa saja yang dijumpainya, sampai
dia kembali ke tempatnya semula. Lalu Allah subhanabi wa ta'‘dla
mengutus Khalid bin Sinan untuk mengatasi Api Hadasan tadi.”’
Kenabian Khalid bin Sinan terdapat dalam sebuah hadis
berikut:
o e A Jo B 05t ) e 0l o s B cels

>

A ;}T BAREY) iﬁ}; o 5’/' Z‘\.:JLi e cdg-i E\:;\i Uss JLE.;

Y o e 2

Datang putri Khalid bin Sinan al-Absi kepada Rasulullah sallallabu ‘alaibi
wa sallam, kemudian Nabi berkata: selamat datang bagi putri sandarakn,

Selamat datang bagi putri seorang nabi yang disia-siakan oleh kaunmya.
(Riwayat Ibnu Abi Syaibah dari Sa‘id bin Jubair)

Hadis ini adalah mursal, di mana Sa%d bin Jubair tidak
menyebutkan sumber berita yang menghubungkannya kepada
Nabi Muhammad. Dengan demikian ia adalah hadis yang lemah,
schingga tidak kuat untuk menetapkan kenabian Khalid bin
Sinan. Ia juga diriwayatkan oleh al-Bazzar dari al-Kalabi, dari
Abu $alih, dari Ibnu ‘Abbas.** Al-Kalabi dan Abu $alih adalah
dua perawi yang terkenal ke-dz %fan-nya.

Riwayat lain dengan redaksi sedikit berbeda dikeluarkan
oleh al-Bazzar dari Ibnu ‘Abbas:

2 25 A5 1 I dlog e d o o e 06 23 U 55

23

1\

°

o
S

¢
‘%

Disebut Khalid bin Sinan di sisi Nabi sallallah ‘alaihi wa sallam, kenmdian
beliau berkata: “Dia itu adalah seorang nabi yang disia-siakan oleh kaumnya.”

Pada sanad hadis ini terdapat Qais bin ar-Rabi’, dia

Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 243



dianggap perawi yang bisa dipercaya (szgah) oleh Syu‘bah dan
as-Sauri, sementara Ahmad dan Ibnu Ma‘ln menganggapnya
sebagai perawi yang lemah.** Dengan demikian, hadis ini berarti
diperselisihkan kesahihannya. Akan tetapi ia memiliki problem

serius karena bertentangan dengan hadis sahih berikut:

0w

Pl

gy\jgpggqu\ggm Jse pgjg_ai&\ Lol J3dr, Sae
i o i

25 . ,ifJ/G/, e/ o S Ao
Gyl oF gl oy JS 4d s o SN 3N

Saya mendengar Rasulullah sallallah ‘alaihi wa sallam berkata: Saya yang
paling berhak terhadap putra Maryam, para nabi adalab sandara seayab,
tidak ada diantara saya dan antara dia (putra Maryam) seorang nabi pun.
(Riwayat al-Bukhari dari Aba Hurairah)

Hadis di atas dengan jelas menyatakan bahwa tak ada nabi
pun sejak Nabi Isa hingga datangnya Nabi Muhammad sa/lallihn
alaihi wa sallam. Padahal Khalid bin Sinan hidup pada masa
menjelang lahirnya Nabi Muhammad. Ibnu Kasir mengatakan:
“Hadis ini mengandung bantahan terhadap siapa saja yang

berprasangka adanya seorang nabi yang diutus setelah Nabi Isa.*

C. Nabi-nabi yang Diperselisihkan

Pembahasan ini tidak dimaksudkan memasukkan semua
tokoh yang disangkakan sebagai nabi, akan tetapi hanya
menyangkut tokoh-tokoh dalam Al-Qur'an yang oleh sebagian
ulama dimasukkan ke dalam golongan para nabi, sementara
kalangan lainnya tidak memasukkan mereka. Dalam hal ini
terdapat sejumlah tokoh yang masuk dalam kategori ini, seperti
Zulkifli, Zulkarnain, Khidir, Lukman, Ashabul-Kahfi, dan
Tubba’.

1. Zulkifli
Rasyld Rida mengatakan bahwa dalam buku-buku akidah

244 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



lazim disampaikan mengenai kewajiban iman terhadap kerasulan
dua puluh lima nabi. Akan tetapi sebetulnya yang benar-benar
wajib hanya dua puluh tiga saja. Pertama, karena Nabi Adam
tidak ditemukan kata sepakat mengenai kerasulannya. Ulama
hanya sepakat perihal kenabiannya saja. Kedua, karena Zulkifli
tidak saja diperselisihkan kerasulannya, bahkan kenabiannya juga
diperselisihkan.”

Dalam Al-Qur'an, tidak ada nas yang secara eksplisit
menyatakan kenabiannya. Al-Qur'an hanya memberi isyarat saja
mengenai itu. Dalam Surah Sad/38, dia disebut beserta nabi-nabi
yang lain, dengan diiringi pujian bahwa mereka semua masuk
dalam golongan orang-orang yang paling baik. Sebagaimana
firman Allah:

-""'/,ﬁﬂ*/iy ATl G g ey
BN AV (Y R
Dan ingatlah Lsmail, 1lyasa‘ dan Zulkifli. Senmmanya termasnk orang-orang
yang paling baik. (Sad/38: 48)

Pada ayat ini, Zulkifli disandingkan dengan dua nabi, Ismail
dan Ilyasa‘, sehingga memberi pengertian yang kuat mengenai
kenabiannya. Begitu pula dalam Surah al-Anbiya'/21, dia juga
disandingkan dengan dua nabi, yaitu Ismail dan Idris, lalu diikuti
dengan pujian kepada mereka semua sebagai orang-orang yang

sabar:?®
(v l’d, S: .‘:”"/"o e
U*_M‘Cﬁ&&éé-“ "-‘Ju‘:?.g’-"-JJf‘,—wllﬁ

Dan (ingatlah kisah) Ismail, 1dris dan Zulkifli. Mereka semma termasnk
orang-orang yang sabar. (al-Anbiya'/21: 85)

&5

Pendapatinijuga dianggap oleh Ibnu Kasir sebagai pendapat

yang kuat, di mana dia mengatakan:

Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 245



5321 ;y;:a & Gypie e 0L vﬂw’\ o'\;’zj\ 3853

-

T saaad 54108y e Bl & 5 4B ’/ngjﬁy?

Pl

Penyebutan Zulkifli secara zabir dalam Al-Qur'an bersama-sama dengan
para nabi, disertai pula dengan pujian, adalah babwa dia seorang nabi. Dan
ini adalah pendapat yang masybur.

Pendapat lain disampaikan oleh Aba Musa al-Asy‘ari dan
Mujahid yang mengatakan, Zulkifli adalah lelaki saleh bukan nabi
yang menjamin keselamatan nabi-nabi kaumnya dari gangguan-
gangguan mereka. Dia juga adalah orang yang memutus perkara-
perkara mereka dengan adil. Oleh sebab itu, dia bergelar $u/-
kifli.”

2. Zulkarnain

Allah memuji Zulkarnain dalam Surah al-Kahf/18 sebagai
hamba Allah yang saleh, tanpa menunjuk kriteria personal yang
menunjukkan siapakah dia sebenarnya. Sifat dan sikap baiknya
itu tampak jelas pada firman-Nya:

7 A g: }' 5 // (,1. o R 4 (‘g -u/} / s f’

@ﬂg{:?:” -;;:;_; \a)H T84 (”@_L‘J‘E‘;

Dia (Zulkarnain) berkata, ‘Barang siapa berbuat zalim, fkami akan
menghuknmmnya, laln dia akan dikembalikan kepada Tubannya, kenudian
Tuban mengazabnya dengan azab yang sangat keras. Adapun orang yang
beriman dan mengerjakan kebajikan, maka dia mendapat (pabala) yang
terbaik sebagai balasan, dan akan kami sampaikan kepadanya perintah
kanii yang mudah-mudah.” (al-Kahf/18: 87—88)

Selain sifat dan sikapnya yang baik itu, ada isyarat dari Al-
Qur'an yang menunjukkan bahwa dia mendapatkan anugerah
berkesempatan diajak bicara oleh Allah. Surah al-Kahf/18 ayat

246 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



86, memberitakan kalam Allah yang ditujukan kepadanya. Se-

bagaimana firman-Nya:

g

;_;3 L;/J:.G..\a-_v '4*.3-\_)-.;; ggan‘.a:\;-j‘ ,...‘..J'l ¥ a/‘é\; Lgﬂ'-
Eod s BB 0B LSRG

Hingga ketika dia telah sampai di tempat matahari terbenan, dia melibatnya
(matabari) terbenam di dalam lant yang berlumpur hitam, dan di sana
ditemukannya suatu kawn (fidak beragama). Kami berfirman, “Wabai
Zulkarnain! Engkan boleh menghukum atan berbuat kebaikan (mengajak
beriman) kepada mereka.” (al-Kahf/18: 86)

Hal di atas mendorong sejumlah ulama berspekulasi bahwa
Zulkarnain adalah seorang nabi, terutama pada ayat di muka jelas
dinyatakan: “Kawsi berfirman, Wabai Zulkarnain”. Pertanyaan yang
timbul kemudian adalah: apakah kalam Allah yang ditujukan
kepada Zulkarnain tersebut merupakan wahyu yang turun kepada
dia secara langsung, atau merupakan wahyu yang turun kepada
seorang nabi yang hidup sekurun, lalu dia menyampaikannya
kepada Zulkarnain. Jawaban pertama menetapkan kenabiannya,
dan jawaban kedua menafikannya.

Fakhruddin ar-Razi memberi argumentasi mengenai
kemungkinan kenabian Zulkarnain. Pertama, ayat “Sesunggubnya
Rami telah memberi keknasaan kepadanya di (muka) bumi”, sebaiknya
diartikan sebagai penguasaan dalam urusan agama, dan kekuasaan
sempurna dalam urusan agama adalah melalui kenabian. Kedua,
ayat, “dan Kami telah memberikan kepadanya jalan (untuk mencapai)
segala sesuatn”, merupakan pemberian umum yang mencakup
segala sesuatu, termasuk kenabian. Dan yang kefiga, Allah telah
berbicara kepada Zulkarnain, dan itu berarti dia adalah seorang
yang mendapatkan wahyu.”!

Di kesempatan lain, ketika ar-Razi menjelaskan bahwa

Zulkarnain bukanlah Iskandar Agung, dia mengatakan bahwa

Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 247



Zulkarnain seorang nabi, sementara Iskandar Agung sorang
kafir. Ibnu Hajar mengomentari pendapat ar-Razi menyampaikan
bahwa kenabian Zulkarnain juga disampaikan oleh ‘Abdullah
bin ‘Amr bin al-‘As, dan demikian ini adalah apa yang zahir dari
penjelasan-penjelasan Al-Qur'an mengenai Zulkarnain.*

Pendapat yang menyatakan bahwa Zulkarnain hanya
seorang hamba yang saleh menyandarkan pada tiadanya nas yang
cksplisit mengenai kenabiannya. Pendapat demikian tampak lebih
hati-hati. Sebuah riwayat mengabarkan bahwa Nabi Muhammad
bersabda seperi dikutip oleh Ibnu Hajar:

(oj)f‘hd\ rf\;-\ o\jj) Yj\\;::)tfuu}d\ j-’ LSJ/T/Y

Saya tak mengerti apakah Zulkarnain seorang Nabi atan bukan. (Riwayat
al-Hakim dari Aba Hurairah)

3. Khidir

Khidir adalah seorang hamba saleh yang menjadi tujuan
pengembaraan Nabi Musa dan pembantunya, Yusya® bin Nun,
seperti dikisahkan dalam Surah al-Kahf/18. Banyak cerita
berkembang mengenai jati diri Khidir. Perbedaan-perbedaan
mengenai dia juga tampak semakin lebar antara satu pendapat
dengan pendapat lainnya. Tulisan ini tentu tidak dimaksudkan
mengangkat semua persoalan yang berkembang di sekitarnya,
bahkan tulisan ini hanya mengangkut satu objek saja, yakni
berkenaan dengan kenabiannya. Menyangkut ini, sebagian ulama
berpendapat bahwa Khidir adalah seorang nabi mengingat alur
cerita yang dipaparkan Al-Qur'an.

Pertama, firman Allah subbanahi wa ta‘ala:

o

AR T AN G Lo bl [ RS L Wl g

Lalu mereka berdua berteniu dengan seorang hamba di antara haniba-hantba

248 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



Rami, yang telah Kami berikan rabmat kepadanya dari sisi Kani, dan yang
telah Kanii ajarkan ilpim kepadanya dari sisi Kami. (al-KKahf/18: 65)

Menurut Ibnu ‘Abbas, yang dimaksud dengan “rahmat”
dalam ayat ini adalah petunjuk (a/-huda) dan kenabian.* Pendapat
ini ditkuti misalnya oleh al-Baidawi dan al-Qurtubi.

Kedna, pernyataan-pernyataan Nabi Musa yang memberi

pengertian kepasrahan terhadap ilmu-ilmu Khidir. Sebagaimana

diceritakan dalam firman-Nya:

-

\ -~ ‘w)(‘ddb

A 4

,.u(_gdpw ,,\,L.,a uL_.,

Musa berkata kepadanya, “Bolehkah aku  mengikentinmm  agar engkan
mengajarkan kepadaku (ilpm_yang benar) yang telah diajarkan kepadaniu
(untuke menjadi) petunjuk?” Dia menjawab, “Sunggub, engkan tidak akan
sanggup sabar bersamatkn. Dan bagaimana engkau akan dapat bersabar atas
sesuatn, sedang engkan belum mempunyai pengetabuan yang cukup tentang
hal itn?” Dia (Musa) berkata, “Insya Allah akan engkan dapati aku orang
yang sabar, dan aku tidak akan menentangmu dalam urusan apa pun.” Dia
berkata, “Jika engkan mengikutikn, maka janganlah engkan menanyakan
kepadakn tentang sesuatu apa pun, sampat aku menerangkannya kepadanmm.”
(al-Kahf/18: 66—70)

Sikap Nabi Musa yang begitu tunduk terhadap Khidir
sangat sulit diterima kecuali didasari keyakinan bahwa Khidir
adalah seorang yang dijaga oleh Allah (wza‘siim).

Ketiga, Khidir membunuh anak kecil yang dalam pandangan
syariah tak dapat dibenarkan. Khidir tak mungkin melakukan
itu kecuali berdasarkan wahyu. Jika tidak berdasarkan wahyu,
mustahil tindakan itu dibenarkan. Tapi pada kenyataannya

Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 249



tindakan itu mendapat pembenarannya dalam Al-Qur'an,
sehingga Nabi Musa diperintah untuk berguru kepadanya.
Keempat, penjelasan Khidir kepada Musa atas semua sikap-
sikapnya selama melakukan perjalanan bersama-sama, dimana
dia tidak mendasarinya atas pendapat pribadi. Sebagaimana

diceritakan dalam firman-Nya:

36,4150 IG5

-

Apa yang kuperbuat bukan mennrut kemananku sendiri. (al-KKahf/18: 82)

Ibnu Jarir at-Tabarl menjelaskan bahwa semua yang dilaku-
kan oleh Khidir semata-mata berdasarkan wahyu dari Allah:
sl 5y o 5 M Gl Gl a et b Bl s g

T Gl A A o S G

Kata Khidir: saya tidak melaknkan wahai Musa, senma yang engkan libat
diviken melakukannya bukan berdasarkan pendapat pribadi, dan juga bukan
dari diriken. Sesunggubmya semma itn saya lakunkan semata-mata karena
perintah Allab terbadap dirifen.

Dalil-dalil terhadap kenabian Khidir di muka cukup
kuat. Namun begitu, masih banyak ulama yang hanya berani
mengatakan bahwa Khidir adalah kekasih Allah. Demikian ini
karena dalil-dalil di muka Sebagaimana bisa diarahkan kepada
kenabian, itu juga bisa diarahkan kepada kewalian. Karena
itu, bagaimana pun, kehati-hatian tetap diperlukan. Dengan
menyatakan Khidir sebagai wali Allah, tidak berarti menutup

kemungkinan kenabiannya. Karena setiap nabi adalah wali, tapi
tidak sebaliknya.Wallahu a‘lam bis-sawab.|]

250 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



Catatan:

' “‘Adududdin al-Tji, Syarpul-Mawagif, (Beirut: Darul-Jil, 1997), j. 3, h.
332; Sa‘duddin at-Taftazani, Syarhul-Magasid,

? Ibrahim al-Baijuti, Hasyiyatul-Bajjiri ‘ala Janharatut-Taunhid, (Kairo:
Darus-Salam, 2002) h. 91.

> Hadis sahih Riwayat al-Hakim, dalam a/Mustadrak ‘alas-Sabibain,
Kitabuat-Tafsir, Bab Bismillahirrabmanirrahim min Surah al-Bagarah, No. 3039.

* Hadis sahih Riwayat al-Bukhari, dalam Sahibul-Bukhari, Kitab at-Tafsir,
Bab Siirah al-Bagarah, no. 4206.

5 Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, (Kairo: al-Hai'ah al-Mastiyyah al-‘Ammah
lil-Kitab, 1990), juz 7, h. 503.

¢ Riwayat Ahmad dalam Musnad Apmad, dari Abii Zarr, No. 21546.

7 Imam Ahmad, Musnad Apmad, (Beirut: Mu'assasah ar-Risalah, 2001),
juz 35, h. 432. Pentahqiq: Syu‘aib al-Arnaat, dkk.

8 Al-Khatib at-Tabtizi, Misykatul-Masabi), (Beirut, al-Maktab al-Islami,
1979), juz 3, h. 1599. Pentahqiq: Nasiruddin al-Albani.

* Riwayat Ahmad dalam Musnad Apmad, dari Abi Zarr, no. 22288.

0 Tmam Ahmad, Musnad Apmad, juz 36, h. 619.

" Al-Khatib at-Tabtizi, Misykdtnl-Masabip, juz 3, h. 1599.

12 Al al-Qari, Mirgatul-Mafati}) Syarh Misykatul-Masabih, (Beirut: Darul-
Fikr, 2002), juz 9, h. 3670.

Y Tbnu Kasit, Qasasul-Anbiya', (Kairo: Darul-Kutub al-Hadisah /Darut-
Ta'lif, 1968), h. 69. Lihat juga; Ibnu Kasir, a/-Bidayah wan-Nibayah, (Beirut: Dar
Thya' at-Turas al-‘Arabi, 1988), juz 1, h. 111.

" Riwayat Ibnu Hibban, dalam Sa/i) Ibni Hibban, Kitabul-Birr wal-1)san,
Bdb Ma Ja'a fit-Ta'‘at wa Sawabiba, no. 361.

Y Ibnu Hibban, Sahip 1bni Hibban, Kitabul-Birr waal-Issan, Bab Ma Ja a fi
as-sa’dt wa sawdbiha, (Beirut, Mu'assasah ar-Risalah, 1993), juz 2, h. 77.

16 Tbn Kasit, a/-Bidayah wa an-Nihayah, juz 1, h. 111.

7 Riwayat al-Bukhati, dalam Sapibul-Bukhari, Kitabul-Tlm, Bab Ma
Yustapabbu lil-Alim I Sn'ila Ayyun-Nas A'lam? Fa Yakilul-Tim ilallah, No. 122.

'8 Riwayat al-Bukati, Kizabul-Khumns, Bib Qaulun-Nabi sallallihn ‘alaihi
wa sallam Uillat Lakumnl-Gana’inr, no. 2956; dan Riwayat Muslim dalam Sajip
Muslim, Kitabul-Jihad was-Siyar, Bab Tablilul-Gana’im li Hazibil-Ummah Khdssab,
no. 1747.

¥ Hadis sahih Riwayat Ahmad dalam Musnad Abmad, dari Aba Hurai-
rah, no. 8315.

? Tbnu Syabbah an-Numaiti, Tarikhul-Madinah, (Cetakan Pribadi Habib
Mahmud Ahmad, 1399), juz 2, h. 430—431; lihat juga: al-Hakim, a/-Mustadrak
alas-Sahihain, Kitab Tawarikbul-Mutagaddimin minal-Anbiya' wal-Mursalin, Bab wa
Qad Zakaral-Mursalina minhum Wabb bin Munabbib, jaz 2, h. 654.

Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya 251



' Riwayat Ibnu Abi Syaibah, dalam Musannaf 1bnu Abi Syaibah, Kitabul-
Fada'il, Bab Ma ]a'a fi Bani ‘Abs, (Riyad: Maktabah ar-Rusyd, 1409), juz 6, h.
413.

* Riwayat al-Bazzar, dalam Musnad al-Bazgzar dari Ibnu ‘Abbas, no. 5091,
(Medinah: Maktabah al-‘Ulam wal-Hikam, 1988—2009), juz 11, h. 293.

# 1bid, dan Riwayat at-Tabrani dengan sanad yang sama, akan tetapi de-
ngan redaksi hadis seperti hadis pertama, dalam a/~-Mu jam al-Kabir, no. 12250,
(al-Mausil, Maktabah al-‘Ulam wal-Hikam, 1983), juz 11, h. 441.

* Nuruddin al-Haisami, Majma‘nz-Zawa'id wa Manba ‘nl-Fawa'id, (Beirut,
Darul-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1988), juz 8, h. 214.

» Riwayat al-Bukhari, dalam Sapipul-Bukhari, Kitabul-Anbiya', Bab waknr
Jil-Kitabi Maryam igintabazat min Abliba, no. 3258.

% Ibn Kasit, Tafsir Ibn Kasir, (Riyad: Dar Taibah, 1999), juz 3, h. 70.

7 Rasyid Rida, Tafsir al-Manar, juz 7, h. 504.

# Rasyld Rida, Tafsir al-Manar, juz 7, h. 502.

# 1bn Kasit, Qasasul-Anbiya', h. 370.

* Ibnu Jatir at-Tabatl, Tafsir at-Tabari /]ami‘nl-Bayan fi Ta'wili-Qur'an,
(Beirut: Mu'assasah ar-Risalah, 2000), juz 18, h. 509.

' Fakhruddin ar-Razi, Mafatiul-Gaib, juz 21, h. 495.

2 Ibnu Hajar al-‘Asqalani, Fazjul-Bari, juz 6, h. 383.

3 bid.

* Ibnu Abi Hatim, Tafsir al-Qur'an al-Azim, juz 7, h. 2377.

» Abu Ja‘far at-Tabat, Jawi‘ul-Bayan fi Tafsiril-Qur'an (18/91), Mu'assasah
ar-Risalah, 1420 H.

N

252 Tokoh-tokoh dalam Al-Qur’an yang Diperselisihkan Kenabiaannya



A
DVEC

KONSEP KHATMUN-NUBUWWAH
DAN FENOMENA NABI PALSU




KONSEP KHATMUN-NUBUWWAH
DAN FENOMENA NABI PALSU

Salah satu prinsip dalam akidah Islam, selain iman kepada Allah
dan hari kebangkitan, yaitu keyakinan bahwa Allah telah menutup
kenabian dengan datangnya Nabi Muhammad sa/lallabu ‘alaibi wa
sallam, sehingga tidak ada lagi nabi setelah beliau dan tidak ada
lagi wahyu atau ilham yang dapat menjadikan seseorang sebagai
nabi. Keyakinan ini dipegang teguh oleh umat Islam sejak masa
Rasulullah sampai saat ini sebagai bagian dari pokok keimanan.
Oleh karena telah menjadi ketetapan agama maka keyakinan ini
dikenal dengan istilah akidah &hatmun-nubuwwab.

Istilah  &batmun-nubuwwah terambil dari Al-Qur'an dalam
salah satu ayat yang menegaskan kedudukan Rasulullah sebagai
penutup para nabi. Allah berfirman,

Koawg :,.ru;:L:;Am 4 *;QJ(,{JL_M:J;’ WE2¢t
WP

254 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



Mubammad itn bukanlah bapak dari seseorang di antara kanmm, tetapi dia
adalah ntusan Allah dan penutup para nabi. Dan Allah Maha Mengetahui
segala sesuatu. (al-Ahzab/33: 40)

Secara bahasa, menurut Ibnu Faris, kata a/khatm memiliki
makna dasar “mencapai akhir segala sesuatu”. Dari makna itu
kemudian berkembang menjadi makna-makna lain seperti
menutupi sesuatu, menstempel atau mematerai, karena sesuatu
itu dapat distempel, disahkan, dimaterai ketika telah mencapai
tahap akhir.! Pengertian serupa juga diberikan oleh al-Jauhati,
ulama generasi awal yang mengarang kamus as-$74ah.> Sedangkan
kata nubuwwah merupakan bentuk masdar dari akar kata yang sama
dengan kata nabi (nabi), yang berarti kenabian, Sebagaimana telah
diurai pada bagian terdahulu. Dengan demikian, yang dimaksud
dengan batmun-nubmwwah adalah terhenti atau berakhirnya
pengiriman nabi kepada manusia dan terputusnya wahyu Allah
yang dengan itu seseorang dapat menjadi nabi.

Menurut pakar tafsir Ibnu Kasir, ayat di atas merupakan
ketetapan yang tegas bahwa tidak ada lagi nabi setelah Nabi
Muhammad, dengan pengertian tidak seorang pun yang
dinobatkan atau boleh mengaku sebagai nabi.’ Sifat Nabi
Muhammad sebagai nabi terakhir, menurut pakar tafsir lain,
al-Alasi, merupakan ketentuan Al-Qut'an, sunah dan Zmwa*
(kesepakatan) umat Islam. Mereka yang menyatakan sebaliknya,
dinyatakan sebagai kafir.* Para sahabat dan umat Islam setelahnya
telah sepakat akan itu, karenanya mereka tidak ragu-ragu untuk
mengkafirkan Musailamah a/-Ka$%ab (pendusta) dan al-Aswad
al-Ansiy, sebab itu merupakan keyakinan yang sangat prinsipil.
Barang siapa mengingkarinya, maka dia telah keluar dari Islam,
walaupun ia mengakui Nabi Muhammad diutus untuk semua
umat manusia. Demikian menurut Ibnu ‘Asytr, pakar tafsir asal
Tunisia.”

Terdapat hubungan yang erat antara penjelasan bahwa

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 255



Nabi Muhammad bukan bapak seorang laki siapa pun (wd kana
muhammadun aba abadin min rijalikum) dengan sifatnya sebagai
Rasulullah  (walakin rasilallah) dan sebagai nabi terakhir (wa
khataman nabiyyin), yaitu ketiganya menjelaskan keutamaan Nabi
Muhammad dibanding nabi-nabi lainnya. Pada umumnya, nabi-
nabi terdahulu selalu melahirkan keturunan yang di kemudian
hari menjadi nabi. Karena itu, sebagai konsekuensi Nabi
Muhammad sebagai nabi terakhir, beliau tidak dikaruniai anak
yang hidup sampai beliau wafat, sebab kalau ada di antara anak
beliau yang hidup maka orang akan menganggapnya sebagai
nabi, satu hal yang tidak dikehendaki oleh Allah subhanabn wa
ta‘ala, karena beliau adalah nabi terakhir. Kita tahu, ketika Allah
hendak memutus kenabian dari kalangan Bani Israil, Allah
mentakdirkan Nabi Isa untuk tidak kawin dan tidak memiliki
anak. Jadi, ungkapan Nabi Muhammad bukanlah bapak dari
siapa pun juga dimaksudkan untuk memutus jalur kenabian dan

mengukuhkannya sebagai £hataman-nabiyyin.®

A. Argumen Khatmun-Nubuwwah dalam Al-Qur'an

Selain ayat di atas yang sangat tegas, argumen kedudukan
Nabi Muhammad sebagai penutup para nabi, dapat ditemukan
dalam beberapa petunjuk Al-Qur'an, hadis dan kesepakatan umat
Islam. Penegasan dan isyarat dalam Al-Qut'an dapat ditangkap
dari beberapa hal berikut:
1. Universalitas Risalah Nabi Muhammad

Setiap nabi diutus khusus kepada kaumnya, dan syariatnya
berlangsung dalam kurun waktu tertentu sampai datang nabi lain
yang memperbaruinya atau menggantinya. Terkadang dua nabi
diutus dalam waktu yang bersamaan, seperti Nabi Ibrahim dan
Nabi Lut, Nabi Dawud dan Nabi Sulaiman, Nabi Zakaria dan
Nabi Yahya. Setiap nabi membawa misi menyelesaikan persoalan

yang ada di tengah masyarakatnya dalam upaya memurnikan

256 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



ajaran tauhid. Misalnya, Nabi Syu‘ib berhadapan dengan

persoalan ekonomi. Allah berfirman:

&

/’&(}yf A g ’/,l As = ,f\’f ﬁa/% }/_’flr,/\ -
IRV I PR WA B G5 R vy

e ST TR LA b1 W I )__”
e SBT3 e B0 Jam ), ui
oot -t 2N T A 2 o e B L
95 Loaly SIS e N s (B Ll 2 e

=

AR 1 T T IV B P L (PR Tl (et 1 1 Do
51\"64:-54 Lz-ﬁujmgﬂJY1\_é[}-’JYJrhhﬁt;uﬂ"wu\W
A ;‘ /,01.2 "'}/%/,_ :5 ,-4::)- 2 ’}' 5“‘,f
() Lzt S By ia ja e 0 e

Dan kepada (penduduk) Madyan (Kami utus) saudara mereka, Synaib. Dia
berkata, “Wabai kanmkn! Sembablah Allab, tidak ada tuban baginm selain
Dia. Dan _janganlab kammn kurangi takaran dan timbangan. Sesunggubnya
aku melihat kanm dalam keadaan yang baik (makmmr). Dan sesunggubnya
aku khawatir kamm akan ditimpa azab pada hari yang membinasakan
(Kiamat). Dan wahai kanm#kn! Penubilah takaran dan timbangan dengan
adil, dan_janganlah kamm merngikan manusia terhadap hak-hak mereka
dan_jangan kamu membuat kejabatan di bumi dengan berbuat kernsakan.
Sisa (yang halal) dari Allah adalah lebih baik bagimu jika kamn orang
yang beriman. Dan akn bukanlah seorang penjaga atas diripn.” (Hud/11:
84—3806)

Nabi Lut berhadapan dengan kasus homoseksual dan

persoalan moral lainnya. Allah berfirman:

Sy i BV ey T A
B U A oo g By Ry W
AT RN POV R re T TR SIS K ey
Dan (ingatlah) ketika Lut berkata kepada kanmmnya, “Kamu benar-benar

melakukan perbuatan yang sangat keji (homoseksual) yang belum pernab
dilakufan oleh seorang pun dari umat-umat sebelum kamn. Apakah pantas

A

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 257



kanm mendatangi laki-laki, menyamun dan mengerjakan kemungkaran di
tempat-tempat pertemmannun?” Maka jawaban kanmnya tidak lain hanya
mengatakan, ‘“Datangkanlah kepada kami azab Allah, jika engkan
termasuk orang-orang yang benar.” (al-‘Ankabut/29: 28—29)

Sedangkan Nabi Musa menghadapi persoalan politik dan
kekuasaan yang diperankan oleh tokoh semacam Fir‘aun, pe-
nguasa tiran di Mesir, para pembantunya, terutama Haman, dan

konglomerat hitam semacam Qarun. Allah berfirman:

8 ST L el

GGy @ \__)ut,l?l:i’ it u,v _\,J,

Dan sunggub, Kanii telah mengutus Musa dengan membawa ayat-ayat Kami
dan keterangan yang nyata, kepada Fir'aun, Haman dan Karun lalu mereka
berkata, “(Musa) itu seorang pesibir dan pendusta.” (al-Mu'min/40: 23—
24

Demikian, setiap nabi diutus kepada kaumnya dengan misi
tertentu, sehingga umat atau masyarakat yang lain masih harus
menunggu nabi lain yang ditujukan kepada mereka. Sedangkan
risalah  Nabi Muhammad bertujuan untuk memperbaiki
kehidupan dalam berbagai aspeknya dan untuk seluruh umat

manusia sepanjang masa di mana pun juga. Allah berfirman:

SO NS A B .Gtmr.é_—._ﬂgm I35 1\__,;‘-0&?311333

.

M_s_d\gdﬂg_‘lm",jm,gﬂu H.:S;é:.‘.;i AN
re Lz B Gt aak T l 5
S Gre=mllins £ e iy 2

Ratakanlah (Mubanimad), “Wabai manusia! Sesunggubnya akun ini utusan
Allab bagi kamn semna, Yang memiliki kerajaan langit dan bumi; tidak
ada tuhan (yang berbak disembab) selain Dia, Yang menghidupkan dan
mematikan, maka berimantah kamn kepada Allah dan Rasul-Nya, (yaitu)
Nabi yang unimi yang beriman kepada Allah dan kepada kalimat-kalimat-

258 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



Nya (kitab-kitab-Nya). 1kutilah dia, agar kamn mendapat petunjuk.” (al-
A‘raf/7: 158)

Ayat ini menunjukkan universalitas ajaran Nabi Muhammad.
Menurut pakar tafsir at-Tabari, ayat ini menegaskan bahwa risalah
Nabi Muhammad ditujukan untuk seluruh umat manusia,’ sejak
masa Rasulullah sallallabn ‘alaibi wa sallam sampai seterusnya.
Seruan dengan menggunakan kata ya ayyubhan-nas, menurut Ibnu
Kasir, menunjukkan seruan itu berlaku umum; untuk yang
berkulit putih dan yang hitam, untuk bangsa Arab dan non-Arab.
Sedangkan ungkapan znni rasilullab ilaikum jami‘an, menunjukkan
bahwa Nabi Muhammad adalah penutup para nabi dan diutus
untuk seluruh umat manusia.” Dengan demikian, manusia tidak
lagi memerlukan ajaran agama yang baru.

Ayat-ayat yang senada banyak ditemukan dalam Al-
Qur'an, antara lain dalam Surah Saba'/34: 26, an-Nisa'/4: 79,
al-Anbiya'/21: 107. Ajaran yang bersifat universal ini menjadi
keistimewaan tersendiri bagi Nabi Muhammad dibanding nabi-

nabi lain. Dalam salah satu hadis beliau menyatakan:

2
(3

ul»ﬂ,@wowwjjuuf@ L;d»\u@mg LA &L

4
(3 % P r Y

&ty s Beanagsl gl a6 iy it 200

5\,55/3& Cozay Lsfj\ d\fj cf\.&w\ uja&\j cgl.} Jo-‘}[ Jﬁ é/j(‘;\-"l\ J

\n—

(M\Mu.:jbuﬁ ngbuj\ o\j)) uJU\ L;\ Mji;ab-

Aku telah diberikan lima hal yang fidak diberikan kepada seseorang
sebelumbken; akn ditolong dengan (mencampakkan) kecemasan (ke muka
lawan) dalam jarak perjalanan satn bulan; tanah/ bumi dijadikan masjid
dan alat bersuci untukkn, di mana saja seorang dari umatku kedatangan
waktu shalat maka shalatlah; dibalalfean bagiku harta rampasan yang
sebelumnya tidak dibolebkan kepada siapa pun; aku juga diberi syafaat
(pertolongan), dany setiap nabi diutus kbusus kepada kaumnya, sedangkan

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 259



aku dintus kepada selurub umat manusia. (Riwayat al-Bukhart dari Jabir
bin ‘Abdillah)

Dengan redaksi yang sedikit berbeda dengan hadis di
atas, Imam Muslim meriwayatkan dari Abu Hurairah, bahwa
Rasulullah bersabda:

Sty sty (0 auies Eabl E ) e &1

cg\féjﬁ-\ &; :“,quo ,ﬁ/j Jdoets vy B}éja :,'ai\?\ Z} :“.J\»// )./j c(é&ﬁ\ /L}
10 . £ AT
G @) oF e o) 0edl g 27

Abkeu diberi kentamaan dibading nabi-nabi lain dengan enam hal; saya diberi
kelebihan berupa ungkapan yang singkat tapi padat (jawani ul-kalim); akn
ditolong dengan (mencampakan) kecemasan (ke muka lawan); dibalalkan
bagikn harta rampasan; tanah/bumi dijadikan magjid dan alat bersuci
untukkn; aku dintus kepada selurub makbluk, dan; dengankn para nabi
ditutnp. (Riwayat Muslim dari Aba Hurairah)

2. Al-Qutr'an sebagai mukjizat yang universal

Untuk mendukung kebenaran yang dibawa setiap nabi, Allah
memberikan kepada masing-masing mukjizat, berupa peristiwa
luar biasa yang diperlihatkan untuk menunjukkan kebenaran
sebuah risalah yang dibawa oleh seorang nabi. Mukjizat nabi-
nabi terdahulu bersifat fisik (fzssz), terkait dengan ruang, waktu,
sosok nabinya dan yang menyaksikannya saat sedang terjadi.
Perubahan tongkat menjadi ular di tangan Nabi Musa, atau
menghidupkan orang mati yang dilakukan oleh Nabi Isa, adalah
peristiwa yang pada waktu dan tempat tertentu serta terjadi di
hadapan sekelompok orang yang kemudian menjadi berita yang
tersebar dari mulut ke mulut. Tidak demikian halnya dengan Al-
Qur'an yang lebih bersifat rasionil, tidak terkait dengan ruang
dan waktu, dan tidak terbatas pada masa nabi yang membawanya
hidup, tetapi Al-Qur'an selalu menantang akal manusia kapan

dan di mana pun juga. Allah berfirman:

260 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



S s Vg STGr - 2tz B

%ngwggjgﬁhumyu S0 e
/,.. ’§u1ﬂ\03?3:,;’ a\//)

.-//

Dan jika kamu meragnkan (A-Qur'an) yang Kami turunkan kepada
hanmba Kami (Mubammad), maka buatlah satu surab semisal dengannya
dan ajaklah penolong-penolongmu selain Allah, jika kanu orang-orang yang
benar. (al-Baqgarah/2: 23)

Salah satu mukjizat Nabi Musa adalah berubahnya tongkat
menjadi ular, sedangkan risalahnya adalah Taurat. Mukjizat Nabi
Isa antara lain menghidupkan orang yang sudah mati, sedangkan
risalanya Injil. Demikian, mukjizat tersebut merupakan bukti
kebenaran risalah seorang nabi. Mukjizat dan risalah adalah dua
hal yang berbeda. Berbeda dengan itu, mukjizat dan risalah Nabi
Muhammad satu, yaitu Al-Qur'an. Di tangan beliau Al-Qur'an
selalu menjadi mukjizat yang membuktikan kebenaran bahwa
risalah yang dibawanya berasal dari Allah subhanabn wa ta'‘dla,
sebab terbukti tidak ada seorang pun yang dapat menandinginya
atau mendatangkan yang serupa dengannya. Pada saat yang
sama Al-Qur'an dengan kandungan yang terdapat di dalamnya,
berupa akidah, syariat, akhlak dan nilai-nilai moral, berupaya
membangun manusia seutuhnya dan masyarakat yang ideal, dari
satu generasi ke generasi berikutnya.

Sasaran risalah Al-Qur'an adalah seluruh umat manusia yang
menjumpai dan sampai kepadanya Al-Qur'an. Allah berfirman:

') ‘Y Ir} FAN |
e O5Y 0l

Az Ay -

- ,,,, a0, 3 }‘hﬁf//}/", s b
U.L.h%l 5] '1_,, _,(sgufi.ﬁiulda [ JS'I:&.‘-@_;{I

p

Ratakanlah (Mubammad), ‘Siapakah yang lebib kuat kesaksiannya?”
Katakanlah, “Allah, Dia menjadi saksi antara aku dan kammn. Al-Qur'an
ini diwahynkan kepadaku agar dengan itu aku memberi peringatan kepadamn
dan kepada orang yang sampai (Al-Qur'an kepadanya). (al-An‘am/6: 19)

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 261



Ayat di atas memerintahkan Rasul untuk menyampaikan
kepada kaumnya bahwa ia mendapat wahyu dari Allah berupa
Al-Qur'an sebagai peringatan kepada mereka dan yang sampai
kepada mereka Al-Qut'an, baik yang ada pada masa itu atau pun
yanga akan datang kemudian sampai tiba Hari Kiamat. Pakar
tafsir Abu as-Su‘ad menjelaskan, frase /7 ungirakum ditujukan
kepada penduduk Mekah dan seluruh yang sampai kepadanya
Al-Qur'an; yang berkulit putih atau hitam, manusia atau jin, yang
ada pada saat itu ataupun akan ada kemudian."

Senada dengan itu Allah juga menegaskan dalam firman-
Nya:

/:,wr’z,ﬁ_‘,“&;/bj“ st\“ /v

Mahasuci Allah yang telah mennrunkan Furgan (A-Qur'an) kepada
hamba-Nya (Mubammad), agar dia menjadi pemberi peringatan kepada
selurnh alam (jin dan manusia). (al-Furqan/25: 1)

Sasaran Al-Qur'an yang bersifat universal menunjukkan
bahwa risalah Nabi Muhammad itu bersifat abadi, sehingga tidak
diperlukan lagi kedatangan seorang nabi setelah beliau.

3. Jaminan atas keterpeliharaan Al-Qur'an

Karena bersifat universal, dan berlaku sepanjang masa,
maka sebagai konsekuensinya Allah menjamin keterpeliharaan
Al-Qur'an dari segala bentuk perubahan dan atau penyimpangan.
Dengan begitu, dari segi teks, umat Nabi Muhammad sepanjang
masa tetap yakin tanpa ada keraguan sedikit pun bahwa Al-Qutr'an
yang mereka baca sama dengan yang dibaca oleh Rasulullah
dan para sahabatnya. Sedangkan dari segi makna, mereka tidak
pernah bersepakat membiarkan sebuah pemahaman yang keliru
berkembang. Selalu saja ada yang meluruskannya.

Jaminan Allah tersebut dinyatakan dalam firman-Nya:

262 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



Skl G0 S5 526

Sesunggubnya Kanmilah yang menurnnkan Al-Qur'an, dan pasti Kami (pula)
yang memeliharanya. (al-Hijr/15: 9)

Frase wa inna lahi lahafizin dipahami oleh az-Zamakhsyari
bahwa Allah menjaga dan memeliharanya setiap saat dari
segala bentuk penambahan, pengurangan, penyelewengan dan
penggantian. Berbeda dengan kitab-kitab suci terdahulu yang
tidak dijamin keberlangsungannya oleh Allah. Dia hanya meminta
kepada para agamawan dan pendeta agar memeliharanya,
tetapi mereka berbeda dan saling berselisih soal itu sehingga
terjadilah berbagai penyimpangan. Bila terhadap Al-Qut'an
Allah menyatakannya dengan redaksi berbentuk aktif, maka
terhadap kitab-kitab suci lain Allah menggunakan redaksi yang
berbentuk pasif dan dimintakan kepada para pendeta tersebut.
Allah berfirman:

S50 /';,;:J\L,.g& xmq.m;nu,\u
&\;Ej@‘ufwwlbgg.f\} B_)'l_g\_}a\.h

A
Sunggub, Kami yang menurunkan Kitab Tanrat; di dalamnya (ada) petunjuke
dan cabaya. Yang dengan Kitab itu para nabi yang berserah diri kepada Allah
memberi putusan atas perkara orang Yabudi, demikian juga para nlama dan
pendeta-pendeta mereka, sebab mereka diperintabkan memelihara kitab-kitab
Allah dan mereka menjadi saksi terhadapnya. Karena itn_janganlah kamm
takut kepada manusia, (tetapi) takutlah kepada-Ku. Dan janganilah kamn

Jual ayat-ayat-Ku dengan harga murah. Barang siapa tidak memutuskan

dengan apa yang diturunkan Allab, maka mereka itulah orang-orang kafir.
(al-Ma'idah/5: 44)

Perubahan yang terjadi dalam kitab suci terdahulu dinyatakan

dalam firman-Nya:

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 263



CA

- o ¥ /‘ = - T "ﬁ.pf/
DMA“EMQ“MQ}L’]JHH—\IL&_A#Q‘Q 2 2¢ q._ﬂ_lk}:;_,;
a,_.a,ﬁ,u,r.pj:,’; _,_m,;ﬁ..:(;qj Soadsei,

Maka celakalah orang-orang yang menulis kitab dengan tangan mereka
(sendiri), kemudian berkata, “Ini dari Allah,” (dengan maksud) untuk
menjualnya dengan harga murabh. Maka celakalah mereka, karena tulisan
tangan mereka, dan celakalah mereka karena apa yang mereka perbuat.
(al-Baqarah/2: 79)

Kedatangan Nabi Muhammad dengan membawa kitab suci
yang terpelihara sejak dulu hingga sekarang dan seterusnya, bah-
kan kedatangannya untuk menyempurnakan ajaran-ajaran ter-
dahulu, menunjukkan bahwa Allah telah mencukupkan manu-
sia dengan Al-Qur'an, sehingga tidak perlu diutus seorang nabi
lain untuk membawa ajaran yang baru. Dengan demikian, Nabi
Muhammad sallallahn ‘alaibi wa sallam adalah nabi terakhir, dan
kenabian pun telah ditutup dengan kedatangannya.

4. Islam sebagai Agama yang Sempurna

Salah satu nikmat terbesar yang diberikan Allah kepada ma-
nusia, Dia telah menyempurnakan ajaran agama dan menjadikan
Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad sebagai agama yang
direstui. Allah berfirman:

Lu:r')‘-u'y 'S »-M_)}Lg-«-v:(j; : ”"bﬁg;@/ﬁ’\%ﬁi

Pada hari ini telah Akun sempurnakan agamanmn untukmn, dan telah Afku
cukuplan nikmat-Ku bagimn, dan telah Aku ridai Islam sebagai agamanmn.

(al-Ma'idah/5: 3)

Mengomentari ayat di atas, Ibnu Kasir mengatakan, “Inilah
nikmat terbesar yang diberikan kepada umat ini (umat Nabi Mu-
hammad), yaitu Allah menyempurnakan agama Islam sehingga

mereka tidak memerlukan agama selainnya dan nabi selain Nabi

264 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



Muhammad sallallabn ‘alaihi wa sallam. Oleh karenanya, Allah
menjadikan Nabi Muhammad sebagai penutup para nabi dan
diutus kepada manusia dan jin”."

Dengan disempurnakan dan diridai-Nya Islam sebagai
agama terakhir bagi umat manusia maka tidak diperlukan lagi
kedatangan seorang nabi untuk membawa ajaran yang lain. Ini
sekaligus menjadi bukti bahwa Nabi Muhammad sebagai nabi
terakhir.

Demikian beberapa petunjuk berupa argumen &batmun-
nubuwwah yang terdapat dalam Al-Qur'an. Argumen Al-Qut'an
tersebut didukung oleh sekian banyak hadis Rasulullah seperti

akan diuraikan berikut.

B. Argumen Khatmun-Nubuwwah dalam Hadis

Hadis-hadis yang menjelaskan bahwa kenabian telah
berakhir dan wahyu telah terputus sangat banyak sekali. Menurut
beberapa ulama, seperti Ibnu Kasir dan ‘Abdul Qahir al-Bagdadi,
kesahihannya sampai pada tingkat mutawatir”> Ada yang tegas
menyatakan Nabi Muhammad sebagai Nabi terakhir (&hataman-
nabiyyin), ada yang tegas menyatakan wahyu telah terputus dan
tidak ada lagi nabi setelah Nabi Muhammad, ada yang berupa
perumpamaan Nabi tentang berakhirnya kenabian, dan ada yang
berupa peringatan tentang akan munculnya orang-orang yang
mengaku sebagai nabi setelah beliau.

Argumen  kbatmun-nubnwwah yang berupa penegasan
Rasulullah bahwa dirinya sebagai Nabi terakhir (&bataman-
nabiyyin) dapat dilihat dalam hadis riwayat Aba Dawud, at-
Tirmizi dan Ahmad berikut:

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 265



Kiamat belum akan datang sampai beberapa kabilah dari umatku bergabung
dengan orang-orang musyrik dan menyembabh berhala-berbala. Sesunggubnya
nanti di kalangan nmatkn akan muncul tiga pulnb orang pendusta. Semuanya
mengakn sebagai nabi. Aku adalah penutup para nabi. Tidak ada lagi nabi
sesudabken. (Riwayat at-Tirmizi dari Sauban)

Selain hadis ini, terdapat tidak kurang dari tujuh buah hadis
yang diriwayatkan oleh enam orang sahabat Rasulullah™ yang
menyatakan secara tegas bahwa Nabi Muhammad sebagai nabi
terakhir (&bataman-nabiyyin). Hadis di atas juga berisi ramalan
Nabi tentang akan munculnya tiga puluh orang pendusta yang
mengaku sebagai nabi. Menurut kitab Tubfatul-alwasi yang
mensyarah kitab Sunan at-1Tirmizi, angka tiga puluh bukan untuk
membatasi, yaitu angka di antara 29 dan 31, tetapi menunjukan
bilangan yang banyak. Yang dimaksud mengaku nabi itu bukan
sekadar orang yang mengaku-ngaku, sebab boleh jadi banyak
yang mengaku karena sakit jiwa atau kerasukan setan, tetapi yang
dimaksud adalah yang mengaku sebagai nabi dan mempunyai
pengaruh dan kekuatan di kalangan pengikutnya.'®

Penegasan tersebut diperkuat lagi dengan salah satu nama
yang diperkenalkan sebagai nama beliau, yaitu a/-‘agib, yang
datang kemudian dan tidak ada ada lagi nabi sesudah beliau.
Rasulullah bersabda:

- P
‘ T

S o A»\Jmc L;.Us@w Gl

P
s

3s UMJL;JJ\@\;J\ Gl le.c LJ\J:MZL;
(ol o o HM‘ ol g s

Sesunggnbnya aku mempunyai beberapa nama; (Nama) Akn  adalah
Mupammad, Almad, al-Mapi, yang dengan aku Allah menghilangkan
kekufuran, al-Hasyir, yang selurub umat manusia akan dikunmpunlkan di
atas kedna kakifn, dan aku adalah al-‘Aqib, yang tidak ada lagi seorang
pun (nabi) setelabkn. (Riwayat Muslim dari Ibnu ‘Abbas)

ity

\((:.s\
C-\\
.-y.\ G

266 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



Kata al-‘agib menurut pakar bahasa, Ibnu Faris, mempunyai
dua makna dasar. Salah satunya berarti mengakhirkan sesuatu
dan mendatangkannya setelah yang lain. Raulullah dinamakan a/-
‘aqib, menurut Ibnu Faris, karena dia datang terakhir setelah nabi-
nabi terdahulu.' Lebih tegas lagi, pakar bahasa Ibnu Manzur,
mengatakan, a/-‘agib artinya nabi terakhir.”

Dalam beberapa hadis lain, Rasulullah juga menegaskan
bahwa risalah kenabian telah selesai dan tidak ada lagi nabi

sesudah beliau. Dalam riwayat Muslim disebutkan:

P

Gz Ogdls 28 G o <l ;.l...,pAM SIAY

Rasululllah menyingkap tirai penutup, sedangkan orang banyak berbaris di
belakang Abu Bakar. Beliau bersabda, “Wahai manusia, tidak ada lagi yang
tersisa dari berita gembira tentang (kedatangan) kenabian, kecuali minmpi baik,

yang dilihat seseorang atan diperlibatkan kepadanya. (Riwayat Muslim dari
Ibnu ‘Abbas)

Hadis tersebut diucapkan oleh Nabi saat sakit menjelang
wafat. Inimenunjukkan keinginankuatbeliauuntuk meninggalkan
umatnya dalam keadaan dan dengan petunjuk yang sudah sangat
jelas (al-mahajjabh al-bayda"), sekaligus meneguhkan keyakinan
di kalangan sahabat dan umat setelahnya tentang berakhirnya
kenabian.

Selain dengan pernyataan tegas bahwa dirinya sebagai nabi
terakhir dan tidak ada lagi wahyu kenabian setelah itu, Rasulullah
memberikan perumpamaan tentang kedatangannya yang ter-
akhir dibanding nabi-nabi lain, agar lebih mudah dicerna dan
dipahami. Kenabian diumpamakan seperti sebuah bangunan.

Para nabi terdahulu telah membangun sebuah rumah yang indah

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 267



dan megah. Rumah itu nyaris selesai dan sempurna, kecuali satu
bagian saja yang belum terselesaikan. Semua orang terkagum-
kagum dengan keindahan rumah tersebut, sambil bergumam
seandainya bagian yang belum selesai itu disempurnakan
maka akan lebih indah dan menawan rumah tersebut. Rasul
menyatakan, “bagian yang belum sempurna itu adalah aku”.
Dengan kedatangan Nabi Muhammad selesai dan sempurna
sudah rumah tersebut. Nabi bersabda:

il gy VL WlSTy GG o g 1 S Y ey Jis
36 "2l ot N3 00405 e Oty Ll ly 0 e
IR ES SN | RS TN P R G- T O TR I

M e gl o 58 s ol

Perumpamaan  aku  dengan  nabi-nabi yang lain seperti - seorang yang
membangun rumal, kemudia ia selesaikan dan sempurnakan, kecnali satn
bagian. Orang-orang memasufki rumah tersebut berdecak kagum melibatnya
sambil berkata, “seandainya tidak karena bagian itu (pasti akan terlibat lebih
indah). Rasulullah bersabda, “Aku lah bagian yang tersisa itn. Akn datang
menjadi penutup para nabi”. (Riwayat Muslim dari Jabir bin ‘Abdillah)

Demikian beberapa argumen &batmun-nubuwwah dalam
hadis. Bukan di sini tempatnya untuk mengurai seluruh hadis
yang terkait dengan itu. Atas dasar argumen Al-Qur'an dan hadis
yang sangat jelas seperti di atas, para sahabat mengambil sikap
tegas terhadap orang-orang yang mengaku nabi. Para sahabat
yang meriwayatkan hadis Nabi tentang &batmun-nubuwwah dengan
redaksi yang bermacam-macam, menurut penelitian al-Gamdj,
mencapal tiga puluh tujuh sahabat, dan tidak ada seorang pun di
antara mercka yang menentang itu.”” Demikian pula ulama dan
umat Islam sesudah mereka. Dalam pidatonya setelah dilantik
menjadi Khalifah, ‘Umar bin ‘Abdul ‘Aziz mengatakan, “Wahai

268 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



manusia (baca: rakyatku), tidak ada kitab suci setelah Al-Qut'an.
Tidak ada nabi setelah Nabi Muhammad. Saya bukanlah seorang
hakim, tapi saya hanyalah pelayan. Saya bukan seorang inovator
(mubtadi'), tetapi hanyalah pengikut (muttabi').”

Pernyataan Al-Qur'an dan hadis bahwa Rasulullah adalah
khataman-nabiyyin, sebagal penutup para nabi, menurut ulama
Islam seperti al-Qadi ‘Tyad,* al-Gazali dan al-Qurtubi,” bersifat
pasti dan tegas, sehingga tidak membuka ruang bagi pemahaman
lain. Al-Gazali misalnya, ketika membantah pendapat yang
mengatakan ada kemungkinan datang nabi setelah Nabi
Muhammad, ia mengatakan, “dengan melihat lafal ‘&bataman-
nabiyyin’, dan dalil atau data faktual lain yang mendukung itu
(qard'in abwalibi), umat Islam sepakat (7md’) memahami bahwa
selamanya tidak akan pernah ada lagi nabi setelah beliau, dan
ungkapan itu tidak dapat ditakwil (dengan pemahaman lain) atau
dikecualikan/dikhususkan (zakhsis).”®

Status Nabi Muhammad sa/lallabu ‘alaibi wa sallam sebagai
nabi terakhir tidak dapat digugurkan oleh keberadaan hadis-hadis
yang sampai pada tingkat wutawatir ma‘nawi tentang kedatangan
al-Masily (Nabi Isa) di akhir zaman, sebab Nabi Isa telah menjadi
nabi sebelum Rasulullah menyandang gelar kenabian. Dalam
tafsir a/-Kasysyaf, az-Zamakhsyari menjelaskan, “jika ada yang
bertanya, ‘bagaimana dapat dikatakan Nabi Muhammad sebagai
nabi terakhir, padahal Nabi Isa dikabarkan akan turun di akhir
zaman’, maka jawabannya, ‘pengertian nabi terakhir adalah tidak
akan ada lagi seseorang yang dinobatkan sebagai nabi setelahnya.
Nabi Isa telah menjadi nabi sebelum beliau, dan di saat turun
ia mengikuti syariat Nabi Muhammad dan berkiblat yang sama
dengan beliau, sehingga seakan ia adalah bagian dari umat Nabi

Muhammad”.”’

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 269



C. Fenomena Nabi Palsu

Pada bagian terdahulu sudah dijelaskan, Rasulullah sudah
memprediksi bahwa sepeninggal beliau, akan muncul para
pendusta yang mengaku sebagai nabi (Riwayat at-Tirmizi).
Bahkan di masa hidup beliau sudah ada nabi-nabi palsu itu.
Sejarah mencatat ada tiga orang yang mengaku sebagai nabi di
saat Rasulullah masih hidup. Mereka itu al-Aswad al-’Ansi di
Yaman,”® Musailamah a/-Ka$3ib di Yamamah dan Tulaihah bin
Khuwailid dari kalangan Bani Asad. Tidak beberapa lama setelah
Nabi wafat muncul seorang perempuan bernama Sajah binti al-
Hari§ yang mengaku sebagai nabi. Tulaihah dan Sajah sempat
kembali masuk Islam setelah bertobat, sedangkan al-Aswad dan
Musailamah tewas terbunuh. Kemunculan mereka terjadi setelah
tersiar kabar Rasulullah sakit keras menjelang wafat, sehingga
buru-buru bersiap diri mengaku sebagai pengganti.

Pada masa dinasti Bani Umayyah dan ‘Abbasiyah tercatat
tidak kurang dari tujuh orang pengaku nabi, yaitu al-Mukhtar
bin ‘Ubaid a$-Saqafi, al-Hari$ bin Sa‘id, Bayan bin Sam‘an, al-
Mugirah bin Sa‘id, Aba Mansur al-Ujali, Abu al-Khattab al-Asadi
dan ‘Ali bin al-Fadl. Tidak berhenti di sini, fenomena nabi palsu
terus bermunculan sampai saat ini. Ada yang berpengaruh luas
seperti pada kelompok Bahaiyah, Babiah dan Ahmadiyah. Ada
yang sangat terbatas pengaruhnya seperti pada sosok Ahmad
Mushaddiq di Indonesia.

Melihat fenomena nabi palsu yang muncul dari sejak masa
awal Islam sampai saat ini, kita dapat menyimpulkan beberapa
faktor penyebab kemunculannya. Antara lain:

1. Fanatisme buta kelompok

Kabilah-kabilah Arab saat itu begitu sangat fanatik terhadap
kelompoknya. Ketika Rasulullah yang berasal dari suku Quraisy
mendapat kemuliaan dari Allah sebagai Nabi, mereka pun marah

karena iri dan dengki. Kemarahan itu membuat mereka selalu

270 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



membela klaim apa pun, terlepas dari benar atau salah. Misalnya,
salah seorang pengikut Tulathah mengatakan, “Demi Allah, nabi
yang yang berasal dari Bani Asad (suku asal Tulaihah) lebih aku
cintai dari pada nabi dari Bani Hasyim (Nabi Muhammad). Mu-
hammad telah wafat, dan sekarang ikutilah Tulaihah”.* Menurut
sejarawan, Ibnu al-Asir, kebanyakan pengikut Tulathah berasal
dari Bani Asad, Gatafan dan Tay‘i yang mengikutinya secara fa-
natik buta.” Fanatisme itu pula yang mendorong seorang peng-
ikut Musailamah untuk mengatakan kepadanya, “Aku bersaksi,
sesungguhnya engkau (Musailamah) seorang pendusta, dan Mu-
hammad itu benar, tetapi pendusta dari kalangan Rabi'ah (Mu-
sailamah) lebih aku sukai dari pada orang yang benar dari ka-
langan Mudar (Nabi Muhammad).”

Fanatisme kebangsaan juga mengilhami berbagai penyim-
pangan, termasuk kemunculan nabi palsu dari kalangan bang-
sa Persia. Sebut saja misalnya Mirza Muhammad Ali “al-Bab”
pemimpin gerakan Babisme dan al-Baha’ pemimpin kelompok
Bahaiyah. Bahkan Mirza Ghulam Ahmad, pendiri jemaat Ah-
madiyah juga sangat mengagungkan keunggulan bangsa Per-
sia. Menurut Ibnu Hazm dalam bukunya a/-Fisal, bangsa Per-
sia dulu dikenal sangat berjaya, tetapi setelah dikalahkan oleh
bangsa Arab yang sebelumnya tidak mereka perhitungkan, ada
kelompok-kelompok yang menaruh dendam akibat kekalahan
yang menyebabkan kekuasaan mereka hilang. Dengan berbagai
cara mereka ingin merusak Islam, termasuk melalui kemunculan

nabi-nabi palsu.’

2. Keuntungan materi

Faktor materi dapat dilihat dari kompromi damai antara
Musailamah, nabi palsu dari Yamamah dengan Sajah yang berasal
dari kalangan Kristen Arab, dan pengaruhnya meluas sampai ke

Bani Tamim dan Yamamah. Musailamah mengatakan kepada

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 271



Sajah, “Apakah boleh aku mengawinimu dan mendapatkan
keuntungan materi bersama kaum dan pengikutmur”. Sajah
pun mengiyakan. Untuk meresmikian perdamaian itu Sajah rela
menginap tiga malam di tempat Musailamah setelah tergoda

bujuk rayu Musailamah.”

3. Nafsu berkuasa

Nafsu berkuasa dengan mengaku sebagai nabi dapat dilihat
dari surat Musailamah yang dikirim kepada Nabi Muhammad
pada tahun 10 H. Ia mengatakan:

X
To; <

55 35 oo 022 ) g2tk s

T

344 }/0/155: 7:‘0/‘: ey PRI T BT f/? . WES
Dk 3 Wi B85 dailay pidly oY) Salad W OJ5 AV

g ;}M

Dari Musailamab, Rasul Allah, kepada Mubammad, Rasul Allah. Semoga
keselamatan tercurah atasmn. Selanjutnya (ketabuilah babwa) sesunggubnya
aku telah (diadikan) (Tuban) berserikat atau berbagi denganmm, karena
itu miilike kami setengah bumi dan milik (sukn) Quraisy setengabnya, tetapi
(sukn) Quraisy adalab kaum yang melampani batas.

Dia mengira dalam menyampaikan dakwah Nabi Muham-
mad menginginkan kekuasaan, padahal ketika ingin dipertuan
atau dijadikan raja oleh kaumnya Nabi Muhammad justru me-
nolak, sebab ia melakukan itu atas perintah Allah untuk memberi

petunjuk kepada umat manusia.

4. Propaganda musuh-musuh Islam

Musuh-musuh Islam, dari dulu sampai sekarang, tidak per-
nah berhenti mencari kelemahan dan berusaha melakukan pro-
paganda terhadap Islam dan umat Islam. Salah satu cara menem-
bus tembok besar umat Islam adalah dengan memunculkan nabi
palsu. Penelitian Muhsin ‘Abdul Hamid, guru besar Universitas
Bagdad, membuktikan bahwa gerakan Babiyah (Babism) di Iran

272 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



dan Bahai di Bagdad muncul dengan didukung oleh kekuatan
Yahudi internasional, sehingga kemunculannya selalu sejalan
dengan misi imperialisme Barat, terutama Inggris.” Pendapat
serupa sebelumnya dikemukakan oleh ulama Syi‘ah terkemuka,
Muhammad Husain al Kasyif al-Gita'.”* Hal yang sama terjadi
pada Jemaat Ahmadiyah yang didirikan oleh Mirza Ghulam Ah-
mad di India-Pakistan, seperti dikatakan para ulama di sana saat
itu.”” Sampai sekarang, pusat gerakan Bahai dan Ahmadiyyah
berada di London. Siasat merusak Islam dari dalam merupakan
strategl jitu yang diterapkan oleh kolonialis, sebab seperti kata
pendeta Zwemer saat memberikan arahan kepada para misio-
naris, pohon akan mati dengan sendirinya jika cabang dan ran-

tingnya mati satu per satu.”®

5. Keterpurukan dan kebodohan buruk umat Islam

Kondisi psikologis suatu masyarakat akan mempengaruhi
individu-individu di dalamnya sehingga menyerah kepada bisikan
dan khayalan aneh. Dalam situasi seperti itu mereka menunggu
kedatangan juru selamat yang akan menyelamatkan mereka dari
keterpurukan. Sang juru selamat itu diakui sebagai sosok kuat
dan berpengaruh. Sejarah mencatat, komunitas masyarakat yang
terbelakang dan dalam kehinaan, seperti kata M. Igbal, sumber
inspirasinya adalah keterbelakangan itu senditi.”” Oleh karenanya,
M. Igbal mengatakan, tokoh-tokoh yang terlibat dalam drama
gerakan Ahmadiyah adalah lakon dari sebuah keterpurukan dan
keterbelakangan.*’

Saat gerakan Ahmadiyah muncul, menurut Abul Hasan
an-Nadawi, kondisi umat Islam di India sedang terpuruk.
Masyarakat putus asa melihat kenyataan yang ada, dan pesimis
dengan penyelesaian masalah dengan cara biasa, sehingga
mereka mendambakan jalan keluar baru yang aneh dan tidak

biasa. Oleh karenanya, pengakuan Mirza Ghulam Ahmad sebagai

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 273



nabi mendapat sambutan hangat.*! Demikian pula saat Babism
muncul di Iran pada abad ke-19. Sistem pemerintahan saat itu
sangat otoriter dan tiran. Syah adalah penguasa mutlak yang
tidak boleh dibantah. Selain soal politik, kondisi perekonomian
juga buruk; pengangguran merajalela, keadilan tidak merata,
schingga mereka berpikir mencati juru selamat.** Apalagi, tradisi
dan budaya Majusi yang berkembang dan sangat berpengaruh
di sana, mempunyai kecenderungan untuk selalu berada dalam
penantian kedatangan anak-anak Zoroaster yang belum lahir
(sebagai juru selamat).”

Fenomena nabi palsu juga mendapat tempat di hati sebagian
umat Islam karena kebodohan mereka terhadap ajaran agama
yang benar. Ketika menjelaskan sebab menyebarnya ajaran
Babism di Iran, Muhsin ‘Abdul Hamid mengatakan, “Sungguh
mustahil kebatilan Babism mendapat tempat di sana kalau
tidak karena masyarakat yang bodoh, percaya khurafat dan
dalam kekacauan seperti di Iran yang saat itu menjadi tempat
bermunculannya gerakan atheism, liberalisme, majusi, khurafat/

mistik dan lainnya”.*

D. Kesimpulan

Demikian beberapa faktor penyebab kemunculan nabi-nabi
palsu. Dalam upaya membentengi masyarakat agar tidak tertipu
dengan klaim kenabian, maka daya tahan pemikiran dan akidah
umat Islam perlu ditingkatkan, antara lain dengan meningkatkan
pemahamanan tentang keyakinan bahwa kenabian telah
berakhir, dan umat Islam tidak memerlukan lagi ajaran agama
baru. Pemahaman yang baik dan benar tentang konsep wahyu
dan kenabian tidak akan membuat masyarakat percaya begitu
saja kepada orang yang mengaku nabi.

Dalam konteks berbangsa dan bernegara, pemerintah

Indonesia telah mengambil sikap tegas melalui Surat Keputusan

274 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



Bersama (SKB) Menteri Agama, Jaksa Agung dan Menteri

Dalam Negeri, pada tanggal 9 Juni 2008, Nomor: 03 Tahun 2008,

Nomor: KEP-033/A/JA/6/2008, Nomor: 199 Tahun 2008

tentang Peringatan dan Perintah Kepada Penganut, Anggota,

dan/atau Anggota Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI)
dan Warga Masyarakat, yang berisi antara lain:

1. Memberi peringatan dan memerintahkan kepada warga
masyarakat untuk tidak menceritakan, menganjurkan atau
mengusahakan dukungan umum melakukan penafsiran
tentang suatu agama yang dianut di Indonesia atau melakukan
kegiatan keagamaan yang menyerupai kegiatan keagamaan
dari agama itu yang menyimpang dati pokok-pokok ajaran
agama itu;

2. Memberi peringatan dan memerintahkan kepada penganut,
anggota, dan/atau anggota pengurus JAI, sepanjang mengaku
beragama Islam, untuk menghentikan penyebaran penafsiran
dan kegiatan yang menyimpang dari pokok-pokok ajaran
Agama Islam yaitu penyebaran faham yang mengakui adanya
nabi dengan segala ajarannya setelah Nabi Muhammad SAW;

3. Penganut, anggota, dan/atau anggota pengurus JAI yang
tidak mengindahkan peringatan dan perintah dalam SKB ini
dapat dikenai sanksi sesuai ketentuan peraturan perundangan
termasuk terhadap organisasi dan badan hukumnya.

Perlu ditegaskan bahwa SKB itu bukanlah bentuk intervensi
Pemerintah terhadap keyakinan warga masyarakat, melainkan
upaya Pemerintah untuk memelihara keamanan dan ketertiban
masyarakat yang terganggu karena adanya pertentangan dalam
masyarakat yang terjadi akibat penyebaran paham keagamaan

menyimpang. Wallahu a‘lam bis-sawab.||

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 275



Catatan:

' Ahmad bin Faris bin Zakariya, Mu fjam Maqgayisil-Iugah, (Beirut: Darul-
Jail, 1999), 2/245.

2 Isma‘T bin Hammad al-Jauhati, as-$75ah, (Beirut: Dar Thya' at-Turas
al-Arabi, 1999), 1/163.

* Abu Hayyan al-Andalusi, a/-Babr al-Mupit, (Beirut: Darul-Kutub al-
‘Tlmiyyah, 2001), 7/228.

* Syihabuddin Mahmaud al-AlGsi, Rajnl-Ma‘ani, (Beirut: Dar Thya' at-
Turas al-‘Arabi), 22/35.

5 Muhammad at-Tahir bin ‘Asyirt, az-Tabrir wat-Tamwir, (Tunisia: Dar
Sahnun), 11/275.

¢ Muchlis M. Hanafi, Menggugat Abmadiyah, Mengungkap Ayat-Ayat Kon-
troversial dalam Tafsir Abmadiyah, (Jakarta: Lentera Hati, 2011), h. 31.

" At-Tabati, Jami‘nl-Bayan, 9/86.

8 Ibnu Kasit, Tafsir al-Qur'an al-Agim, 2/254.

 Sabibul-Bukhdri, 1/74.

10" Sahib Muslim, 1/371.

" Abu as-Su‘td, Irsyadul-Aqgl as-Salim, 2/87.

2 Tbnu Kasit, Tafsir al-Qur'an al-Azim, 2/13.

P Ibnu Kasit, Tafsir al-Qur'an al-Azim, 3/493.

Y Sunan at-Tirmizi, 4/499.

15 Mereka itu: 1) Sauban dalam riwayat Aba Dawud, at-Tirmizi, dan
Ahmad; 2) Jabir bin ‘Abdillah dalam riwayat Ahmad; 3) Aba Hurairah dalam
riwayat al-Bukhari dan Muslim; 4) Ibnu ‘Abbas dalam riwayat Ahmad dan
Abu Yala; 5) Anas dalam riwayat Ahmad, dan; 6) Abu Sa‘id al-Khudri, dalam
riwayat Ahmad dan al-Hakim.

1 Tupfatul-Apwazi, 6/385.

7 Sahibh Muslin, 4/1824.

'8 Tbnu Faris, Mu jam Magayisil-Ingah, 4/80.

1 Tbnu Manzir, Lisanul-‘Arab, 12/164.

20 Sahih Muslin, 1/348.

2 Sahih Muslin, 4/1791.

2 Agidah Khatmin-Nubuwwah bin-Nubuwwah al-Mupammadiyyah, diunduh
dari www.antiahmadiyya.net, pada 15 Mei 2011, h. 55.

# Tbnu Kastt, a/-Bidayah wan-Nibayah, 9/199.

# Al-Qadi “Iyad, asySysa’, 2/271.

5 Al-Qurtubi, al-Jami‘ li Apkamil-Qur'an, 14/196 .

% Al-Gazali, al-lgtisad fil-l tigad, h. 225.

7 Abul-Qasim Mahmud bin ‘Umar az-Zamakhsyati, a/-Kasysydf (Beirut:
Dar Thya' at-Turas al-‘Arabiy), 3/553-554. Lihat: Muchlis M. Hanafi, Meng-
gugat Abmadiyah, h. 32.

276 Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



% Pengakuan al-Aswad al-'Ansi sebagai nabi merupakan bentuk per-

tama kemurtadan dalam Islam yang terjadi pada masa Rasulullah, yaitu di
akhir hayat beliau setelah kembali dari haji wada‘, pada tahun kesembilan
hijriah. Ia menobatkan dirinya sebagai nabi di negeri asalnya, yakni San‘a di
Yaman. Ketika itu penguasa Yaman yang diangkat oleh Nabi adalah Bazan.
Perlakuan al-Aswad terhadap orang-orang Islam di Yaman sangat keras dan
kejam, sampai-sampai mereka yang ditugaskan di Yaman oleh Rasulullah
pergi ke tempat-tempat yang terpencil, dan sebagian kembali ke Medinah.
Mendengar gerakan makar yang terjadi di Yaman, Nabi memerintahkan
para sahabatnya untuk melakukan perlawanan. Dengan bantuan istrinya,
Murzubanah, seorang muslimah, mantan istri Bazan, al-Aswad tewas
terbunuh. Sang istri menyuguhkan kepadanya minuman keras schingga ia
mabuk dan ketika itu seorang yang bernama Fairuz memenggal lehernya.
Berita terbunuhnya al-Aswad diterima oleh Rasulullah melalui informasi dari
langit (wahyu). ‘Ali Muhammad as-Sallabi, a’-Insyirah wa Raf'ud-Diq fi Sirah Abi
Bakr as-Siddig, (Beirut: Dar Ibn Kasir, Cet. 1, 2007), 3/199-201. M. Quraish
Shihab, Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW (Jakarta: Lentera hati, Cet. 1,
2011), h. 1068.
¥ Ibnu Kasit, a/-Bidayah wan-Nibayabh, 6/318.
3 Ibnul-Asit, a/-Kanil fit-Tarikh, 2/344.
U Tarikh at-Tabari, 3/ 286, al-Bidayah wan-Nibayab, 6/360.
2 Al-Fisal fil-Milal wan-Nipal, 2/115.
¥ Kisah tersebut dituturkan oleh a#Tabari dan Ibnul-Asir. Dalam kitab
al-Kamil fit-Tarikh peristiwa itu diceritakan sebagai berikut:
OO Y) gt 3 s
e CF‘ A e e ) 5 AT s o) s sl B g s
J2 ) oz sl sl s B &) 1 J6 sl 13U 206 ¢ Bss Bl Gy it iacd
L6 ) Vs W s 2 25 3 A B B 8 i b 4B s 5
) st V208 2 1806 0 slagis sk 8Taka sl OF el e 1 J6 25 ST S
Sy Il s S pisall B cis dpedd B eis M asadi it i e
EJ.!.:\i JG Ry secam % ,’C;;]ifg’c;;]f:y (& J6 ?iggﬁq go.)\&j{\.j:igﬁi{« :)b&’jéjcgj@
5 5 e 0 106 08k b S (g ) i 7 56 sk 2266 ) ol
SETATEE  as 51al JLG o6 Y 06 egs it e o106 4255
BED i a0 Eab  EJE eelin a1 06 sl TB seli a1 06 b g
Sl 1122 4 28005 G e 1K o 8 A 2 etz B alist (35640 06y
sl 5log 240

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu 277



** Ibnul-Asit, al-Kanzil fit-Tarikh, 2/146.
» Muhsin ‘Abdul Hamid, Hagigatul-Babiyyah wal-Baha'iyyah, h. 171.
% _A[-Haga'’iq ad-Diniyyab fir-Radd ‘alal-Agidah al- Baha’iyyah, seperti diku-

tip oleh Muhsin ‘Abdul Hamid, h. 84—85.

278

7 Lihat: Mangiful-Ummab al-Islamiyyah minal-Qadiyaniyyah, h. 109—113.
B _ALGarab ‘alal-‘Alam  al-Islimi, h. 32.

¥ AlQadiyani wal-Qadjyaniyyab, h. 143.

“ Harf Ighal, h. 157—158.

AL Qadiyaniy wal-Qadiyaniyyah, h. 20—21.

2 Hagigatul-Babiyyah wal-Babaiyyah, h. 48.

M. Iqbal, Tajdidut-Tafkir ad-Diniy, h. 166—167.

* Muhsin ‘Abdul Hamid, Hagigatul-Babiyyah wal-Baha'iyyah, h. 75.

Konsep Khatmun-Nubuwah dan Fenomena Nabi Palsu



DAFTAR KEPUSTAKAAN

Abadi, Fairtz, Al-Qdmis al-Muhit, Beirut: Mu'assah ar-Risalah,
1407.

Ahmad, Musnad Apmad, Pentahqiq: Syu‘aib al-Arnauat, dkk.,
Beirut: Mu'assasah ar-Risalah, 2001, juz 35.

Ali, Abdullah Yusuf, Quran Terjemabhan dan Tafsirnya, terjemah Ali
Audah, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994.

Ali, Maulana Muhammad, Quran Suci, (terj.) M. Bachrun, Jakarta:
Darul-Kutub al-Islamiyah, 1979.

Ali, Mukti, Asal Usul Agama, Yogyakarta: Yayasan Nida, 1971.
, Ilmu Perbandingan Agama, Yogyakarta: Nida, 1975.

“Ali, Sadr al-Di, ‘All ibn, Syarh at-Tabbawiyyah fil-Agidab wasy-
Syari‘ah, tahqiq oleh Ahmad Syakir, Saudi Arabia: Wazarah
asy-Syu’un al-Islamiyyah wal-Auqgaf wad-Da‘wah wal-
Irsyad, 1418, Jilid I11.

al-Alust, Syihabuddin Mahmud, Rupul-Ma'‘ani fi Tafsiril-Qur'anil-
Agim was-Sabi-Masani, Beirut: Dar Thya at-Turas al-‘Arabi,
tt., jilid 13.

al-Andalusi, Abu Hayyan, a/-Bahr al-Muhit, Beirut: Darul-Kutub
al-‘Ilmiyyah, 2001.

al-‘Ani, Sayyid Mahmud ‘Ali Gazi, Bayanul-Ma'‘ani, Damaskus,
Matba‘ah at-Turqi, 1975.

al-‘Arab, A. Hamid ‘Izz, et.al, Mabahis fil-iAqgidab al-Islinziyyah,
Kairo: Kulliyah ad-Dirasah al-Islamiyyah, 1999.

al-Asfahani, Ragib, Mufradat Garibil-Qur'an, Kairo: Dar Turas,
1989.

‘Asyir, Muhammad at-Tahir Ibnu, az-Tabrir wat-Tanwir, Tunisia:
Darus-Sahnun, 1997, jilid 9.

AS Hornby, Oxford Advance L earner’s Dictionary of Current English,

Daftar Kepustakaan 279



t.th.

al-‘Asqalani, Ibnu Hajr, Fathul-Bari, tahqiq oleh Abul-Fadl al-
‘Asqalant, Beirut: Darul-Ma‘rifah, 1379, jilid 1.

al-Bagawi, Abu Muhammad al-Husain bin Mas‘ud, Ma ‘alinut-
Tanzil fi Tafsiri-Qur'an, Darut-Tayyibah lin-Nasyr wat-
Tauzt, 1417 H., juz 2.

, Tafsirul-Bagawi, Beirut, Darul-Thya’ at-Turas al-‘Arabi,

1420 H, juz 1.

al-Baijurt, Ibrahim, Hasyiyatul-Baijiri ‘ald Janharatut-Tanhid, Kairo:
Darus-Salam, 2002.

Baqt, M. Fu'ad ‘Abdul, a/-Mujam al-Mufabras i Alfazgil-Qur'an,
Kairo: Darul-Hadis, 1996.

Abus-Su‘td, Irsyadul-Aglis-Salim  ila  Mazayal-Qur'anil-Karim,
Beirut: Dar Thya'it-Turasil-"Arabi, t.t., Jilid I1.

Daif, Syauqi, Mukjizatul Qur'an, Kairo: Darul-Ma‘arif, t.th.

Dasuki, H.A. (Editor), Ensikloped: Isiam, Ichtiar Baru Van Hoeve,
Jakarta, 1994, jilid 1.

, (Editor), Ewnsiklopedi Islam, 1chtiar Baru van Hoeve,
Jakarta, 1994, jilid V.

Darwazah, ‘1zzah, at-Tafsir al-Hadis, Kairo, Darul-Thya’il-Kutub
al-‘Arabi, 1383 H., juz I11.

Diraz, M. ‘Abdullah, an-Naba'ul-Azim: Nazarat Jadidab fil-Qur'an,
Kuwait: Darul-Qalam, 1996, cet. VIIIL.

al-Faramawi, ‘Abdul-Hayy, a/-Bidayah fit-Tafsir al-Maundi‘:
Dirasalb Manbajiyah Mands iyyab, t.p., 1977, cet. 11.

Al-Fasi, al-Bahrul-Madid, Beirut: Darun-Nasyr, 1423 H., jilid
VIII.

al-Gazali, Muhammad, ‘Agidatul-Muslim, Kairo: Darul Kutub al-
Islamiyyah, 1980.

al-Haisami, Nuruddin, Majma'nz-Zawa'id wa Manba‘nl-Fawa'id,
Beirut, Darul-Kutub al-‘Tlmiyyah, 1988, juz 8.

280 Daftar Kepustakaan



Hanafi, Muchlis M., ez.al., Ensiklopedi Al-Qur'an: Kajian Kosakata,
Jakarta: Lentera Hati, 2000.

, Menggngat Abhmadiyah, Mengungkap Ayat-Ayat Kontroversial
dalam Tafsir Abmadiyah, Jakarta: Lentera Hati, 2011.

Hanbal, Ahmad bin, Musnad Apmad, Beirut: Mu'assasatur-
Risalah, 1420 H., jilid IV.

Haqqi, Isma'1l, Tafsir Rapi-Bayan, Beirut: Dar Ihya'it-Turasil-
“Arabi, t.t., Jilid II.

Ibnu Hibatillah, Tarikh Madinah Dimasq, tahqiq oleh Ibn Garamah
al-‘Umari, Beirut: Darul-Fikr, 1995, jilid XX.

Ibnu Hibban, Sahih Ibni Hibban, Beirut, Mu'assasah ar-Risalah,
1993.

Ibnu Kasir, Terjemah Singkat Tafsir 1bnu Kasir, (terj.) Salim Bahreisy
dan Said Bahreisy, Surabaya: Bina Ilmu, 1987, jilid 1.

, Tafsir Ibn Kasir, Riyad: Dar Taibah, 1999, juz 3.

, Qasasul-Anbiya', Kairo: Darul-Kutub al-Hadisah/
Darut-Ta'lif, 1968.

, al-Bidayah wan-Nibayah, Beirut: Dar Thya' at-Turas al-
‘Arabi, 1988, juz 1.

Ibnu Manzur, Lisanul-Arab, Beirut: Darus-Sadr, t.t., Jilid XII,
cet. L.

, Lisanul-Arab, Beirut: Darus-Sadr, t.t, jilid 1, cet. I

Ibnu Taimiyyah, an-Nubuwwat, A. Aziz at-Tawiyyan (ed.), Riyad:
Adwa’ as-Salaf, 2000, cet. 1.

, al-Jawab as-Sahil li-man Baddala Dinal-Masih, Ali bin
Hasan e al. (ed.), Riyad: Darul ‘Asimah, 1414 H., jilid 5.

al-1ji, ‘Adududdin, Syarpul-Mawagif, Beirat: Darul-Jil, 1997, juz. 3

al-Isfahani, Ar-Ragib, a/-Mufradat fi Garibil-Qur'an, Beirut: Darul-
Ma‘rifah, t.th.

, Mufradat  Alfazil-Qur'an, Darul-Qalam, Damaskus,
2002.

Daftar Kepustakaan 281



al-Jauhari, Isma‘T bin Hammad, as-$74ap, Beirut: Darul-Ihya' at-
Turas al-‘Arabi, 1999.

al-Jaza’ir1, Abu Bakar, Agidah al-Mu'min, Kairo: Darul-Kutub as-
Salafiyyah, 1396 H.

J.S. Badudu dan Sutan Mohammad Zain, Kazus Umnm Babhasa
Indonesia, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1996.

al-Jurjani, ‘Ali Muhammad, a#-Ta'ifat, Ibrahim al-Abyari (ed),
Beirut: Darul-Kitab al-‘Arabi, 1405 H., cet. 1.

Al-Kafami, Mujam fil-Mustalahat wal-Furiqil-Lugawiyyah, Beirut:
Darun-Nasyr, 1419 H.

RKamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1990, cet. I11.

Kartanegara, Mulyadhi, Menyibak Tirai Kejahilan (Pengantar
Epistemologi Islam), Bandung: Mizan, 2003.
Kementeriaan Agama RI, ALQur'an dan Tafsirnya, Jakarta:
Kementeriaan Agama RI, 2010, Jilid 1.
y Al-Qur'an dan Tafsirnya, Jakarta: Kementeriaan Agama
RI, 2010, Jilid 2.

Kans Besar Babasa Indonesia, edisi baru (revisi), Jakarta: Pustaka
Poenix, 2008.

al-Khatib, ‘Abdul-Karim Yunus, arTafsir al-Quran lil-Qur'an,
Kairo: Darul-Fikr al-‘Arabi, juz 11.

Madkar, Ibrahim, F7 a/-Falsafah al-Islimiyyah Manhaj wa Tathiqubi,
Kairo: Samir Co. li at-Tiba‘ah wa an-Nasyr, cet. 11, t.t.

Mahmud, Abdul Halim, Fabm Ugilil-Islim, Kairo: Darut-Tauzi*
wan-Nasyr al-Islamiyyah, 1994.

Al-Maragi, Tafsir al-Maragi, Mesir: Syirkah Maktabah wa Matba‘ah
Mustafal-Babil-Halabi, t.t., Jilid 1.

al-Maktabah asy-Syamilah

al-Mawardi, Abta al-Hasan ‘Aliy bin Muhammad , Tafsir al-
Mawardi (an-Nukat wal-Uynn), Beirut: Darul-Kutub al-
Tlmiyah, juz 5.

282 Daftar Kepustakaan



al-Mubarakfuari, Shafiyarrahman, Perjalanan Hidup Rasul yang
Agung Mubammad: Dari Kelahiran hingga Detik-detik Terakhir,
(terj.) Hanif Yahya dari ar-Rahiq al-Makbtim, Jakarta: PT.
Megatama Sofwa Pressindo, 2001, cet. ke-5.

Muhammad Chirzin dan Nur Kholis, Biwbingan Nabi untuk
Mengatasi 101 Masalah, Bandung: Mizania, 2009.

al-Munawi, at-Taugif Ala Mubimmatit-1a ‘aruf, Beirut: Darul-Fikr,
1410, cet. I

Mustafa, Isma‘l Haqqi bin, R#pul-Bayan, Beirut, Darul-Fikr, tt.,
juz L.

M. Darwis Hude, Wabyn dan Kenabian, makalah Tafsir Tematik
Kemenag RI tahun 2012.

An-Naisaburi, Tafsirul-Qur'an, Beirut, Darul-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1416 H., juz 1L

an-Numairi, Ibnu Syabbah, Tarikbul-Madinah, Cetakan Pribadi
Habib Mahmud Ahmad, 1399, juz 2.

al-Qart, ‘Ali, Mirgatul-Mafatily Syarh Misykatul-Masabih, Beirut:
Darul-Fikr, 2002, juz 9.

al-Qattan, Manna® Khalil, S#udi 1inu-Llmn Al-Qur'an, Terjemahan
Mudzakir As, Bogor: Lentera Antar Nusa, 2009.

al-Qurtubt, Abu ‘Abdillah. al-Jami* i Abkamil-Qur'an, Beirut:
Maktabah Misykat al-Islamiyah, 1372 H, juz 16.

, al-Jami* li Apkamil-Qur'an, tahgiq oleh Hisyam Samir

al-Bukhari, Riyad: Dar ‘Alamil-Kitab, 1423 H., Jilid XIII,

Qutb, Sayyid, Iz Zilalil-Qur'an, Kairo: Darusy-Syuraq, 1992, juz
3.

Rahman, Fazlur, Kontroversi Kenabian dalam Islam (Antara Filsafat
dan Ortodoksi), Bandung: Mizan, 2003.

ar-Razi, Fakhruddin, Mafatihul-Gaib, Beirut, Darul-lhya’ at-Turas
al-‘Arabi, 1420 H, juz ©.

Rida, Rasyid, Tafsir al-Manar, Kairo: al-Hai'ah al-Mastiyyah al-

Daftar Kepustakaan 283



‘Ammah lil-Kitab, 1990, juz 7.

as-Sallabi, ‘Ali Muhammad, a/-Insyirah wa Raf'nd-Diq fi Sirah Abi
Bakr as-Siddig, Beirut: Dar Ibn Kasir, 2007, Cet. 1.

Shihab, Muhammad Quraish, Muwkjizat Al-Qur'an, Bandung:
Mizan, 1997.

, Tafsir Al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2000, volume
2.

, Tafsir Al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2003, volume
12.

, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an,
Jakarta, Lentera Hati, 2004, cet. ii, vol. V.

, Tafsir al-Mishbah, Jakarta: Lentera Hati, 2007, vol. 8.

, Membaca Sirah Nabi Mubammad SAW, Jakarta: Lentera
hati, Cet. 1, 2011.

Syaibah, Ibnu Abt , Musannaf 1bnn Abi Syaibah, Riyad: Maktabah
ar-Rusyd, 1409, juz 6.

Sayyid Sabiq, al-Aga’id al-Islaniyyah, Kairo: al-Fath lil-Ilam al-
‘Arabi, 1992.

Syaltat, Mahmud, a/-Isiam ‘Agidah wa Syari‘ah, Kairo: Darusy-
Syurug, cet. XVI, 1992. Sensa, Mohamad Jarot, Quranic
Qunotient, Kecerdasan-kecerdasan Bentukan Al-Quran, Hikmah,
2004, t.th.

at-Tabari, Ibnu Jarir, Tafsir at-Tabari, Beirut: Darul-Kutub al-
‘lmiyyah, 1999, juz 1.

, Tafsir at-Tabari/ Jami‘ul-Bayan fi Ta'wilil-Qur'an, Beirut:
Mu'assasah ar-Risalah, 2000, juz 18.

at-Tabrizi, Al-Khatib, Misykatul-Masabih, Pentahqiq: Nasiruddin
al-Albani, Beirut, al-Maktab al-Islami, 1979, juz 3.

at-Taftazani, Sa‘duddin, Syarh al-‘Aqa’id an-Nasafiyyah, Karachi:
Maktabah Khair Kasir, t.t.

at-Taftazani, Syarbul-Magasid, A. Rahman ‘Umairah (ed.), Beirut:

284 Daftar Kepustakaan



‘Alam al-Kutub, 1989, Jilid 5.

Thoha, Anis Malik, Konsep Nabi dan Wabyn dalam Islam, materi
Workshop on Islamic Epistemology and Education Reform yang
diselenggarakan oleh Universitas Islam Negeri (UIN)
Pekanbaru, tanggal 27 Maret 2010.

at-Tuanist, Muhammad Tahir bin ‘Asyar, Tahrir Ma'‘nas-Sadid wat-
Tanwir al-“Agl al-Jadid min Tafsir al-Kitab al-Majid (at-Tabrir
wat-Tanwir), Tunis: Darut-Tunisiyah lin-Nasyr, 1984.

Zakariya Ahmad bin Faris bin, Mu jam Magayisil-Iugah, Beirut:
Darul-Jail, 1999..

az-Zamakhsyari, Abul-Qasim Mahmud bin ‘Umar, a/-Kasysyaf
Beirut: Daril-Thya' at-Turas al-‘Arabiy, t.th.

, al-Kasysyaf ‘an Haga'git-Tanzil, tahqiq oleh ‘Abdur-
Razzaq al-Mahdji, Beirut: Darul-Thya'it-Turasil-‘Arabi, t.t.,
Jilid I1.

az-Zubaidi, Taul-Aris min  Jawahiri-Qamsis, Beirut: Darul-
Hidayabh, t.t., Jilid XXXIII.

az-Zuhaili, Wahbah bin Mustafa, az-Tafsir al-Munir fil-Aqidah
wasy-Syari‘ah wal-Manhaj, Damaskus: Darul-Fikr, 1418 H,
juz 22.

http:/ | www.facebook.com/ note

www.antiabmadiyya.net

http:/ | www.facebook.com | note

www.antiabmadiyya.net

Daftar Kepustakaan 285






INDEKS

A

Abu Salih, 243

Abu al-Khattab al-Asadi, 270

Abu Bakar, 5,28, 97, 133, 168, 169,
284

Abu Bakar al-Jaza'iti, 5

Abu Bakar Muhammad al-Bagillani,
133

‘Abbas bin ‘Abdul Muttalib, 170

‘Abbasiyah, 270

‘Abdul Halim Mahmud , 4, 28

‘Abdul-Katim al-Khatib, 204

‘Abdullah bin ‘Amr bin al-‘As, 248

‘Abdullah bin Syarth bin Malik bin
Rabi‘ah Fihri, 170

‘Abdullah bin Ummi Maktam, 170

‘Abdul Qahir al-Bagdadi, 265

Abu Hurairah, 17, 25, 38, 40, 165,
205, 225, 248, 260, 276

Abu Jahal bin Hisyam, 170

Abu Talib, 104

Abu Mansur al-Ujali, 270

Abu al-Hasan al-Khazin, 203, 2006,
207

Abu al-Qasim as-Suhaili, 189

Aba Zarr, 238,239, 240, 251

Abu Lahab, 232

Abul-A‘la al-Maududi, 170

Abul Hasan an-Nadawi, 273

Ashabul-Kahfi, 115,116, 229

Abu Mausa al-Asy‘ari, 246

Abus-Su‘tad 115, 126, 280

Abu Yazid, 120

Adam
Nabi, 5,9, 17, 33, 36, 47, 62,
68, 106, 130, 178, 181, 194,
198, 212, 214, 229, 234, 235,
2306, 237, 240, 245

Indeks

Ahmadiyah, 270, 271, 273, 275, 270,
286

al-Alasi, 5, 13, 14, 28, 29, 115, 255,
276, 284, 286

al-Asbat, 181

‘A'isyah, 48,49, 81, 155, 162, 191

‘Alf bin al-Fadl, 270

Amr bin ‘As, 95

Anas bin Malik, 236

Asif bin Barkhiya, 116

Asy-Sya‘rawi, 182

Ayyub
Nabi, 33, 63, 94, 98, 180,
181, 212, 221, 233

B

Babiah, 270

al-Baha’, 271

Bahaiyah, 270, 271

Al-Baidawi, 212,213

Bahira, 104

al-Baihaqt, 40, 165

Bani Amir bin Lu'ay, 170

Bani Asad, 270, 271

Bani Hasyim, 271

Bani Israil, 6, 48, 52, 87, 112, 113,
174,175, 194, 256

Bayan bin Sam‘an, 270

al-Bazzar, 243,252

al-Bukhari, 20, 38, 51, 81, 117, 126,
189, 225, 260, 276, 281

C
Chatles Darwin, 198

287



F

al-Fairaz Abadi, 120

al-Farabi, 7, 8,10, 12, 28

Fir‘aun, 42, 88, 112, 133, 175, 182,
229,232, 258

G

al-Gamdi, 268
al-Gazali, 7,29, 269, 285
Gatafan, 271
gazwnl-fikri, 27

H

al-Habbab bin Munzir, 166
al-Hakim, 126, 155, 248, 276
Haman, 258
Hanifisme, 23
Haran bin Terah, 76
Harun
Nabi, 33, 42, 63, 87, 180,
181, 212, 229, 233
al-Haris$ bin Sa‘id, 270
Hidir
Nabi, 241
Hud
Nabi, 73, 74, 75, 229, 232,
234, 257

I

Ibnu ‘Abbas 68, 69, 92, 112, 174,
203, 243, 249, 252, 2606, 267,
276

Ibnu Hajar 248, 252

Ibnu ‘Asyir, 29, 87, 176, 204, 255

Ibnu Hazm, 7, 271

Ibnu Faris, 126, 255, 267, 276

Ibnu Jarir, 62,69, 176, 250, 252, 282,
284

Ibnu Juraij, 69

Ibnu Kasir, 62, 64,76, 80, 112, 126,
176, 245, 255, 259, 264, 265,

288

276,277,282

Ibnu Khaldun, 8

Ibnu Sina, 7,8, 10, 12, 28

Ibnu Taimiyyah, 8, 29, 30, 285

Ibrahim
Nabi, 8,9, 10, 12, 20, 22, 33,
38, 39, 48, 49, 63, 66, 67, 68,
69, 70, 71, 76, 77, 85, 88, 89,
90, 97, 109, 111, 133, 180,
181, 189, 191, 195, 212, 214,
215, 220, 221, 222, 224, 227,
229,233,256

Ibrahim Madkur, 8,12

Idris
Nabi, 67, 68, 212, 234, 241,
245

Injil, 13, 48, 52, 64, 141, 147, 148,
149, 193, 229, 240, 261

irhas, 104

Isa
Nabi, 5, 6, 20, 22, 33, 38, 48,
51, 52, 63, 64, 97, 106, 109,
113, 144, 145, 146, 147, 180,
181, 183, 193, 194, 195, 212,
215, 217, 221, 222, 223, 224,
228,229, 233, 244, 256, 260,
261, 269

Ishak
Nabi, 22, 33, 63, 68, 69, 70,
85, 180, 181, 191

Iskandar Agung, 229, 247,248

Islam, 2,3,5,8,9,12, 15, 16, 20, 21,
22,23, 24, 25, 26, 28, 29, 30,
41, 44, 45, 55, 62, 63, 66, 80,
86, 90, 95, 96, 97, 101, 102,
130, 136, 140, 141, 148, 150,
158, 162, 166, 167, 170, 172,
175, 176, 200, 204, 212, 216,
254, 255, 256, 264, 265, 268,
269, 270, 271, 272, 273, 274,
275, 277, 281, 282, 283, 284,
285

Indeks



Islam Universal, 20, 22, 23

Ismail, 10, 22, 33, 49, 63, 69, 70, 71,
180, 181, 189, 233, 245

Isma‘dl Haqqt, 115

istidraj, 101, 104, 120, 121, 122, 123,
124,125

‘Izzah Darwazah, 224,229,279

J

Jabir bin ‘Abdillah, 260, 268, 276
Al-Jurjani, 120, 127

K

Al-Kafawi, 120

Al-Kalabi, 243

karamabh, 101,104, 114, 115
kaum ‘Ad, 74,97, 229, 234
kaum Samud, 74, 235

Khalid bin Sinan, 242, 243, 244
Khalid bin Walid, 95
Kristianisme, 3

L

Lukman, 244

Lut
Nabi, 76, 77, 212, 229, 233,
256, 257

M

Madyan, 78,175, 235, 257

Maryam, 6,52, 63, 66, 67, 68, 69, 71,
115, 116, 145, 146, 150, 185
193, 206, 214, 215, 220, 223
229, 234, 244, 252

al-Maragi, 124, 127,281

al-Mawardi, 195, 206, 279

Mirza Ghulam Ahmad, 271, 273

al-Mugirah bin Sa‘d, 270

al-Mukhtir bin ‘Ubaid as-Saqafi, 270

M. Dubois, 199

M. Igbal 273,278

>

>

Indeks

M. Quraish Shihab, 62, 63, 64, 82,
102, 108, 121, 126, 127, 277,
280, 281, 282, 286

Muhammad ‘Abduh, 134

Muhammad bin Ka‘b, 112

Muhammad Rasyid Rida, 133

Muhammad Husain al Kasyif al-
Gita', 273

Muhammad
Nabi, 3, 5, 6, 7, 9, 10, 12, 13,
15, 20, 22, 23, 24, 25, 33, 34,
38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45,
40, 48, 49, 50, 51, 53, 55, 50,
57, 58, 59, 62, 63, 64, 66, 67,
68, 69, 70, 78, 79, 80, 81, 82,
90, 95, 96, 97, 98, 106, 107,
108, 109, 130, 131, 136, 137,
138, 141, 142, 147, 156, 158,
159, 160, 162, 163, 165, 167,
169, 170, 171, 172, 176, 179,
180, 181, 187, 188, 190, 191,
193, 194, 195, 197, 198, 199,
200, 201, 202, 203, 204, 205,
210, 211, 212, 213, 214, 215,
217, 218, 219, 220, 221, 222,
223, 224, 225, 226, 227, 228,
234, 238, 242, 243, 244, 248,
254, 255, 256, 258, 259, 261,
262, 264, 265, 266, 268, 269,
271, 272, 275, 277, 280, 281,
282, 286

Mujahid, 68,112

Mukti Ali, 198,199, 207, 279

Musa
Nabi, 5, 6, 10, 20, 22, 34, 38,
42,48, 51, 56, 63, 86, 87, 97,
105, 109, 112, 113, 143, 175,
182, 183, 193, 194, 195, 212,
214, 217, 220, 221, 222, 224,
228, 229, 233, 241, 248, 249,
250, 258, 260, 261

Musailamah al-Kazzab, 255, 270

289



Muhsin ‘Abdul Hamid, 272, 274,
278

N

Nuh
Nabi, 6,9, 20, 33, 34, 38, 40,
47, 63, 67, 72, 109, 110, 153,
180, 181, 194, 195, 198, 212,
221, 222, 224, 229, 232, 236,
237

P

perjanjian primordial, 17
Prof. Tabbarah, 138,139

Q

al-Qadi ‘Iyad, 269

Qais bin ar-Rabt, 243

Qarun, 258

Quraisy, 78, 95, 96, 133, 171, 172,
219, 233, 270, 272

AL-Qurtubi, 116, 126, 281

R

Rabi'ah, 271

ar-Ragib al-Isfahani, 4

ar-Raz, 28, 29,116, 117, 118, 122
172,173, 176, 203, 285

religio naturalis, 16, 22

rububiyyah, 17

S

Sa‘duddin at-Taftazani, 5, 28, 284

Sahal bin Ukail, 69

Saleh
Nabi, 74, 75, 212, 229, 234
235

Sauban, 266

as-Sauri, 244

Sayyid Qutub, 111

>

>

290

semitik, 3

sensus numinis, 16,17

Sariyah bin Zanim, 118

Sulaiman
nabi, 33,63, 93,94, 116, 180,
181, 194, 212, 229, 232, 233,
256

Syekh al-Albani, 239

Syekh ‘Alf al-Qari, 239

Syi‘ah, 152,167, 273

Syuaib, 77,78, 235, 257

Syu‘aib al-Arnaat, 239,240, 251, 283

T

Taurat, 6, 13, 48, 52, 64, 141, 144,
147, 148, 149, 194, 240, 261,
263

Tubba‘, 244

at-Tahawi, 194

at-Tirmizi, 126, 155, 265, 266, 270,
276

Tulaihah bin Khuwailid, 270

U

Ubay bin Kab, 241

ulul ‘azmi, 109

‘Umar bin ‘Abdul ‘Aziz, 268
Umar bin al-Khattab, 118,168
Umayyah bin Khalaf, 170, 270
Ummi Maktam, 170, 172,173
‘Usman bin Talhah, 95
‘Ugbah bin ‘Amir , 121

Usaid bin Hudair, 118

‘Utbah bin Rabi‘ah, 170

\\4

al-Wahy al-Mubammadi, 25
Walid bin Mugirah, 170

Indeks



Y

Yakub
Nabi, 22, 33, 63, 69, 85, 180
Yudaisme, 3
Yunus
Nabi, 33, 63, 173, 174, 180,
181, 212, 229, 233
Yusuf
Nabi, 62, 63, 64, 84, 85, 98,
133, 212, 214, 221, 229, 233,
282
Yasya® bin Nun 14, 241, 248

Z

Zabur, 34, 48, 63, 141, 148, 149,
180, 240
Zakariya
Nabi, 185, 194, 212, 233
az-Zamakhsyari, 263, 269, 276, 286
az-Zuhaili, 62, 64, 126, 176, 204,
207, 279, 282
Zulkarnain, 232,244, 246, 247, 248
Zulkifli
Nabi, 212, 233, 237, 244,
245, 246
Zwemer, 273

Indeks

201






